
93 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

กว่าจะเป็นหลักสีมาเขต 
วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
พิทยา บุนนาค

อาจารย์พิเศษวิชาเครื่องเรือนไทย สาขาวิชาศิลปะไทย ภาควิชาศิลปะไทย

คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

บทคัดย่อ
“สีมา” หรือ “เสมา” ที่รายล้อมอยู่รอบพระอุโบสถนั้นมีที่มาจากหลักการที่เรียก

ว่า “สีมาเขต” ตามพระไตรปิฎกและอรรถกถา เมื่อเวลาผ่านไประบบสีมาเขตได้

ถูกปรับแปลงจนเป็นสังฆประเพณีแบบไทย ต่อมาพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า 

เจ้าอยู่หัวต้ังแต่เม่ือครั้งยังทรงพระผนวชเป็นพระวชิรญาณภิกขุได้มีพระราชด�ำริ 

พระราชวินิจฉัย และพระราชนิยมในเรื่องสีมาแบบใหม่พร้อมๆ กับทรงขับเคลื่อน

การปฏริปูพทุธศาสนาแบบธรรมยุตกินิกาย พระองค์ทรงพฒันาระบบสมีาเขตในวัด

ต่างๆ ต้ังแต่ก่อนเสด็จขึ้นครองราชย์จนพัฒนาการของระบบสีมาเขตในพระบาท

สมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมาถึงที่สุด ณ วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม 

อย่างไรก็ดี จากการศึกษาพบข้อสังเกตส�ำคัญ คือ วัดนี้ได้ก�ำหนดเขตมหาสีมาแต่

ไม่ปรากฏหลกัฐานของขณัฑสมีา รวมไปถงึความเป็นไปได้ทีจ่ะไม่เคยมกีารสมมติ

โรงอุโบสถอันขัดต่อหลักการสีมาเขตตามพระวินัยที่พระพุทธองค์ได้บัญญัติไว้

ค�ำส�ำคัญ: สีมา, ขัณฑสีมา, วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม, พระบาทสมเด็จ

พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, ธรรมยุติกนิกาย



94

The Mahasima of Wat Rajapradit, 
Bangkok.
Pitaya Bunnag

Special Lecture for Thai Furniture, Thai Art Department,

Faculty of Fine Arts, Chiang Mai University, Chiang Mai, Thailand.

Abstract
Sima in Pali, or Sema in Khmer, both mean the area in which a community 
of Buddhist monks reside. The boundary of the area is indicated or marked 
by any natural matters or features such as trees, brooks, ant hills or rocks 
etc.  Thus, those man-made stone slabs surrounding the uposatha hall could 
be also categorized as sima boundary markers. Originally, the purpose of 
these markerswas  to demarcate the area in which a particular  community 
of monks reside, in order that they may perform their functions together 
simultaneously, thus creating harmony and unity. Mostimportantly, it was 
indicated that such said functions must be performed by every single monk 
within the community. But by hook or by crook, in order to get around the 
rule, monks later reduced their boundary markers to only a couple of meters 
surrounding the uposatha hall. So by this, not every monk has to attend the 
obliged functions, as they are outside the indicated boundary markers.

As for the uposatha hall, it could be a building, a hut, a shack or even a cave. 
But above all, the ‘hall’ must be selected together and agreed upon by the 
whole community of monks of the said boundary. Most important, there 
must be only one uposatha hall within a particular boundary.

This article is to show that King Rama IV, alias King Mongkut, has 
misunderstood the functions of the boundary of WatRajapradit, its markers 
and the purpose of the uposatha hall.

Keywords: Sima,  inner boundary,  Wat Rajapradit, King Mongkut, 
Dhammayuttika Nikaya



95 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

ก่อนที่จะลงไปหาเร่ืองกับสีมาเขตของวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมารามคงจะต้อง

ให้เข้าใจถึงความเป็นมาเรื่องของ “สีมา” เสียก่อน มิฉะนั้นต่อไปก็คงจะพูดกัน

ไม่รู้เรื่อง

ก�ำเนิดเขตพัทธสีมา

เรื่องมีอยู่ว่า คราวเมื่อพระพุทธเจ้าประทับอยู่ที่เขาคิชฌกูฏ เขตนครราชคฤห์  

พระเจ้าพิมพิสารทรงเสนอพระราชด�ำริว่า สาวกของพระพุทธองค์ควรจะมีการ

ชุมนุมกันทุกวัน 8 ค�่ำ และ 14 หรือ 15 ค�่ำ เพราะพระองค์เห็นว่าพวกที่ไม่ใช่เป็น

พุทธสาวกยังมีการประชุมกันเพื่อฟังอภิปรายปราศรัย ผลที่ได้ท�ำให้เกิดความรัก

สามัคคีและเลื่อมใสขึ้นในหมู่คณะ เมื่อพระพุทธองค์ได้ฟังก็ทรงเห็นด้วยและทรง

อนุญาต (อุโบสถขันธกะ ใน มหามกุฎราชวิทยาลัย 2525, 377) ในที่นี้ต้องยอมรับ

ว่าพระราชด�ำริของพระเจ้าพิมพิสารก็เข้าทีดีอยู่ แต่แล้วจากนั้นยังมีปัญหาก็ตาม

มาอีกมากมาย ครั้นเม่ือพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตแล้วพระสงฆ์ก็มาประชุมตาม 

พระราชประสงค์ของพระเจ้าพิมพิสาร แต่เม่ือมาประชุมก็ไม่รู้จะมาประชุมกัน

เรื่องอะไรจึงต้องก�ำหนดวาระการประชุมขึ้นมา โดยให้สวดปาติโมกขุทเทสเพื่อ

ปลงอาบตั ิคราน้ันพระองค์ทรงก�ำหนดให้สวดปาตโิมกข์กนัเฉพาะแต่ในวนัอโุบสถ

เท่านั้น คือ ปักษ์ละ 1 ครั้ง จะเป็น 14 หรือ 15 ค�่ำก็ได้ เรียกว่า การท�ำอุโบสถ 

และก�ำหนดเป็นข้อบังคับว่า ภิกษุทั้งหลายทุกรูป ต้องกระท�ำโดยพร้อมเพรียงกัน

คราวนี้ ปัญหาก็เกิดขึ้นว่าท่ีว่า พร้อมเพรียงกัน นี้จะพร้อมเพรียงกันในเฉพาะ

กลุ่มหนึ่ง หมู่หนึ่ง หรือทั่วอาณาจักร (เหมือนยืนเคารพธงชาติ) ดังนั้น จึงจ�ำเป็น

ต้องก�ำหนดจ�ำกัดพื้นที่ออกเป็นเขตๆ ซึ่งในแต่ละเขตก็มีสงฆ์อาศัยกันอยู่เป็น 

กลุ่มเป็นหมู่ พื้นที่แห่งความพร้อมเพรียงนี้ถูกก�ำหนดขึ้นโดยสงฆ์ โดยแต่ละเขต

ย่อยๆ นี้ เรียกว่า พัทธสีมา การก�ำหนดพัทธสีมากระท�ำด้วย สมมติสีมา “สมมติ” 

คือ การเห็นชอบร่วมกันเป็นเอกฉันท์ ส่วนแนวเขตจะต้องมีขอบเขตที่ก�ำหนด



96

ได้เป็นรูปธรรมเรียกว่า นิมิตฺตํ หรือเคร่ืองหมาย (ปัจจุบันกรมที่ดิน เรียกว่า  

หลักเขต) เครื่องหมายดังกล่าว พระพุทธองค์ได้ทรงก�ำหนดให้ใช้แนวธรรมชาติ

เป็น 8 อย่าง คือ ภูเขา หิน ป่าไม้ ต้นไม้ จอมปลวก หนทาง แม่น�้ำ และน�้ำ (มหา

มกุฎราชวิทยาลัย 2525, 395)

จะเห็นว่าครั้งพุทธกาลนั้น การก�ำหนดเขตเป็นไปอย่างคร่าวๆ เพราะจุดประสงค์

มิใช่จะถือกรรมสิทธิ์ครอบครองหรือมีผลประโยชน์เข้ามาเกี่ยวข้องโดยผู้อ่ืนจะมา

ถือสิทธ์ิทับซ้อนไม่ได้ หากจุดประสงค์หรือแผนแม่บทก็เพื่อให้สงฆ์ที่อยู่ในแต่ละ

เขตได้มาประชมุ โดยพร้อมเพรยีงกนั ยงัให้เกดิ ความสามคัค ีขึน้ในหมูส่งฆ์ ไม่มี

อะไรไปมากกว่านี้

เม่ือพระพุทธองค์ทรงอนุญาตให้สงฆ์ก�ำหนดเขต สงฆ์ก็ก�ำหนดเขตกันอย่างไม่

บนัยะบนัยงั บางเขตก็ใหญ่โตกว้างขวางจนสงฆ์ต้องเดินทางข้ามวนัข้ามคนืมาท�ำ

อโุบสถ บางเขตสงฆ์กต้็องข้ามน�ำ้จนตกน�ำ้ตกท่า ฉะนัน้ พระพทุธองค์จงึตัง้กฎขึน้

ว่า เขตพัทธสีมาห้ามใหญ่เกิน 3 โยชน์ และห้ามคร่อมล�ำน�้ำนอกเสียจากจะมีท่า

ข้าม (มหามกุฎราชวิทยาลัย 2525, 396) จากนั้น ปัญหาต่างๆ ก็ได้ถูกแก้ไขไปที

ละขั้นตอน เช่น ได้มีการก�ำหนดสถานที่แน่นอนในการสวดปาติโมกข์ สถานที่ดัง

กล่าวต้องมีการเห็นชอบร่วมกันในหมู่สงฆ์ เรียกว่า สมมติโรงอุโบสถ ซึ่งจะเป็น

วิหาร เรือนมุงแถบเดียว เรือนชั้น หรือเรือนโล้นก็ได้ หรือจะเป็นถ�้ำก็ยังได้ เรียก

ว่า อุโบสถคฺคํ จากนั้นก็ยังห้ามไม่ให้มีโรงอุโบสถ 2 แห่งในเขตพัทธสีมาเดียวกัน 

เรื่องนี้ก็เข้าใจว่าจุดประสงค์ที่ให้มีการท�ำอุโบสถก็เพื่อจะได้เกิด ความสามัคคี ขึ้น

ในหมู่สงฆ์ หากจะแยกกันท�ำก็จะขัดเป้าหมายที่ได้วางไว้แต่แรก

ขอกล่าวย�้ำอีกทีให้ซึมเข้าไปในสมองเล็กๆ ของท่านท้ังหลายว่า ห้ามไม่ให้มีโรง

อุโบสถ 2 แห่งในเขตพัทธสีมาเดียวกัน ได้โปรดจ�ำไว้ จากนั้นปัญหาเล็กๆ น้อยๆ 

เกี่ยวกับโรงอุโบสถก็ได้ถูกแก้ไขไป เช่น การสถาปนาโรงอุโบสถ ขนาดของโรง

อุโบสถ การถอนหรือยกเลิกโรงอุโบสถ การขยายโรงอุโบสถ



97 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

อพัทธสีมา

ระยะต่อมาพระพุทธองค์ได้ทรงก�ำหนดคุณสมบัติของ อพัทธสีมา (มหามกุฎราช

วทิยาลยั 2525, 406) พดูง่ายๆ ว่าเป็นบรเิวณที่ไม่ต้องมเีขตพทัธสมีา อพทัธสมีาที่ 

1 นั้น คือ เขตของหมู่บ้าน หรือคามสีมา เขตชุมชน หรือนิคมสีมา เพราะบริเวณ

เหล่านั้นเขาได้ก�ำหนดเขตของเขากันอยู่แล้ว สงฆ์ที่อยู่ในเขตใดก็ให้ถือเขตที่เขา

มีกันอยู่แล้วไม่ต้องก�ำหนดกันขึ้นมาใหม่

อพัทธสีมาที่ 2 คือ สัตตัพภันตรสีมา หรือสีมาป่า สงฆ์ที่อยู่ในป่าก็ให้ถือว่าป่านั้น

เป็นเขตของสีมาโดยปริยาย

อพัทธสีมาที่ 3 คือ อุทกุกฺเขปสีมา หรือสีมาน�้ำ อันมีข้อจ�ำกัดว่า จะถือว่าแม่น�้ำ

ทั้งสาย ทะเลทั้งหมด บึงธรรมชาติทั้งบึงเป็นเขตสีมาไม่ได้ หากอยู่บนเรือหรือแพ

ก็ให้ถือว่าเรือหรือแพนั้นเป็นเขตสีมาไปโดยปริยาย แต่มีข้อจ�ำกัดว่า เขตสีมาของ

เรอืแพนัน้มรีศัมห่ีางออกไปโดยรอบแค่ “ชัว่วกัน�ำ้สาดโดยรอบแห่งบุรษุทีม่แีรงปาน

กลาง” (คือ คนธรรมดา)

อันเรื่องน้ีมีเหตุผล สมมติว่า หากจะถือว่าแม่น�้ำท้ังสายเป็นเขตสีมา ในขณะที่

สงฆ์ที่กรุงเทพมหานครก�ำลังท�ำสังฆกรรมกันอยู่บนแพในแม่น�้ำเจ้าพระยา แต่

ที่เมืองอยุธยาก็มีสงฆ์ก�ำลังลงสรงน�้ำในแม่น�้ำเจ้าพระยา สังฆกรรมของสงฆ์ท่ี

กรุงเทพมหานครก็จะถือว่าเป็นโมฆะไปโดยปริยาย เพราะพระพุทธองค์ได้เคย

ก�ำหนดไว้ว่า สงฆ์ทุกรูปที่อยู่ในเขตพัทธสีมาเดียวกันจะต้องมาชุมนุมโดยพร้อม

เพรียงกัน

จะสังเกตว่า ในบทความนี้เวลากล่าวถึง สีมา จะมีค�ำว่าเขตก�ำกับอยู่ด้วยเสมอ 

เพราะสีมานั้นหมายถึงเขต (คือ พื้นที่) ส่วนเครื่องหมายเพื่อก�ำหนดเขตนั้นดังที่

ได้กล่าวไว้แต่เบื้องต้นแล้วเรียกว่า นิมิตฺตํ หรือ นิมิต (คือ หมุดเขตโฉนด) จึงพึง



98

สงัวรเสยีว่า สิง่ท่ีเรยีกว่า ใบสมีา ในปัจจบุนันัน้ก็คอื นมิติ อนัเป็นเครือ่งหมายบอก

เขตสีมา เมื่อเข้าใจกันแล้วก็จะได้ด�ำเนินเรื่องต่อไปได้อย่างไม่มีกังวล

แก่นแท้แห่งสีมาเขต

อันเร่ืองของเขตสีมา โรงอุโบสถ และนิมิตครั้งพุทธกาลก็มีเพียงเท่านี้แล จริงๆ 

แล้วพุทธศาสนาเป็นศาสนาท่ีเข้าใจได้ง่าย มีเหตุมีผล ตรงไปตรงมา จะเห็นได้

ว่าเรื่องของสีมาเขตนั้นเกิดขึ้นจากการแก้ปัญหาอย่างเป็นขั้นเป็นตอน ประเด็น

หลักนั้นมิใช่เป็นเรื่องของ สีมาเขต ทว่าจุดมุ่งหมายทั้งหลายทั้งปวงก็เพื่อให้เกิด

ความสามัคคีกันขึ้นในหมู่สงฆ์ซ่ึงเป็นพระราชด�ำริเดิมของพระเจ้าพิมพิสารและ

พระพทุธเจ้ากท็รงเหน็ชอบด้วย โดยอุบายหรอืกลยทุธ์ทีจ่ะให้เกดิความสามคัคนีัน้

กค็อื ความพร้อมเพรยีง ส่วนเรือ่งของเขตสมีา เรือ่งของนมิติ เรือ่งของโรงอโุบสถ 

เป็นเพยีงผลพลอยได้จากการแก้ปัญหาทีเ่ป็นขัน้เป็นตอนเหล่านีท้ัง้ส้ิน จะเหน็ได้ว่า

พระพุทธองค์มิได้ให้ความส�ำคัญในการก�ำหนดเขตพัทธสีมา เพียงให้ถือเอาอย่าง

พอเป็นสังเขปว่าเป็นภูเขา หิน ป่าไม้ ต้นไม้ จอมปลวก หนทาง แม่น�้ำ หรือน�้ำ 

เพราะการก�ำหนดเขตมิใช่แก่นหากเป็นเพียงกระพี้

แม้ว่าพระพุทธองค์จะมิได้ให้ความส�ำคัญกับการก�ำหนดเขตเพราะมิใช่เป็นสาระ

ส�ำคัญของแผนแม่บท แต่ก็ทรงตระหนักว่าเรื่องนี้ก็มีความส�ำคัญอยู่บ้างในตัว

ของมันเอง เพราะได้มีการ สมมติ เข้ามาเกี่ยวข้อง คือ เป็นการเห็นพ้องร่วมกัน

ในหมูส่งฆ์ พระพทุธองค์มไิด้เป็นผูช้ีข้าดโดยใช้สทิธขิองผูน้�ำแต่ได้ทรงใช้แนวทาง

ของสงัฆาธปิไตยและแนวนีก้เ็ป็นอบุายหรอืกลยทุธ์ทีจ่ะน�ำไปสู่เป้าหมายของแผน

แม่บทเช่นกัน นั่นคือ ยังให้เกิดความสามัคคีขึ้นในหมู่สงฆ์



99 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

อรรถกถา

การที่ใบสีมาหรือหลักสีมาในปัจจุบันดูสับสนซับซ้อน ยุ่งยาก เต็มไปด้วยพิธีกรรม

ก็เนื่องมาจากการขยายตีความในระยะหลังโดยท่านผู้ใฝ่รู้และสู่รู้ที่เราเรียกว่า พระ

อรรถกถาจารย์ หรืออรรถกถาเถระ ส่วนค�ำอธิบายขยายความเรียกว่า อรรถกถา 

การอธบิายขยายความนีบ้างครัง้กเ็พือ่เป็นการอธบิายเพือ่แก้ปัญหา แต่กม็มีากคร้ัง

ทีต้่องการอวดฉลาดโดยไม่ตรงเป้าไม่เข้าง่ามและไม่มีความจ�ำเป็นอีกต่างหาก เช่น

“...ต้นไม้มีเปลือกแข็ง เช่น ต้นตาล ต้นมะพร้าว เป็นต้น ใช้ไม่ได้ ต้นไม้ที่มี
แก่นข้างในยังเป็นอยู่ โดยที่สุดสูงเพียง 8 นิ้ว วัดโดยรอบแม้ล�ำต้นเท่าเล่ม
เข็มก็ใช้ได้...” (อรรถกถานิมิตวินิจฉัยในเรื่องรุกขนิมิตต ใน มหามกุฎราช
วิทยาลัย 2525, 391)

อันเรื่องนี้ สมเด็จฯ กรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ ได้ทรงวิจารณ์ไว้ว่า

“...ในเรื่องเอาต้นไม้เป็นนิมิต ก็มีพระอาจารย์กล่าวไว้ว่า ต้องเป็นไม้แก่น ที่
ว่าน้ีกด็ดีอกทีไ่ม่สมมตเิอาต้นกะเพรามาเป็นสมีา แต่ว่าต้นตาลกเ็ข้าในบญัญตัิ
นี้ไม่ได้ด้วยเป็นไม้ไม่มีแก่น ซ�้ำร้ายยิ่งไปกว่าน้ันยังมีค�ำอธิบายต่อไปว่า ถ้า
เป็นต้นไม้มีแก่นแล้วถึงต้นจะเล็กเท่าเข็มก็ใช้ได้ ออกจะกลืนไม่ลง...” (ด�ำรง
ราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยาและนิริศรานุวัติวงศ์, สมเด็จฯ เจ้าฟ้ากรม
พระยา 2505, เล่ม 19, 163: 3 กันยายน 2483)

หรือ

“...ก็ทีใ่ห้ทีส่ดุรอบ (ของพทัธสมีาเขต – ผูเ้ขยีน) แห่งใดแห่งหนึง่เกนิ 3 โยชน์
ไปแม้เพียงปลายเส้นผมเดียว ต้องอาบัติด้วย ท้ังสีมาไม่เป็นสีมาด้วย...” 
(อรรถกถาวินิจฉัย ติโยชนปรมํ ใน มหามกุฎราชวิทยาลัย 2525, 415)



100

จะเหน็ว่าอรรถกถาทีย่กมาเพยีงเลก็น้อยเหล่านีช้ี้ให้เหน็ว่า พระอรรถกถาเถระท่าน

หลงประเด็น พระคุณเจ้ายังไม่เข้าถึงหัวใจหรือแผนแม่บทของอุโบสถกรรม แต่

กลับไปหลงติดอยู่กับประเด็นปลีกย่อยหยุมหยิมที่ไม่เป็นสาระ ยังความปั่นป่วน

สบัสนให้แก่พุทธบริษัทรุน่หลงัเปน็อนัมาก ปรากฏการณ์ของใบสมีาหรอืหลกัสมีา

ที่เราถือกันว่าเป็นกฎเกณฑ์ของพุทธศาสนาของไทยในปัจจุบันก็เกิดขึ้นจากผล

พวงของอรรถกถาทั้งหลายนี้แทบทั้งสิ้น ไม่ว่าจะเป็น ขัณฑสีมา ที่ล้อมโรงอุโบสถ 

หรือมหาสีมา หรือใบสีมาที่มีลายหน้าเดียวหรือ 2 หน้า ปักเดี่ยวหรือปักคู่ที่มี  

สีมันตริก คั่นอยู่ อีกทั้ง ลูกนิมิต ด้วย

เรื่องของขัณฑสีมาและมหาสีมา

การที่ต้องน�ำเรื่องของ ขัณฑสีมา และ มหาสีมา มากวนใจ ก็เพราะต่อไปจะมี

ความเกี่ยวเนื่องกับวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม แต่ก่อนที่จะเข้าเรื่องของ

หลักสีมาของวัดราชประดิษฐและก่อนที่สมองเล็กๆ ของเราจะสับสนไปมากกว่านี้

ก็จะกล่าวพอเป็นสังเขปว่า เมื่อเวลาผ่านไปหลังพุทธกาล สงฆ์ทั้งหลายก็ต้องการ

ความเป็นอสิระจงึได้ก�ำหนดเขตสมีาให้เลก็ลงเพือ่ความกะทดัรดัสะดวกและคล่อง

ตัวในการท�ำสังฆกรรม เพราะเมื่อจะท�ำอะไรกันสักทีก็ไม่ต้องวุ่นวายรวบรวมสงฆ์

เพื่อการ สมมติ หรือความเห็นพ้องต้องกัน ในการนี้สงฆ์จึงได้ก�ำหนด พัทธสีมา

เขต ออกให้เล็กลงโดยสอดไส้ไว้ภายในพัทธสีมาเขตใหญ่ พัทธสีมาเขตย่อยๆ นี้

เรียกว่า ขัณฑสีมา (เขตเล็ก - ด้านใน) ส่วนพัทธสีมาเขตใหญ่ที่ขัณฑสีมาสอดไส้

อยู่ภายในนั้นเรียกว่า มหาสีมา (เขตใหญ่ - ด้านนอก)

ในระยะแรก ขัณฑสมีา (ด้านใน) ก็คอื อารามหรอืวัดแต่ละวดัทีอ่ยู่ในเขตของเมอืง

หรืออ�ำเภอนั้นๆ เมืองหรืออ�ำเภอก็นับว่าเป็น มหาสีมา (ด้านนอก) เพราะในพุทธ

บัญญัตินั้นก็คือ คามสีมา หรือนิคมสีมา อันหมายถึง เขตชุมชน ซึ่งเป็นเขตสีมา

ทีส่งฆ์ไม่ต้องก�ำหนดขึน้มาใหม่หรอือพทัธสมีา เพราะชาวบ้านเขาก�ำหนดของเขา



101 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

กนัไว้แล้ว ฉะนัน้ หากก�ำหนดเขตสมีาย่อยลงหรอื ขณัฑสีมาเขต สงฆ์ทีอ่ยู่ในเมือง

เดยีวกนัก็ไม่จ�ำเป็นต้องป่าวประกาศให้มาชมุนมุกนัทัง้อ�ำเภอ เพยีงรวบรวมสงฆ์ที่

อยู่ในอารามหรอื เขตขณัฑสมีา เดยีวกนั กส็ามารถท�ำสังฆกรรมได้ดงัสมประสงค์ 

แต่ด้วยความมักง่ายของสงฆ์หรอือะไรกส็ดุจะเดา สงฆ์จงึได้ก�ำหนดเขตขณัฑสมีา

ให้แคบเล็กลงไปอีกจากเขตของอารามทั้งหมดให้เหลือเพียงวาเดียวจากผนังโรง

อุโบสถและต่อมาก็แนบติดไว้กับผนังโบสถ์ (ดังเช่นกรณีของวัดบวรนิเวศวิหาร) 

ทัง้นี ้กเ็พือ่ท่ีจะเลีย่งกฎของพระพทุธองค์ทีว่่า สงฆ์ในเขตพทัธสีมาเดยีวกนัจะต้อง

มาชุมนุมกันโดย พร้อมเพรียง ฉะนั้น ในกรณีนี้สงฆ์ที่อยู่นอกแนวเขตขัณฑสีมา 

หรอืในกรณน้ีีใบสมีาทีปั่กอยูร่อบโบสถ์ก็ไม่จ�ำเป็นต้องมาร่วมท�ำสังฆกรรมหากไม่

ว่างหรือขี้เกียจทั้งที่อยู่ในวัดเดียวกัน

เรื่องของสีมันตริก

คราวน้ีกต้็องมาท�ำความเข้าในในเร่ืองสมีนัตรกิ เพราะต่อไปในบทความนีจ้ะมีการ

กล่าวถึงเมื่อมี ขัณฑสีมา (เขตเล็ก - ด้านใน) และ มหาสีมา (เขตใหญ่ - ด้าน

นอก) และเพื่อให้เขตของทั้งสองแยกออกจากกัน คือ ไม่ให้มาทับซ้อนกัน “เพื่อมิ

ให้เขตสีมาทั้งสองระคนกัน” (วชิรญาณวโรรส 2539, 551) จึงต้องควรจะเว้นที่ว่าง

แนวกันชนระหว่างเขตทั้งสอง เขตแนวกันชนนี้ เรียกว่า สีมันตริก ในอรรถกถาว่า

“...ครัน้สมมตสิมีาแล้ว พงึว่าศิลาหมายสมีนัตรกิไว้ภายนอก สมีนัตรกิว่าโดย
ส่วนแคบที่สุด ประมาณศอก 1 ก็ควร ในกุรุนที่แก้ว่า แม้ประมาณคืบ 1 ก็
ควร ในมหาปุจจรีแก้ว่าแม้ประมาณ 4 นิ้วก็ควร... สีมันตริกย่อมควบถึงคาม
เขต...” (อรรถกถาวิธกีารผกูขณัฑสมีา ใน มหามกุฎราชวทิยาลยั 2525, 410)

ดังนั้น สีมันตริกย่อมควบถึงคามเขต ความนี้ได้โปรดอย่าลืม

อันท่ีจริงสีมันตริกนี้มีมาแต่ครั้งพุทธกาลแล้ว ครั้งเมื่อพระฉัพพัคคีย์สมมติเขต

สีมาไปทับซ้อนเขตสีมาท่ีมีอยู่แล้ว ภิกษุทั้งหลายจึงร้องแรกแหกกระเชอไปฟ้อง



102

พระพทุธเจ้า พระพุทธองค์จึงห้ามมิให้ก�ำหนดเขตสมีาทบัซ้อนกนัโดยต้องเว้นระยะ

ระหว่างเขตพัทธสีมาไว้ (มหามกุฎราชวิทยาลัย 2525, 407) สีมันตริกปรากฏขึ้น

ในรูปของการปักใบสีมาซ้อน 2 ใบ หรือ 2 ชั้น มีที่ว่างเว้นไว้ระหว่างกัน (ภาพที่ 1)

ภาพท่ี 1 หลักสีมาเดิม วัดโคกหม้อ 
จ.ราชบุรี เป็นหลักสีมา 2 ชั้นโดยมีสีมันตริก 
คั่นกลาง

เรื่องของลูกนิมิต

หลังเหตุการณ์เสียกรุงศรีอยุธยาครั้งที่ 2 (พ.ศ. 2310/ค.ศ. 1767) ผู้รู้ทั้งหลาย

ได้ล้มหายตายจากไป อีกทั้งต�ำรับต�ำราก็ถูกเผาไปจนวอด “พระศาสนาของวงษ

นั้นอันตรธานมาแต่กรุงเก่าแล้ว” (ปวเรศวริยาลงกรณ์ 2466, 3) จึงจะเห็นว่า ใน

โครงการฟื้นฟูพระพุทธศาสนาของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกก็ได้

ทรงยึดเอาพระไตรปิฎกเป็นสรณะ เช่น ในพระราชก�ำหนดต่างๆ สิ่งใดที่ไม่อยู่

ในพระไตรปิฎกหรืออรรถกถาก็จะถือว่าเป็นสิ่งที่ไม่สอดคล้องหรือนอกรีต ฉะน้ัน 

พิธีกรรมทางพุทธศาสนา เช่น พิธีผูกพัทธสีมา ควรจะต้องมีความพยายามที่จะ

กระท�ำขึน้เพือ่ให้สอดคล้องกบัทีร่ะบไุว้ในอรรถกถาอนัได้ก�ำหนดไว้ว่า เมือ่ผูกสีมา



103 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

จะต้องมีการทักนิมิต แต่ก็ได้เกิดปัญหาขึ้นเพราะ นิมิต (เครื่องหมาย) ที่ว่านี้ไม่

เคยมีปรากฏอยู่ในประเพณีมาแต่เดิม แผ่นหินที่ปักอยู่รอบโรงอุโบสถนั้นคงไม่ใช่ 

เพราะแต่ไหนแต่ไรตลอดมาก็เรียกกันว่า ใบสีมา ดังนั้น จึงต้องมีการเพิ่มขั้นตอน

ของการ “ทกันมิติ” เข้าไปในพธีิกรรมทีต้่องมีลกูนมิติและการฝังลูกนมิติเพือ่ให้ครบ

และสอดคล้องตามทีร่ะบไุว้ในอรรถกถา (อรรถกถาการผูกขณัฑสีมา ใน มหามกฎุ

ราชวทิยาลยั 2535, 410) โดยไม่มีใครเฉลยีวใจเลยว่า ใบสมีา นัน้กค็อื นมิติ นัน่แล

สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ทรงให้ความสนพระทัยในเร่ืองของลูก

นิมิตนี้เป็นอันมาก

“...ด้วยเวลานั้น มีพระประสงค์ท่ีจะตรวจแต่ลูกนิมิตรของโบราณว่าท�ำกัน
อย่างไร ได้ให้ขดุชนัสตูรตรงทีสี่มาพังแล้วแห่งหน่ึง ค้นเท่าไรกไ็ม่พบลกูนมิติร 
จงึเข้าพระทยัว่า แต่โบราณเหน็จะถอืเอาหนิใบเสมาเองเป็นนมิติร...” (ด�ำรง
ราชานุภาพและนริศรานุวัดติวงศ์ 2505, 18: 168, 18 มิถุนายน 2483)

ด้วยเหตุนี้ ลูกนิมิต จึงได้อุบัติและถูกเรียกขึ้นเมื่อต้นสมัยกรุงเทพมหานครนี้เอง

หลังจากปูพ้ืนฐานพอสังเขปเกี่ยวกับหลักการสีมาเขตตามหลักวินัยปิฎกและการ

ตคีวามของอรรถกถาจารย์ตลอดจนการเปลีย่นแปลงแบบธรรมเนยีมเรือ่งสมีาเขต

เป็นแบบไทยๆ จนถึงช่วงต้นกรุงรัตนโกสินทร์แล้วน้ัน พัฒนาการของระบบสีมา

เขตได้เปลี่ยนแปลงขนานใหญ่โดยการปฏิรูปของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัว (พ.ศ. 2347 - 2411/ ค.ศ. 1804 - 1868) ตั้งแต่ทรงผนวชเป็นพระ 

วชิรญาณภิกขุ (พ.ศ. 2367 - 2394/ ค.ศ. 1824 - 1851) และเมื่อเสด็จขึ้นครอง

ราชสมบัติ (พ.ศ. 2394 - 2411/ ค.ศ. 1851 - 1868) รูปธรรมของการตีความเรื่อง

สีมาจะค่อยๆ ส�ำแดงประจักษ์ผ่านการจัดการระบบสีมาเขตของอารามหลวงใน

พระบรมราชูปถัมภ์ของพระองค์



104

เริ่มด้วยสีมาวิบัติของวัดสมอราย (วัดราชาธิวาส)

อดุมการณ์ของพระวชริญาณภกิข ุ(พระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั รัชกาล

ที่ 4) ในการตั้งธรรมยุติกนิกายทรงประกาศว่า หัวใจของธรรมยุติกนิกาย คือ 

การกลับไปสู่สัจธรรมที่เป็นพุทธวัจนะ (นฤมล 2525, 75) อรรถกถาซึ่งแต่งขึ้น

โดยอรรถกถาจารย์ทั้งหลายไม่สมควรที่จะน�ำมาเป็นสรณะ เพราะ “ค�ำกล่าวของ

พวกอาจารย์ทั้งหลายนั้น ยังแฝงด้วยกิเลสของผู้กล่าวซึ่งเป็นปุถุชนอยู่” (ปวเรศ 

วริยาลงกรณ์ 2466, 5)

ครัน้เมือ่ปี พ.ศ. 2373 (ค.ศ. 1830) พระวชริญาณภกิขทุรงปรารถขึน้ด้วยเรือ่งสมีาว่า

“...การทีท่�ำทกุวนันีเ้ปนการหยาบไม่มัน่คง ไม่ส�ำเรจ็ด้วยอ�ำนาจสงฆ์ เปนการ
เนื่องด้วยฆารวาศไป คนทุกวันก็ไม่มีใครรู้สีมาลักขณโดยพิสดาร ท�ำเอาตาม
ลัทธิอาจารย์ที่ตนได้เห็นมา ทรงรังเกียจดังนี้จึงให้ขุดก้อนศิลานิมิตรในวัด
สมอรายนั้นขึ้นมาดูก็เห็นว่าเล็กไม่ควรจะเป็นนิมิตได้...ทรงสังเวชสลดพระ
ไทยด้วยสมีาพบิตั ิจงึสบืหาสงฆ์บรสิชัทีอ่ปุสมบทมาแต่โบราณ สมีาทีเ่ขาเล่า
ว่าเป็นของพระอรหันตผูกได้ 18 รูป มาเป็นคณปรกการกสงฆ์ให้อุปสมบท
กรรมซ�้ำอีกครั้งหนึ่งในสีมาน่าวัดสมอราย เมื่อศักราชล่วงไปได้ 1192 ปีขาน
โทศกอีกครั้งหนึ่ง...” (ปวเรศวริยาลงกรณ์ 2466, 5)

ในการอุปสมบทใหม่ในครั้งนั้น (พ.ศ. 2373/ค.ศ. 1830) พระองค์ทรงใช้อุทกุกฺ

เขปสีมา หรือสีมาน�้ำ (พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 2499, 33) “ในสีมาน่า (หน้า 

- ผู้เขียน) วัดสมอราย” (ปวเรศวริยาลงกรณ์ 2466, 6) และมิได้ใช้สงฆ์ไทย หาก

เป็นสงฆ์มอญ 18 รูป ที่สืบเนื่องมาแต่ “สงฆ์บริสัชที่อุปสมบทมาแต่โบราณ” คือ 

สงฆ์มอญทีส่บืเนือ่งมาแต่การอุปสมบทในกลัยาณสีมีา (พระจลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั 

2499, 32) มาเป็น “คณะปรก” ประกอบพธิอีปุสมบท (ปวเรศวรยิาลงกรณ์ 2466, 5)



105 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

เม่ือถึงคราวนี้ก็จ�ำเป็นจะต้องกลับไปกล่าวถึงสงฆ์มอญที่ได้ท�ำการอุปสมบท

ในกัลยาณีสีมาเขต เพื่อจะได้เห็นความสัมพันธ์ในการอุปสมบทใหม่ของพระ 

วชิรญาณภิกขุใน อุทกุกฺเขปสีมาเขต ในแม่น�้ำเจ้าพระยาหน้าวัดสมอราย  

(วัดราชาธิวาส) และ กัลยาณีสีมาเขต

กัลยาณีสีมาเขต

เรื่องกัลยาณีสีมาเขตคงต้องย้อนกลับไปเมื่อ พ.ศ. 2019 (ค.ศ. 1476) ที่รามัญ

ประเทศหรอืมอญ พระเจ้ารามาธบิดมีหาราชหรอืท่ีรูก้นัในพระนามว่า พระเจ้าธรรม

เจดีย์ (พ.ศ. 2015 - 2035/ ค.ศ. 1472 - 1492) ทรงส่งคณะสงฆ์ 22 รูปไปอุปสมบท

ใหม่ทีเ่กาะลงักาเพือ่ต่อไปพระพทุธศาสนาในพระราชอาณาจกัรของพระองค์จะได้

มคีวามบรสิทุธ์ิ ในจารกึกลัยาณสีมีาพระเจ้าธรรมเจดย์ีได้ทรงจารหมายเหตท่ีุค่อน

ข้างจะละเอียดถึงขั้นตอนของการอุปสมบทที่แม่น�้ำกัลยาณีในศรีลังกา มีการผูก

เรือขึ้นเป็นแพขึ้นเป็น อุทกุกฺเขปสีมาเขต หรือ นทีสีมา ก็เรียก ก่อนอุปสมบท

สงฆ์ที่ขอบวชต้องกลายสภาพเป็นคฤหัสถ์หรือบุคคลธรรมดาแล้วจึงบรรพชาเป็น

สามเณรก่อน ครั้นเมื่ออุปสมบทเป็นภิกษุแล้วพระเจ้ากรุงลังกาขณะนั้น คือ พระ

เจ้าภูวเนถพาหุ จึงถวายสมณศักดิ์ให้แก่ภิกษุทั้งหลายที่เดิมก่อนอุปสมบทนั้นเป็น 

เถระ ให้เป็น สามิ (Taw Sein Ko 1892, 79)

เมื่อภิกษุทั้งหลายกลับมาถึงรามัญประเทศ พระเจ้าธรรมเจดีย์ก็ทรงตระหนักวิตก

ว่า หากพธีิอปุสมบททีจ่ะประกอบขึน้ในรามญัประเทศกระท�ำในสมีาเขตท่ีไม่บรสิทุธ์ิ

แล้วไซร้ก็รังแต่การอุปสมบทใหม่จะหาความบริสุทธิ์ไม่ เพื่อรวบรัดตัดความให้สั้น

ลง พระเจ้าธรรมเจดีย์จึงได้เสาะแสวงหาพื้นที่อันบริสุทธิ์สมควรที่จะสมมติสีมา 

และเม่ือได้ผูกพัทธสีมาข้ึนใหม่โดยใช้หลักหินเป็นนิมิตบอกเขตจึงเรียกพัทธสีมา

เขตนี้ว่า กลฺยาณีสีมา (กัลยาณีสีมา) ปัจจุบันอยู่ที่เมืองพะโคหรือหงสาวดีส่วน 

จารึกกัลยาณี ก็คือ ศิลาจารึกที่พระเจ้าธรรมเจดีย์ได้บันทึกความเป็นมาของพุทธ

ศาสนาใน นิกายเถรวาท จนถึงการอุปสมบทใหม่ในแม่น�้ำกัลยาณี และกัลยาณี

สีมาเขตที่เมืองพะโค



106

อันนิกายเถรวาทนี้แยกออกมาจากนิกายมหีศาสิกะเมื่อกลางพุทธศตวรรษ 

ที่ 12 - กลางพุทธศตวรรษที่ 13 (คริสต์ศตวรรษที่ 7) ซึ่งนิกายมหีศาสิกะก็แยกมา

อีกทีจากนิกายวิภัชยวาท อันก็ได้แยกมาอีกจากนิกายสถวิรวาทในรัชสมัยพระเจ้า

อโศกมหาราช นิกายเถรวาทนีร้บัเอาคตธิรรมของลทัธมิหายาน เช่น การอทุศิส่วน

บญุกศุลของตนเองให้แก่ผูอ่ื้นเข้ามาประกอบกบั “สัง่สอนเดมิของพระเถระผูใ้หญ่” 

(พิริยะ 2553, 61) คือ ไม่ใช่เป็น “สัจธรรมที่เป็นพุทธวัจนะ” (นฤมล 2525, 75) 

นิกายเถรวาทในลังกายังแยกออกได้เป็น 3 คณะ (นิกายย่อย) อันได้แก่ มหาวิหาร

วาสิน อภัยคิรีวาสิน และ เชตวนียะ ในการสืบพระศาสนาของพระเจ้าธรรมเจดีย์ก็

คือ การสืบมาจากคณะมหาวิหารวาสินนี้เอง

ส่วนส�ำคัญของศิลาจารึกกัลยาณีก็คือ ตอนที่พระเจ้าธรรมเจดีย์ ได้ทรงจาร

หมายเหตุขั้นตอนของการอุปสมบทในแม่น�้ำกัลยาณีที่ลังกาอย่างละเอียด อีกทั้ง

การสมมตขิณัฑสมีาเขตใหม่ในรามญัประเทศ จารกึทัง้หมดม ี10 หลกั แต่ละหลกั

สูงเท่าห้อง 3 หลักจารเป็นภาษาบาลี อีก 7 หลักเป็นภาษามอญ ปัจจุบันคงเหลือ

เพียงเศษเก็บไว้ในโรงมุงสังกะสี (ภาพที่ 2)

ภาพที่ 2 หลักศิลาจารึกสีมากัลยาณีสีมา
วัดกัลยาณี เมืองพะโค (หงสาวดี) ประเทศพม่า

ภาพที่ 3 หลักสีมาของขัณฑสีมาเขต
โรงอุโบสถวัดกัลยาณี เมืองพะโค 

ประเทศพม่า



107 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

เรื่องท้ังหมดเกิดข้ึนเพราะในภายหลังพวกทหารรับจ้างโปรตุเกสได้ก่อกบฏเมื่อ 

พ.ศ. 2142 (ค.ศ. 1599) น�ำโดยนายเดอ บริโต (de Brito) ยกทัพเรือหวังเข้ามา

ยึดเมืองพะโค ระหว่างนั้นพวกโปรตุเกสขี้เมาก็ออกอาละวาดท�ำลายทุกอย่างที่

ขวางหน้ารวมท้ังศิลาจารึกกัลยาณีสีมาเหล่าน้ีด้วย เดชะบุญที่ความในศิลาจารึก

ทั้งหมดได้ถูกถอดไว้ในพับสาหรือสมุดข่อยเรียบร้อยแล้ว โรงอุโบสถกัลยาณีสีมา

ต้องประสบกับชะตากรรมช�ำรุดอีกครั้งในคราวที่พระเจ้าอลองพญาเข้ายึดท�ำลาย

เมืองพะโคเมื่อ พ.ศ. 2300 (ค.ศ. 1757) และพังพินาศลงในคราวแผ่นดินไหวเมื่อ 

พ.ศ. 2473 (ค.ศ. 1930) โรงอโุบสถกลัยาณสีมีาได้รบัการปฏสัิงขรณ์ขึน้ใหม่ทัง้หมด

โดยนายพลอูนุ (U Nu) เมื่อ พ.ศ. 2497 (ค.ศ. 1954) หลักสีมาใหม่ของกัลยาณี

สีมาเขตท�ำขึ้นอย่างมั่นคง เป็นหลักปูนเสริมเหล็กทรงกระบอกขนาดใหญ่ให้แผ่น

ดินไหวอีกสักกี่ริกเตอร์อีกสักกี่หนก็ไม่เขยื้อน (ภาพที่ 3)

ขัณฑสีมาใหม่แห่งวัดสมอราย

ในการที่พระวชิรญาณภิกขุได้ประกอบพิธีอุปสมบทใหม่ในแม่น�ำ้หน้าวัดสมอราย

ก็คงท�ำตามค�ำแนะน�ำของพระสงฆ์มอญที่ได้ล�ำดับตามความในจารึกกัลยาณีสีมา 

เพราะความในจารึกกลัยาณสีีมายังมไิดถ้กูแปลมาเป็นไทยจากความในพบัสาของ

มอญจนกระทั่ง พ.ศ. 2454 (ค.ศ. 1911)

ตามที่ได้กล่าวแล้วว่า เมือ่สงฆ์มอญที่ได้อปุสมบทในแม่น�ำ้กลัยาณกีลับมาถงึรามญั

ประเทศ พระเจ้าธรรมเจดีย์ก็ทรงให้สงฆ์สมมติเขตพัทธสีมาขึ้น อันเรื่องนี้อาจจะ

เป็นเรือ่งแปลกท่ีว่า เพราะเหตใุดทีล่งักาจงึได้มกีารอปุสมบทกนัใน อทุกกุเฺขปสมีา

เขต และด้วยเพราะเหตุใดเม่ือมาถึงรามัญประเทศจึงได้สมมติเขตพัทธสีมาขึ้น

บนบก เรื่องนี้คงไม่เกี่ยวกับในน�้ำหรือบนบก ประเด็นอยู่ที่ “เขตสีมาอันบริสุทธิ์” 

สันนิษฐานว่า พระวชิรญาณภิกขุได้ด�ำเนินตามข้ันตอนของกัลยาณีสีมาจากสงฆ์

มอญ โดยเม่ือได้อปุสมบทในอทุกกุเฺขปสมีาเขตแล้วพระองค์ก็ได้ทรงผกูขณัฑสมีา



108

ของวัดสมอรายขึ้นใหม่ โดยหลักฐานมีให้เห็นบนใบสีมาในแบบพระราชนิยมใน

พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 3 (ภาพที่ 4) ร่วมสมัยกับอุทกุกฺ-

เขปสีมาเขตของพระวชิรญาณภิกขุซ่ึงยังสถิตอยู่ที่เดิม (in situ) หน้าโรงอุโบสถ

ใหม่ของสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ เจ้าฟ้ากรมพระยานริศรานุวัดติวงศ์ สร้าง

เมื่อปลายรัชกาลพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 ราว พ.ศ. 

2451 (ค.ศ. 1908) แต่ยังสงสัยอยู่ว่า พระวชิรญาณภิกขุจะใช้ตัวใบสีมาดังกล่าว

เป็นนิมิตดังเช่นพระเจ้าธรรมเจดีย์หรือไม่ หรือยังคงใช้การทักและฝังลูกนิมิตตาม

ที่นิยมปฏิบัติกันขณะนั้นหรือไม่

ภาพที่ 4.1 โรงอุโบสถใหม่วัดราชาธิวาส ยังคง
มีใบสีมาสมัยรัชกาลท่ี 3 ตั้งอยู่หน้าโรงอุโบสถ

ภ า พ ที่  4 . 2  ภ า พ ข ย า ย ใ บ สี ม า 
ในพระราชนิยมในรัชกาลที่ 3

หน้าโรงอุโบสถใหม่วัดราชาธิวาส

วัดบวรนิเวศวิหาร (วัดใหม่)

วัดบวรนิเวศวิหารนี้เป็นวัดที่มีมาก่อนที่พระวชิรญาณภิกขุจะได้เสวยราชสมบัติ 

พระองค์ได้ทรงย้ายมาจากวัดสมอรายมาประทับจ�ำศีลอยู่วัดบวรนิเวศวิหารเม่ือ 

พ.ศ. 2379 (ค.ศ. 1836) และประทับอยู่ 15 ปี ก่อนเสด็จขึ้นครองราชย์



109 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

“...ครั้นอยู่มาทรงปรารภรังเกียจด้วยสีมาครบเก่ียวว่า ท่ีสามมุขผูกแต่มุข
เดียวไม่ชอบกล จึงทูลขอที่เสียใหม่ทั้งสามมุข ยักขยายออกไปเท่าแนว 
สงไสยโดยรอบ แล้วช�ำระถอนสมมุติผูกอยู่หลายวัน ได้น�ำฉันทะท�ำกันแต่
พระในวัดเปนการเงียบๆ...” (ปวเรศวริยาลงกรณ์ 2466, 15)

ในการนี้ พระวชิรญาณภิกขุได้ทรงขยายเขตสีมาของวัดบวรนิเวศวิหารจากที่เคย

แนบติดอยู่กับผนังโบสถ์ให้มีบริเวณออกมาโดยมีต้นไม้และเสาศิลาเป็นนิมิต

“...กลับมา (จากวัดนอก หรือวัดบรมสุข หรือวัดบรมนิวาส–ผู้เขียน) สมมุติ
สีมาวัดเรา (วัดบวรนิเวศวิหาร–ผู้เขียน) เสียใหม่ ขยายออกไปให้โตให้ควร
แก่สังฆกรรมได้ ทั้งในโบสถ์นอกโบสถ์ ด้านน่าเอาต้นจันทร์เปนนิมิตร ด้าน
หลังเอาเสาศิลาปักเปนนิมิตร ให้มีสัณฐานดังตะโพน...” (ปวเรศวริยาลง- 
กรณ์ 2466, 15)

การเอาต้นไม้มาเป็นนิมิต พระวชิรญาณภิกขุได้ย้อนกลับไปถือเอาหนึ่งในแปด

นิมิตบอกเขตครั้งพุทธกาลกลับมาใช้ ส่วนนิมิตเสาศิลาก็คือเสาหินยอดบัวจาก

เมืองจีน (ภาพที่ 5)

ภาพท่ี 5 เสายอดบัวตูมจากเมืองจีน 
พระวชิรญาณภิกขุทรงใช้เป็นหลักนิมิตในการขยายเขตพระอุโบสถ 
วัดบวรนิเวศวิหาร กรุงเทพมหานคร



110

วัดบรมนิวาส (วัดบรมสุข หรือวัดนอก)

กลบัความมาวัดนอกหรอืวดับรมนวิาส เดมิชือ่วดับรมสุขทีพ่ระวชริญาณภกิขทุรง

ได้รับการถวายมาและเม่ือได้ขึ้นครองสิริราชสมบัติก็ได้พระราชทานนามวัดนี้ใหม่

ว่า วัดบรมนิวาส ใบสีมาที่เราเห็นอยู่รอบโรงอุโบสถวัดบรมนิวาสนั้น (ภาพที่ 6) 

เป็นของเดิมแต่ครั้งที่เคยเป็นวัดบรมสุขเม่ือครั้งพระวชิรญาณภิกขุทรงสร้างโรง

อุโบสถใหม่ พระองค์ท่านก็ทรงมิได้ไปเปลี่ยนขัณฑสีมาเขตที่มีอยู่เดิมแล้วเพราะ

จะเป็นการชักความให้ยาว ไหนจะต้องท�ำพิธีถอนขัณฑสีมาเขตของเดิมและต้อง

มาผูกขึ้นใหม่ในที่เดิมอีก เป็นการเสียเวลาและไร้เหตุผลอีกต่างหาก

สีมาเขตที่พระวชิรญาณภิกขุทรงผูกให้วัดนอกก็คือ มหาสีมาเขต ปัจจุบันยังคงให้

เห็นที่มุมก�ำแพงวัด เป็นหินธรรมชาติขนาดเขื่อง (ภาพที่ 7)

ภาพที่ 6 ใบสีมาวัดบรมนิวาส  
(วัดนอก) กรุงเทพมหานคร

ภาพท่ี 7 หลักมหาสีมาเขตวัดบรมนิวาส  
(วัดนอก) กรุงเทพมหานคร

ที่น่าสังเกตอีกประการก็ที่ได้มีการเรียก ฉันทะ เมื่อผูกมหาสีมาเขตของวัดนอก 

ส่วนท่ีวัดบวรนิเวศวิหารตามที่ได้กล่าวแล้วว่า “ได้น�ำฉนัทะท�ำกนัแต่พระในวดัเปน 



111 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

การเงียบๆ” โดยวัดนอกนีอ้ยู่ในคามสมีาเขตของชมุชน ฉะนัน้ ขณัฑสมีาเขตของวดั

นอกก็อยู่ในคามสีมาเขต (คือ มหาสีมาเขตนั่นแล) ของชุมชนนั้น (ไม่เข้าใจกลับ

ไปอ่านบทความตอนต้น) ความตั้งใจของพระวชิรญาณภิกขุก็คือ ต้องการจะแยก

สีมาเขตของวัดนอกออกมาจากคามสีมาเขตของชุมชน

ในอรรถกถาได้ก�ำหนดขั้นตอนของการผูกมหาสีมาที่จะต้องมีหมายไปแจ้ง

ส�ำนักสงฆ์ต่างๆ ที่อยู่ในคามสีมาเขตเดียวกันว่าจะผูกมหาสีมา ส�ำนักสงฆ์ต่างๆ 

ในเขตคามสีมาก็จะต้องเห็นชอบด้วย โดยส่งตัวแทนมาก็ได้ ในอรรถกถาเรียก

ว่า ภิกษุควรแก่ฉันทะ ในการนี้ พระวชิรญาณภิกขุทรงด�ำเนินตามขั้นตอนของ 

อรรถกถา ผู้เขียนเชื่อว่า การด�ำเนินการทั้งหมดน้ีพระวชิรญาณภิกขุทรงได้ค�ำ

แนะน�ำมาจากพระมอญแทบทั้งสิ้น เพราะไม่ผิดเพ้ียนไปจากความในศิลาจารึก

กัลยาณีสีมา ไม่ว่าจะต้องก�ำหนดเขตของมหาสีมาก่อนที่จะผูกขัณฑสีมา อีกทั้ง

ต้องมีการขอฉนัทะ ท้ังหมดท้ังปวงไม่เคยปรากฏในการผกูพทัธสมีาเขตในพระราช

อาณาจกัรสยามไม่ว่าจะเป็นการก�ำหนดมหาสมีาเขตหรือการขอฉนัทะ ทัง้หมดเป็น

ของใหม่ที่พระวชิรญาณภิกขุทรงมีพระด�ำริริเริ่ม

สีมาเขตวัดมหาพฤฒาราม (วัดท่าเกวียน หรือวัดตะเคียน)

วัดมหาพฤฒารามน้ีเป็นวัดแรกท่ีพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรง

ปฏิสังขรณ์หลังจากขึ้นครองราชย์ เดิมชื่อวัดท่าเกวียน พระองค์ทรงเปลี่ยนชื่อมา

เป็นวัดตะเคียนและวัดมหาพฤฒารามในที่สุด เมื่อพระองค์เสด็จมาทอดพระเนตร

ด้วยพระองค์เองพร้อมกับสมเด็จพระเจ้าลูกเธอ เจ้าฟ้าจุฬาลงกรณ์ (พระบาท

สมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว) ทรงพระราชศรัทธาสร้างขึ้นมาเป็นพระราช

กุศลร่วมกันทั้งสองพระองค์ โปรดเกล้าฯ ให้สมเด็จเจ้าพระยาบรมมหาพิไชยญาติ 

(ทัต) เป็นแม่กองสร้างขึ้นใหม่



112

การวางใบสีมาของวัดมหาพฤฒารามแนบอยู่กับเสาระเบียงโรงอุโบสถแทนที่จะ

อยู่ในซุ้ม (ภาพที่ 8 และภาพที่ 9) เรื่องนี้ถือว่าเป็นการประดับใบสีมาแบบวังหน้า

เช่นที่วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ วัดชนะสงคราม หรือวัดบวรนิเวศวิหารอันเป็น

วัดวังหน้าได้หรือไม่ เพราะหากจะว่าตามลักษณะที่ถูกต้องของการติดแผ่นสีมา

แบบวังหน้าแล้วแผ่นสีมาก็ควรติดแนบอยู่บนผนังด้านนอกของโรงอุโบสถมิใช่

บนเสาระเบียง

ภาพที่ 8 แผ่นสีมาผนัง  
วัดมหาพฤฒาราม กรุงเทพมหานคร

ภาพที่ 9 แผ่นสีมาคดติดผนัง  
วัดมหาพฤฒาราม กรุงเทพมหานคร

การตดิใบสมีาของวดัมหาพฤฒารามนีเ้ป็นก้าวแรกทีจ่ะน�ำไปสู่สีมาเขตแบบ 2 ชัน้ 

เช่นทีว่ดัปทมุวนาราม และ 3 ชัน้ เช่นทีว่ดัโสมนสัวหิารซึง่จะได้น�ำแสดงต่อไป อน่ึง 

โปรดสังเกตว่า รูปแบบ “ปกเกล้า” ของใบสีมาวัดมหาพฤฒารามนั้นเป็นเส้นตรง

สืบเนื่องมาแต่ใบสีมา “แบบพระราชนิยมในรัชกาลที่ 3”



113 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

เรื่องของมหาสีมาเขต

มหาสีมาเขตวัดโสมนัสวิหาร

หลังจากวัดมหาพฤฒารามแล้ววัดโสมนัสวิหารก็เป็นวัดล�ำดับต่อมาที่พระบาท

สมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัทรงสถาปนาหลงัจากขึน้ครองราชย์ได้ 2 ปี คอื เมือ่ 

พ.ศ. 2396 (ค.ศ.1853) เพ่ือเฉลิมพระเกียรติและทรงพระราชอุทิศส่วนพระราช

กุศลแก่สมเด็จพระนางเจ้าโสมนัสวฒันาวด ีพระบรมราชเทว ีสมเดจ็พระอัครมเหสี

ในพระองค์ ภายในก�ำแพงสมมติเป็นหลักสีมาชั้นนอกโดยมีหลักหินเป็นนิมิต  

(ภาพที่ 10) อยู่ในซุ้ม (ภาพที่ 11) รอบโรงอุโบสถมีหลักสีมาอยู่ 2 ชั้น ชั้นแรกอยู่

ในรูปของแท่งสีมาเจาะโปร่ง 4 ด้านตั้งบนก�ำแพงแก้วของฐานไพที (ภาพที่ 12)

สีมาเขตวัดโสมนัสวิหาร กรุงเทพมหานคร

ภาพที่ 10 แท่งหินหลักสีมา
ชั้นนอก

ภาพท่ี 11 ซุ้มหลักสีมา
ช้ันนอก

ภาพที่ 12 แท่งปูนก่อเป็นหลัก
สีมาบนก�ำแพงแก้ว (ชั้นกลาง) 



114

แผนผังท่ี 1 วัดโสมนัสวิหาร กรุงเทพมหานคร
(ปรับปรุงจาก: วัดโสมนัสวิหารราชวรวิหาร 2004)

ค�ำอธิบายแผนผังวัดโสมนัสวิหาร

ก. หลักมหาพัทธสีมา (ชั้นนอก) บนก�ำแพงวัด (ดู ภาพที่ 11)

ข. หลักสีมาภายนอกสีมันตริก (ชั้นกลาง) บนฐานก�ำแพงแก้ว (ดู ภาพที่ 12)

ค. หลักขัณฑสีมา (ชั้นใน) บนเสาระเบียงพระโบสถ (ดู ภาพที่ 13, 14)

ง. ฐานไพที (พื้นที่แรเงาด้วยเส้นเฉียง) คือ สีมันตริก หรือพื้นที่คั่นกลางระหว่าง	

	 หลักสีมาชั้นกลาง (ข) และชั้นใน (ค)

1. โรงอุโบสถ 2. เจดีย์ 3. พระวิหารและวิหารคด



115 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

อัน มหาสีมา ที่ว ่านี้ เท่าที่เข้าใจไม่เคยปรากฏมาก่อนท่ีพระบาทสมเด็จ

พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวจะน�ำมากล่าวอ้างจึงต้องท�ำความเข้าใจก่อนที่จะหลง

ประเด็นไปมากกว่าน้ี ได้กล่าวแล้วว่า การปักใบหรือหลักสีมาคู่หรือซ้อน (ดู  

ภาพท่ี 1) กเ็พือ่ช่องระหว่างใบสมีาทัง้สองจะได้เกดิ สมีนัตริก ซึง่มหีน้าทีเ่พือ่กนัมิให้

พืน้ทีภ่ายนอกเข้าไประคนกบัพีน้ทีภ่ายในที ่เรยีกว่า ขณัฑสมีา หลกัสมีาด้านนอก 

เรยีกว่า หลกัภายนอกสมัีนตรกิ หลกัสมีาภายในของกค็อื หลกัขณัฑสมีา สมีนัตรกิ 

ก็คือพื้นที่ระหว่าง หลักสีมาภายนอกสีมันตริก และ หลักขัณฑสีมา ดังความใน

พระไตรปิฎกว่าไว้

“...ครัน้สมมตสิมีาแล้ว พงึว่าศลิาหมายสมีนัตรกิไว้ ภายนอกสมีนัตรกิ ว่าโดย
ส่วนแคบที่สุด ประมาณศอก 1 ก็ควร ในกุรุนที่แก้ว่า แม้ประมาณคืบ 1 ก็
ควร ในมหาปุจจรีแก้ ว่าแม้ประมาณ 4 นิ้วก็ควร...สีมันตริกย่อมควบถึงคาม
เขต...” (อรรถกถาวธิกีารผกูขณัฑสมีา ใน มหามกฎุราชวทิยาลยั 2525, 410)

ในกรณีที่วัดบรมนิวาสหรือวัดบรมสุขหากแท่งหิน (ดู ภาพที่ 7) หมายที่จะให้เป็น

หลกัสมีาภายนอกสีมันตรกิแล้วไซร้ พืน้ทีร่ะหว่างแท่งหนินี้ไปจนถงึ เขตขณัฑสมีา 

ซึ่งก็คือ ใบสีมารอบโรงอุโบสถ (ดู ภาพที่ 6) ก็ต้องเป็นพื้นที่ของ สีมันตริก นอก

เสียจากว่า แท่งหินดังกล่าว (ดู ภาพที่ 7) พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว

หมายที่จะให้เป็นหลักเขตของ วิสุงคามสีมา เพื่อตัดแยกอารามออกจากพระราช

อาณาเขต เพราะเรื่องนี้ได้อยู่ในพระราชด�ำริของพระองค์ ตลอดเวลา ดังปรากฏ

ในจารึกบนเสา “มหาสีมา” หรือ “มหาพัทธสีมา” ของวัดราชประดิษฐสถิตมหา

สีมารามว่า

“...ขอถวายเสาสิลาในทิศ ซ่ึงปักไว้ในทิศท้ัง 8 เพื่อจะให้เปนนิมิตมหา
พัทธสีมา...” (จารึกหลักที่ 193 ใน ส�ำนักนายกรัฐมนตรี 2521, 15 – 16)

“...ให้เปนส่วนตัดขาดจากพระราชอาณาเขตร เปนแขวงวิเศศ เรียกว่า
วิสุงคามสีมา...” (จารึกหลักที่ 193 ใน ส�ำนักนายกรัฐมนตรี 2521, 11)



116

ฉะนั้น ตามความหมายของพระองค์ มหา (พัทธ) สีมา ก็คือ วิสุงคามสีมา นั้นแล

เม่ือมาถึงการก�ำหนดสมีาเขตของวดัโสมนสัวหิาร พระองค์ได้ใช้แท่งหนิ (ด ูภาพที่ 

10) ก�ำหนดเขตอยู่ภายในก�ำแพงของวดัทัง้สีมุ่มให้เป็น หลกัมหาพทัธสีมา หรอืจะ

เรียกว่า วิสุงคามสีมา ก็ย่อมได้ (ดู แผนผังที่ 1) รอบฐานไพทีบนก�ำแพงแก้วของ

โรงอุโบสถ (ดู แผนผังที่ 1) มีแท่งปูนสี่เหลี่ยมเจาะโปร่งสี่ด้าน (ดู ภาพที่ 12) แท่ง

ปนูดงักล่าวกค็อื หลกัสมีาภายนอกสมีนัตรกิ ตามทีก่�ำหนดไว้ในอรรถกถา ทางวดั

ก็รับรู้สืบเนื่องกันมาว่า “มีสีมันตริก เนื่องจากวัดนี้เป็นมหาสีมา” (กรมการศาสนา 

2525, 115) จึงจะเห็นว่า ได้เกิดความเข้าใจสืบเนื่องผิดๆ กันมาว่า สงฆ์สามารถ

จะประชมุท�ำสังฆกรรมได้ทัง้ในพระอุโบสถและพระวหิาร “แต่ถ้าท�ำในพระวหิารจะ

ต้องให้สงฆ์ทุกองค์ในวัดมาร่วมท�ำพิธี มิฉะนั้น ถือว่าพิธีนั้นเป็นโมฆะ” (ศิลปากร 

2525, 42) การเข้าใจผิดน้ีคงจะสืบเน่ืองมาแต่ครั้งพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า

เจ ้าอยู ่หัว เพราะจะเห็นว่าไปปรากฏขึ้นอีกเม่ือพระองค์ทรงสถาปนาวัด 

ราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม เมื่อ พ.ศ. 2407 (ค.ศ. 1864) อันจะได้แสดงต่อไป

ในกรณีดังกล่าวเมื่อจะใช้วิหารเป็นโรงอุโบสถจ�ำเป็นต้องมีการเห็นชอบร่วมกันใน

หมู่สงฆ์ทีจ่ะ สมมตโิรงอุโบสถ ให้กับวหิาร ไม่ใช่ว่านึกจะย้ายไปท�ำสงัฆกรรมที่ไหน

ก็ได้โดยสักแต่ว่าอยู่ใน มหาสีมาเขต เดียวกัน แต่ที่ส�ำคัญกว่านั้นก็คือ ก่อนที่จะ

สมมติ วิหาร ให้เป็น โรงอุโบสถ จ�ำเป็นจะต้องท�ำพิธีถอนโรงอุโบสถเดิมเสียก่อน

เพื่อไม่ให้อยู่ในสภาพเป็นโรงอุโบสถ เพราะหากถ้าโรงอุโบสถเก่าที่ยังไม่ถูกถอนก็

จะไปทับซ้อนกับโรงอุโบสถใหม่ (วิหารเดิม) ท�ำให้เกิดโรงอุโบสถ 2 แห่งขึ้นในเขต

พัทธสีมาเดียวกัน ต้องย�้ำอีกครั้งว่า พระพุทธองค์ห้ามมิให้มีโรงอุโบสถ 2 แห่งใน

เขตพัทธสมีาเดยีวกนั เมือ่มาถงึขัน้นีค้งจะต้องย้อนกลบัไปดเูรือ่งการพระราชทาน 

วสิงุคามสมีา ทีม่กีล่าวไว้ในคมัภร์ีมหาวงส์ ซ่ึงเชือ่ว่าพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัวได้น�ำมาใช้เป็นมาตรฐานในการประดิษฐานสีมาเขตตามอารามของ

พระองค์ ในมหาวงส์ กล่าวถึงครั้งเมื่อแรกพระเจ้าเทวานัมปิยติสะพระราชทาน 

วิสุงคามสีมาเขต ให้แก่พระภิกษุมหินทเถระเพื่อให้เป็นมหาวิหาร โดยเริ่มด้วย



117 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

การหลั่งทักษิโณทกตามธรรมเนียมประเพณีของพราหมณ์เป็นปฐม ส่วนการ

ก�ำหนดเขตพืน้ทีข่องอารามทีจ่ะพระราชทานให้นัน้กระท�ำกนัในวนัที ่4 โดยพระเจ้า 

เทวานัมปิยติสะทรงคันไถและถือเอารอยไถนี้เป็นแนว วิสุงคามสีมาเขต ของพระ

อาราม (Geiger 1912, Chapter IV)

จะเห็นว่าการก�ำหนด วิสุงคามสีมาเขต คือ การก�ำหนดพื้นที่โดยพระเจ้าแผ่น

ดินที่จะมอบแก่สงฆ์ หากเทียบกับการก�ำหนดพื้นที่อันเป็นที่เห็นชอบร่วมกันใน

หมู่สงฆ์ที่เรียกว่า พัทธสีมาเขต นั้นผิดกัน ในกรณีของแท่งหินสีมาชั้นนอกสุด

ที่มุมก�ำแพงของวัดโสมนัสวิหาร (ดูภาพที่ 10) หรือ เสามหาพัทธสีมา ของวัด 

ราชประดิษฐอันที่จะได้กล่าวต่อไปก็คือ หลักวิสุงคามสีมาเขต ที่พระเจ้าแผ่นดิน

ทรงมอบแก่สงฆ์ มิใช่ พทัธสมีาเขต ทีเ่ป็นการเหน็ชอบร่วมกันในหมูส่งฆ์ตามหลัก

พุทธบัญญัติ ส่วน หลักมหาพัทธสีมา ในความหมายของรัชกาลที่ 4 นั้นก็คือ เขต

ที่สงฆ์ร่วมกันก�ำหนดขึ้นภายหลังอันทับซ้อนและร่วมกับ วิสุงคามสีมา ที่สงฆ์ได้

รับมอบจากพระเจ้าแผ่นดิน ฉะนั้น ทั้ง 2 กรณีจึงอยู่ต่างวาระต่างสถานะกัน หาก

ไม่แยกจากกันก็จะสับสน และ มหาพัทธสีมา ก็คือเขตพัทธสีมาใหญ่ซึ่งก็คือเขต

พทัธสมีารอบ (กว้างใหญ่สดุ) นอกสดุของพระอาราม นมิติชัน้ในอยู่ในรปูของแผ่น

สมีาหรอืใบสมีาแนบตดิอยูก่บัเสาระเบยีงของโรงอโุบสถ (ภาพที ่13) ทีมุ่มเป็นแผ่น

สีมาคด (ภาพที่ 14) เหล่านี้เป็นนิมิตก�ำหนดเขต ขัณฑสีมา



118

ภาพที่ 13 แผ่นสีมาช้ันใน 
แนบเสาโรงอุโบสถ

วัดโสมนัสวิหาร กรุงเทพมหานคร

ภาพที่ 14 แผ่นสีมาคดชั้นใน 
แนบเสาโรงอุโบสถ

วัดโสมนัสวิหาร กรุงเทพมหานคร

เพราะฉะนั้น ในกรณีนี้รอบพระอุโบสถก็มีนิมิตเป็น 2 ชั้น พื้นที่ระหว่างนิมิตชั้น

กลาง คือ แท่งสีมาปูนเจาะโปร่ง 4 ด้านตั้งอยู่บนแนวก�ำแพงแก้วของฐานไพที (ดู 

ภาพที่ 12) และใบสีมาชั้นในติดบนเสาระเบียงของโรงอุโบสถ (ดู ภาพที่ 13 และ

ภาพที่ 14) พื้นที่บริเวณระหว่างแท่งสีมาบนก�ำแพงแก้ว (ชั้นกลาง) ไปจนถึงใบ

สีมาที่เสาระเบียงโรงอุโบสถ (ชั้นใน) ก็คือ ระยะของสีมันตริก ไม่ผิดไปจากการปัก

ใบสีมาคู่เพื่อแยกระหว่าง มหาสีมาเขต ด้านนอก และ ขัณฑสีมาเขต ชั้นในรอบ

โรงอุโบสถ เป็นไปตามที่ระบุไว้ในอรรถกถา (ดู ภาพที่ 1) ดังนั้น จะเห็นว่าความรู้

ในเรื่อง พัทธสีมาเขต ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเกี่ยวกับอรรถกถาที่แยก

เป็น มหาสีมาเขต (ด้านนอก) และ ขัณฑสีมาเขต (ด้านใน) โดยมีบริเวณของ  

สมีนัตรกิทีค่ัน่กลางอยูแ่ละได้พฒันาขึน้ไปอีกข้ันหน่ึงจากพทัธสีมาเขตของวดับรม

นิวาสเมื่อแรกขึ้นครองราชย์



119 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

ในกรณขีองแท่งสมีาวดัโสมนัสวหิารและวดัมกุฏกษัตรยิารามยงัท�ำด้วยปนูก่อ เจาะ

ช่องเปิดโปร่ง 4 ด้าน แต่หลงัจากน้ีแท่งสมีาน้ีจะพัฒนาเป็นหนิเลยีนแบบมาจากเสา

ประโคนแบบเขมร (ดู ภาพที่ 19) หากจะสังเกตลักษณะของใบสีมาติดเสาระเบียง

โรงอโุบสถวดัโสมนสัวิหารจะเห็นว่ายังอยู่ในแบบพระราชนยิมในรัชกาลที ่3 หากแต่

ทรงเครือ่งโดยประดับยอดด้วยศริาภรณ์และโคนแผ่นขนาบนาคเบอืน (ด ูภาพที ่13)

มหาสีมาเขตวัดมกุฏกษัตริยาราม (วัดพระนามบัญญัติ)

วัดมกุฏกษัตริยารามเป็นวัดสร้างข้ึนหลังจากวัดโสมนัสวิหารไม่นานนัก ต้ังข้าง

เรียงเคียงคู่กับวัดโสมนัสวิหาร แต่การได้ด�ำเนินคาราคาซังจนสิ้นรัชกาล “ใน

ภายหลังการก็ทิ้งค้างมาตั้งแต่แรกๆ บรมราชาภิเษกจนเมื่อเกือบจะสวรรคต”  

(พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 2550, 80)

จากนั้น พระองค์เจ้ายิ่งเยาวลักษณ์ อรรคราชสุดา ก็ได้ทรงรับเป็นพระธุระต่อ การ

วางนมิติของสีมาเขตน้ันเป็นไปอย่างของวดัโสมนัสวหิาร โดยมนีมิติของ มหาสมีา

เขต (ชั้นนอก) ตั้งอยู่บนก�ำแพงวัด (ภาพที่ 15) นิมิตรอบพระอุโบสถ (ชั้นกลาง) 

อยู่ในลักษณะของแท่งเจาะโปร่ง 4 ด้าน ตั้งอยู่บนก�ำแพงแก้วเยี่ยงของวัดโสมนัส

วิหาร (ภาพที่ 16)

ภาพที่ 15 แท่งฉลุโปร่งส่ีด้าน 
ของมหาสีมาช้ันนอก 

บนมุมก�ำแพงเขตพุทธาวาส  
วัดมกุฏกษัตริยาราม

ภาพท่ี 16 แท่งฉลุโปร่ง 4 ด้านของแท่งสีมาเขต
ช้ันกลางบนมุมก�ำแพงแก้วรอบโรงอุโบสถ 

วัดมกุฏกษัตริยาราม 
กรุงเทพมหานคร



120

ส่วนนิมิตของขัณฑสีมาเขตชั้นในซึ่งอยู่ในรูปของใบสีมานั้น “เดิมอยู่บนแท่นสี่มุม

พระอุโบสถ ต่อมารื้อออกคงเหลือแต่ลูกนิมิตที่ฝังอยู่” (กรมศิลปากร 2525, 42)

หลักมหาสีมาชั้นนอกสุดของวัดมกุฏกษัตริยารามนั้นเป็นแท่งปูนก่อเจาะโปร่ง  

4 ด้านอยู่บนก�ำแพงล้อมเขตพุทธาวาส ส่วนแท่งปูนก่อที่ตั้งบนก�ำแพงแก้วของ

โรงอุโบสถ (ดู ภาพที่ 16) หมายที่จะให้เป็นหลักมหาสีมาชั้นใน (หรือชั้นกลาง) 

ท�ำหน้าที่แยกมหาสีมาเขตมิให้ไประคนกับขัณฑสีมา (ชั้นใน) ที่ควรจะอยู่รอบโรง

อุโบสถ แตข่ัณฑสีมาในกรณีนี้ถกูรือ้ออกเสียแล้ว ฉะนัน้ พื้นที่บนฐานไพทีรอบโรง

อุโบสถ (ดู ภาพที่ 16) ก็คือสีมันตริกไม่ผิดไปจากของวัดโสมนัสวิหาร

การท่ีขัณฑสีมาบนเสาระเบียงของโรงอุโบสถถูกรื้อออกคงเนื่องมาจากความไม่

เข้าใจในการที่ได้พยายามเลียนแบบเยี่ยงวัดโสมนัสวิหารภายหลังเมื่อพระองค์

เจ้ายิ่งเยาวลักษณ์อรรคราชสุดา ได้มาทรงรับเป็นพระธุระสร้างต่อหลังจากสิ้น

รัชกาลแล้ว การเลียนแบบของแท่งสีมาจากใบสีมาเห็นได้ชัดเจนบนแท่งสีมาวัด 

กวิศราราม จังหวัดลพบุรี (ภาพที่ 17) จะเห็นว่าใบสีมาดังกล่าวขนาบโคนไว้ด้วย

ตัวเหงา แท่งสีมาก็เช่นกัน (ภาพที่ 18)

ภาพที่ 17 ใบสีมาวัดกวิศราราม จ.ลพบุรี 
แบบสองมิติ

ภาพท่ี 18 แท่งสีมาวัดกวิศราราม ลพบุรี  
แบบสามมิติ



121 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

คาดว่าพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงได้แบบอย่างของแท่งสีมาใน 

พระราชนิยมมาแต่เสาประโคนของเขมร (ภาพท่ี 19) และมาดัดแปลงผนวกลักษณะ

ของใบสีมาสองมิติร่วมเข้าไป เช่น คอดเอว โคนขนาบตัวเหงา เป็นต้น

ภาพท่ี 19 เสาประโคนเขมรท่ีนครวัด ประเทศกัมพูชา

มหาสีมาเขตวัดปทุมวนาราม

คร้ันเม่ือได้ขดุทัง้สระในและสระนอกแล้ว พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัจึง

โปรดเกล้าฯ ให้สมเดจ็เจ้าพระยาบรมมหาพชิยัญาตเิป็นแม่กองสร้างวดัขึน้ทีริ่มสระ

เมื่อ พ.ศ. 2400 (ค.ศ.1857) การก่อสร้างแล้วเสร็จภายใน 1 ปี จึงได้พระราชทาน

ชื่อ วัดปทุมวนาราม และเป็นวัดแห่งที่ 2 ที่พระองค์ทรงสร้างหลังจากวัดโสมนัส

วิหาร อย่างไรก็ดี ได้เคยมีผู้รู้ (ลืมแล้วว่าใคร) อ้างไว้ว่า วัดปทุมวนารามเป็นวัดที่

มมีหาสมีา แต่เม่ือถนนหน้าวดัถกูขยายก�ำแพงวดักถ็กูร่นเข้ามาหลกัฐานของมหา

สีมาจึงไม่คงเหลืออีกต่อไป หากเป็นเช่นนั้นจริงหลักฐานของนิมิตมหาสีมาเขตก็

ยังจะต้องมีให้เห็นอยู่ด้านหลังวัด เรื่องนี้ยังไม่ได้ถูกส�ำรวจจึงขอทิ้งปัญหาไว้ให้ผู้

อื่นศึกษาค้นคว้าต่อไป



122

ภาพที่ 20 สีมาเขต 2 ช้ัน รอบโรงอุโบสถ 
วัดปทุมวนาราม กรุงเทพมหานคร

ภาพท่ี 21 แท่งสีมาเขตชั้นนอก 
บนก�ำแพงแก้วรอบโรงอุโบสถ  

วัดปทุมวนาราม กรุงเทพมหานคร

ปัจจุบันจะเห็นว่า สีมาเขตของวัดนั้นมี 2 ชั้น (ภาพที่ 20 และ 21) นิมิตชั้นนอก

เป็นแท่งหนิวางอยูบ่นก�ำแพงแก้วล้อมโรงอโุบสถ ส่วนสีมาเขตชัน้ในก�ำหนดไว้ด้วย

นิมิตแผ่นหินสีเขียว ภายในจ�ำหลักเป็นรูปกอบัวดอกบัวติดแนบไว้บนเสาระเบียง

รอบโรงอุโบสถ (ภาพที่ 22 และภาพที่ 23)

ภาพที่ 22 แผ่นสีมาติดผนังของโรงอุโบสถ 
วัดปทุมวนาราม กรุงเทพมหานคร

ภาพท่ี 23 แผ่นสีมาคดติดเสาของโรงอุโบสถ 
วัดปทุมวนาราม กรุงเทพมหานคร



123 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

เรื่องของสีมาเขตสองชั้นของวัดปทุมวนารามนั้นเป็นการแบ่งเขตของ มหาสีมา

เขต (เขตใหญ่ - ด้านนอก) ออกจาก ขัณฑสีมาเขต (เขตเล็ก - ด้านใน) โดยพื้นที่

หรือบริเวณระหว่างเขตทั้งสองก็คือ สีมันตริก (พื้นที่ระหว่างกลาง) ตามที่ได้เคย

อธิบายไว้แล้ว อันที่จริงแล้ว มหาสีมา ของวัดปทุมวนารามนั้นก็คือ คามสีมา คือ 

เขตของชุมชนที่เขามีการก�ำหนดของเขากันอยู่แล้ว “สีมันตริกย่อมควบถึงคาม

เขต” (อรรถกถาวิธีการผูกขัณฑสีมา ใน มหามกุฎราชวิทยาลัย 2525, 410)

สังเขปพัฒนาการระบบสีมาเขตในรัชกาลที่ 4

เริม่ต้นท่ีวดัราชาธวิาส หรือวดัสมอราย พระวชริญาณภกิขทุรงเริม่ต้นผกูขณัฑสมีา

ขึ้นใหม่บนหลักการเพื่อความบริสุทธิ์แห่งสีมาเขต โดยยึดตามแบบธรรมเนียม

ของคณะสงฆ์มอญที่สืบทอดกันมาตามความในจารึกกัลยาณีสีมา วัดต่อมา คือ  

วดับวรนเิวศวหิาร พระวชริญาณภกิขไุด้ก็หนักลบัไปให้ความส�ำคญักบัรายละเอยีด

ในพระไตรปิฎกโดยใช้ต้นไม้และเสาหนิเป็นนมิติเพือ่ขยายสีมาเขตออกไปนอกจาก

ใบสีมาแบบที่พบเห็นได้ทั่วไป ต่อมาก็ได้เพ่ิมมหาสีมาเขตบริเวณก�ำแพงวัด 

บรมนิวาสเพื่อแยกออกจากคามสีมาหรือเขตของชุมชน จากหลักฐานพบว่า  

การผูกสีมาของทั้งวัดบวรนิเวศวิหารและวัดบรมนิวาส มีขั้นตอนการขอ “ฉันทะ” 

เพิ่มเข้าไปในกระบวนพิธีผูกสีมาด้วย

เม่ือพระวชิรญาณภิกขุได้ครองราชย์เป็นพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว

แล้ว วัดมหาพฤฒารามก็พัฒนาการติดตั้งใบสีมามาไว้ที่เสาระเบียงโรงอุโบสถ

แทนที่จะเป็นบนผนังโรงอุโบสถแบบวัดในสายสกุลวังหน้า หรือตั้งรายล้อมโรง

อโุบสถแบบวัดโดยทัว่ไป การตดิใบสมีาทีเ่สาระเบยีงโรงอโุบสถนีก้จ็ะถกูพัฒนาต่อ

เนื่องไปเป็นระบบสีมาเขต 2 ชั้นและ 3 ชั้น



124

ด้านระบบสีมาเขตแบบ 2 ชั้นได้แยกออกเป็น 1. มหาพัทธสีมาเขต หรือมหาสีมา

เขต ชั้นนอก ออกจาก 2. ขัณฑสีมาเขต ชั้นใน โดยมีสีมันตริกคั่นกลางอยู่ เช่นที่

พบในวัดปทุมวนารามปัจจุบัน

ด้านระบบสีมาเขตแบบ 3 ชั้นอย่างในวัดโสมนัสวิหาร ประกอบด้วย 1. ชั้นนอก 

บริเวณก�ำแพงวัด ซึ่งถือหลักมหาสีมาหรือวิสุงคามสีมา 2. ชั้นกลาง ใบสีมา

ภายนอกสมีนัตรกิท่ีบรเิวณก�ำแพงแก้วของฐานไพที และ  3. ชัน้ใน หลักขณัฑสีมา

ที่ผนังพระอุโบสถ

ทางวัดมกุฏกษัตริยารามก็ได้ใช้ระบบสีมาเขตแบบ 3 ช้ัน แต่ปัจจุบันพบเห็นได้

เพียง 2 ชัน้ คือ ชัน้นอกและชัน้กลาง ขณัฑสมีาชัน้ในสุดได้ถกูร้ือออกไปแล้ว ทัง้นี้ 

ณ วัดมกุฏกษัตริยารามได้เริ่มมีสีมาแบบแท่งสามมิติ

และในล�ำดบัถดัไปกจ็ะเป็นคราวสมีาเขตแห่งวัดราชประดษิฐสถิตมหาสมีารามเสยีที

หลักสีมาเขตวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม

ภาพท่ี 24 พระวิหารหลวง  
วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม 
กรุงเทพมหานคร



125 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมารามเป็นวัดที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่

หัวโปรดเกล้าฯ ให้สร้างขึ้น พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว พระบรม

ราชโอรส ได้ทรงพระราชนิพนธ์ความเป็นมาของวัดไว้ว่า

“...เรื่องวัดราชประดิษฐนั้น เดิมเสด็จพระราชด�ำเนินไปทอดพระเนตร
วัดหลวงที่กรุงเก่าหลายแห่ง ทั้งวัดมงคลบพิตร วัดราชประดิษฐาน จึงได้
ทรงพระราชด�ำริข้ึนถึงท่ีจะสร้างวัดถวายพระสงฆ์ธรรมยุติกา ให้อยู่ใกล้
พระราชวัง เปนที่เสด็จไปสนทนาธรรมได้โดยง่าย และจะเปนวัดที่มั่นของ
คณะธรรมยตุกินกิาย เผือ่ว่าถ้าพระเจ้าแผ่นดนิต่อไปจะไม่ชอบธรรมยุติกาไล่
เสยีจากวัดหลวงทัง้ปวงจะได้อาศยัวดันี ้จงึได้ทรงถวายวสิงุคามสมีาเฉพาะแต่
พระสงฆ์ธรรมยตุกิา...และการท่ีจะท�ำวดันีเ้ฉพาะแต่ธรรมยตุกิา ถ้าจะท�ำใหญ่
โตไปลูกหลานจะไม่มีเงินปฏิสังขรณ์ จึงได้ทรงก�ำหนดน่ีเปนอย่างเล็กที่สุด 
และการปลูกสร้างทุกสิ่งทุกอย่างทรงกะเองหมดทั้งนั้น เสดจทอดพระเนตร
เสมอทุกวันไม่ได้ขาด...” (พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 2553, 83)

แท่งวิสุงคามสีมา

การสถาปนาวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมารามเริ่มเมื่อ พ.ศ. 2407 (ค.ศ. 1864) 

โดยการขดุหลมุเพือ่ฝังหลกัแนวเขตของพระอารามเรยีกว่า นิมิตของ วสุิงคามสีมา

“...มหีลมุทีปั่กเสาสลิานมิติรในทศิทัง้แปดนี ้ให้เปนส่วนตดัขาดจากพระราช
อาณาเขตร เปนแขวงวิเศศ เรียกว่า วิสุงคามสีมา...” (จารึกหลักที่ 193 ใน 
ส�ำนักนายกรัฐมนตรี 2521, 11)

ในการที่พระองค์ทรงเรียกเขตสีมาของวัดราชประดิษฐว่า วิสุงคามสีมา นั้นก็ควร

อยู ่เพราะเป็นเขตทีพ่ระเจ้าแผ่นดนิพระราชทานแยกออกจากราชอาณาเขต หลมุที่

เตรยีมปักหลกันิมิตบอกเขต หรอืจะเรยีกว่าเสาสมีากย่็อมได้นีม้อียูด้่วยกนั 8 หลัก 

ประจ�ำทั้ง 8 ทิศ (แผนผังที่ 2)



126

“...เสาทั้ง 8 นั้นข้าฯ ผู้มีชื่อในท้ายหนังสือนี้ ขอถวายเสาสิลาในทิศ ซึ่งปัก
ไว้ในทิศทั้ง 8 เพื่อจะให้เปนนิมิตรมหาพัทธสีมา...” (จารึกหลักที่ 193 ใน 
ส�ำนักนายกรัฐมนตรี 2521, 15)

“...การผูกสีมาเขตเริ่มด้วยการทักนิมิตด้านทิศตะวันออก เช่นบนเสาศิลา
ทิศตะวันออกมีจารึกว่าสภาวัดราชประดิษฐ์ฯ อยู่ในสีมาน้ี เสาหินเป็นแท่ง
อยู่ย่านกลางก�ำแพงนี้ เป็นนิมิตในทิศบุรพา...” (จารึกหลักที่ 194 ใน ส�ำนัก
นายกรัฐมนตรี 2521, 18)

แผนผังที่ 2 สีมาเขตวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม กรุงเทพมหานคร  
(ปรับปรุงจาก: พิมพ์พร 2553, 114: ภาพที่ 2)



127 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

ค�ำอธิบายเสาสีมาเขตท้ัง 10 แท่งของวัดราชประดิษฐ

เสาสีมาล�ำดับที่ 1 ประจ�ำทิศบูรพา (ตะวันออก)

เสาสีมาล�ำดับที่ 2 ประจ�ำทิศอาคเนย์ (ตะวันออกเฉียงใต้)

เสาสีมาล�ำดับที่ 3 ประจ�ำทิศทักษิณ (ใต้)

เสาสีมาล�ำดับที่ 4 ประจ�ำทิศหรดี (ตะวันตกเฉียงใต้)

เสาสีมาล�ำดับที่ 5 ประจ�ำทิศประจิม (ตะวันตก)

เสาสีมาล�ำดับที่ 6 ประจ�ำทิศพายัพ (ตะวันตกเฉียงเหนือ)

เสาสีมาล�ำดับที่ 7 ประจ�ำทิศอุดร (เหนือ)

เสาสีมาล�ำดับที่ 8 ประจ�ำทิศอีสาน (ตะวันออกเฉียงเหนือ)

เสาสีมาล�ำดับที่ 9 ตรงกลางด้านเขตพุทธาวาส

เสาสีมาล�ำดับที่ 10 ตรงกลางด้านเขตสังฆาวาส

เสาหลักสีมาเขตดังกล่าวท�ำจากหินแท่งเดียว รากปักลงดิน ตัวเสาส่ีเหล่ียม มี

จารึกทั้งภาษาบาลีและไทย ยอดประดับแท่งสีมาสามมิติ (ภาพที่ 25) ค�ำอ่านจารึก

ปัจจุบนัตพีมิพ์อยู่ใน ประชุมศลิาจารกึ ภาคท่ี 6 ตอน 2 (ส�ำนกันายกรฐัมนตร ี2521)

ภาพท่ี 25 เสาสีมาเขต หลักประจ�ำทิศอีสาน  
(ทิศตะวันออกเฉียงเหนือ) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม 
กรุงเทพมหานคร บริเวณป้ายชื่อวัด

การที่คัดเอาจารึกเหล่านี้มาน�ำเสนอ ก็เพื่อจะให้เห็นว่า บัดนี้ พระองค์ (พระบาท

สมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว) ก็ได้ทรงตระหนักแล้วว่า หลักสีมา นั้น ก็คือ นิมิต 

นั่นแล



128

นอกจากนมิติหรอืเสาสมีาเขตท้ัง 8 หลกัทีว่างล้อมเขตของวดัราชประดษิฐดังกล่าว

นี้ก็ยังมีเสาอีก 2 หลัก วางอยู่ที่ศูนย์กลางของผังพื้นสี่เหลี่ยม โดยเสาทั้ง 2 วาง

หลังประกับกันจนกลายเป็นเสาเดียว บนยอดสร้างเป็นศาลเปิดช่องไว้ทั้ง 4 ทิศ 

(ภาพที่ 26 และ 27)

ภาพที่ 26 หลักสีมากลางวัด หลักท่ี 9  
หันเข้าเขตสังฆาวาส  

วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
กรุงเทพมหานคร

ภาพท่ี 27 ยอดของหลักสีมากลางวัด  
หลักท่ี 10 หันเข้าเขตพุทธาวาส  
วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม

กรุงเทพมหานคร

หากจะกลับไปดูผังพื้นของวัดจะเห็นว่า เสาทั้งสองนั้นอยู ่กลางผังพ้ืน โดย

ซีกหน่ึงหันเข้าสู่เขตสังฆาวาส (ดู ภาพที่ 26) อีกซีกหันเข้าสู่เขตพุทธาวาส  

(ภาพที่ 27) และมีก�ำแพงแบ่งเขตทั้งสองไว้อย่างชัดเจนอันชี้ให้เห็นว่า พระบาท

สมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมีพระราชประสงค์แต่แรกเริ่มที่จะให้เสาทั้ง 2 นี้ ท�ำ

หน้าที่เป็นแนวแบ่งเขตระหว่างเขตพุทธาวาสและเขตสังฆาวาส แต่ในจารึกมิได้

แจ้งไว้เช่นนั้นหากกล่าวในท�ำนองว่า เสาทั้ง 2 ที่ปักอยู่กลางน้ันก็เพื่อสงฆ์ที่อยู่

ท่ามกลางที่เสานั้นจะได้ยินการทักนิมิตของแต่ละหลัก



129 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

“...ขอถวายเสาสิลาในทิศ ซ่ึงปักไว้ในทิศทั้ง 8 เพื่อจะให้เปนนิมิตรมหา
พัทธสีมา แลอีกสองต้นประกบกันเพื่อจะให้เปนสังเกตที่สวดสมมติใน
ท่ามกลางรวม 10 ต้นน้ีเปนของสงฆ์ในคณะธรรมยุติกานิกายประดับ 
พระอารามนีด้้วยมอบถวายอกีพร้อมกบัท้ังเสาสลิา 10 ต้น ปักอยูใ่นกลางสอง
อยู่ในทั้งแปด เพื่อจะให้เปนนิมิตรในทิศทั้งแปด แลเปนส�ำคัญที่พระสงฆ์ยืน
สวดผกูสมีาในท่ามกลางด้วย เพือ่จะได้สมมตสมีา...” (ค�ำแปลหลกัสีมาจารึก
หลักที่ 193 ใน ส�ำนักนายกรัฐมนตรี 2521, 15 – 16)

จึงจะเห็นว่า หน้าที่ในความเป็นจริงของเสากลางสองต้นนี้จะเป็นแนวแบ่งเขต

ระหว่างพุทธาวาสและสังฆาวาส เพื่อ “เปนส�ำคัญที่พระสงฆ์ยืนสวดผูกสีมาใน

ท่ามกลางด้วยเพื่อจะได้สมมตสีมา” การที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาล

ที ่4 มีพระราชประสงค์ทีจ่ะมเีสาเป็นศูนย์กลางของพทัธสีมาเพือ่ทีจ่ะเป็นแนวแบ่ง

เขตระหว่างพุทธาวาสและสังฆาวาสนี้คงเป็นพระราชด�ำริที่ทรงริเริ่มขึ้นก็เป็นได้

มหาพัทธสีมาเขตที่ปราศจากขัณฑสีมาเขต

แต่จากน้ันจารึกสีมาของวัดราชประดิษฐก็ได้เปลี่ยนการเรียกเสาสีมาเขตจาก 

วิสุงคามสีมา เป็น มหาพัทธสีมา

“...เสาทั้ง 8 นั้นข้าฯ ผู้มีชื่อในท้ายหนังสือนี้ ขอถวายเสาสิลาในทิศ ซึ่งปัก
ไว้ในทิศทั้ง 8 เพื่อจะให้เปนนิมิตรมหาพัทธสีมา...” (จารึกหลักที่ 193 ใน 

ส�ำนักนายกรัฐมนตรี 2521, 15)

การที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงเรียก “เสาสิลาในทิศ ซึ่งปักไว้ใน

ทิศทั้ง 8 เพื่อจะเปนนิมิตรมหาพัทธสีมา” อันเรื่องนี้พระองค์ทรงเข้าพระทัยสับสน

ก็เพราะว่าภายในเขต มหาสีมา (เขตใหญ่-ด้านนอก) ดังกล่าวนั้นไม่มี ขัณฑสีมา

เขต (เขตเล็ก-ด้านใน) คือ ไม่มีเขตสีมาขนาดเล็กสอดไส้อยู่ภายใน ฉะนั้น การที่



130

เรียกว่า มหาพัทธสีมา นั้นผิดต่ออรรถกถา เพราะเท่าที่ได้กล่าวไว้แต่ตอนต้นแล้ว

ว่า การจะมี มหาสีมา ได้จะจ�ำเป็นต้องมี ขัณฑสีมา สอดไส้อยู่ภายใน ถ้าจะมีใหญ่

กว่าก็ต้องมีเล็กกว่า ถ้าจะมีเล็กกว่าก็ต้องมีใหญ่กว่า ฉะนั้น การที่มี มหาสีมาเขต 

(ด้านนอก) โดยไม่มี ขัณฑสีมาเขต (ด้านใน) บริเวณดังกล่าวก็ขาดคุณสมบัติที่

จะเป็น มหาสีมา

เม่ือถึงตอนน้ีแสดงว่าพระองค์ท่านยังไม่เข้าพระทัยนักในอรรถกถาเกี่ยวกับ  

มหาสีมา และ ขัณฑสีมา ความสับสนจึงเกิดข้ึน การที่พระองค์ท่านเรียกว่า  

มหาพทัธสมีา กค็งจะหมายว่าเป็นแนวสมีาเขตโดยรอบพระอารามทัง้หมดนัน่เอง 

และการทีจ่ะเรยีกเขตสมีานีว่้าอะไรกต็ามก็ไม่สามารถจะเปล่ียนแปลงความเป็นจรงิ

อันเป็นรูปธรรมไปได้ แต่ก็อีกนั่นแลชื่อนามนั้นมีความหมายหากเรียกชื่อผิดแล้ว

ไซร้ ความหมายก็ย่อมผิดตามไป

พระอุโบสถที่เรียกว่า “พระวิหารหลวง”

คราวนี้ก็มาพิจารณาเรื่อง พระอุโบสถ ที่ทางวัดราชประดิษฐ เรียกว่า พระวิหาร

หลวง (ด ูภาพที ่24) ในพทุธบญัญติัส่วนพระวินัยปิฎกกล่าวว่า ภายใน เขตพทัธสีมา 

สงฆ์ต้องร่วมกันหาที่หนึ่งแห่งซึ่งจะเป็นอาคารอย่างใดอย่างหนึ่ง หรือจะเป็นถ�้ำก็

ยังได้เพื่อเป็นสถานที่ท�ำอุโบสถกรรม เพราะอย่าลืมว่าครั้งพุทธกาลสีมาเขตแต่ละ

แห่งนั้นกว้างขวางถึง 3 โยชน์ สงฆ์ทั้งหลายจะไม่มีทางรู้ว่าจะไปใช้สถานที่ใดท�ำ

อุโบสถ-กรรมหากไม่มีการตกลงกันไว้ หรือการ สมมติ สถานที่ดังกล่าวจ�ำต้อง

ให้หมู่สงฆ์ในแต่ละสีมาเขตเห็นชอบร่วมกันว่าจะใช้ท่ีใดเป็นโรงอุโบสถ เรียกว่า 

สมมติโรงอุโบสถ ให้เป็น อุโบสถคฺคํ และถ้าหากจะมีการเปลี่ยนแปลงไปใช้อาคาร

อีน่กจ็�ำเป็นต้อง ถอน อาคารทีเ่ดิมเสยีก่อนแล้วจึงไป สมมติ อาคารใหม่ให้เป็นโรง

อุโบสถใหม่ เพราะห้ามมิให้มีโรงอุโบสถ 2 แห่งในเขตสีมาเดียวกันอันพาลให้เกิด

ความสับสนในหมู่สงฆ์ และอาจน�ำไปสู่ความแตกแยกได้อีกต่างหาก เพราะฉะนั้น 



131 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

จะเรียกว่าวิหาร หรือเพิง หรือถ�้ำ หรืออะไรก็สุดแต่จะเรียกก็ย่อมได้ ยกแต่อาคาร

นั้นจะต้องผ่านการ สมมติ ให้เป็น อุโบสถคฺคํ คือ ผ่านการเห็นชอบระหว่างสงฆ์

ร่วมกันจึงจะใช้ท�ำอุโบสถกรรมได้ตามพระวินัย

เชือ่ว่าในกรณขีองวดัราชประดษิฐไม่เคยมกีารสมมตอิาคารท่ีทางวดัเรียกว่า วหิาร 

ให้เป็น อโุบสถคคฺ ํ เพราะมวัแต่ไปคดิกนัเสยีว่า หากอาคารน้ันอยู่ในมหาสีมาเขต 

แล้วจะใช้อาคารใดหรือสถานที่ใดท�ำสังฆกรรมก็ย่อมได้เยี่ยงกรณีของวัดโสมนัส

วิหารที่ได้ยกตัวอย่างไว้ข้างต้น จากข้อความ “สังฆกรรมท�ำได้ทั่ว ทั้งวัด”  

ใน จาฤกวดัราชประดษิฐ พระราชนพินธ์ในพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวว่า

     “...พัทธสีมาวัดนี้	 รวบรัด

ผูกรอบครอบทั้งวัด	 หมดสิ้น

เสานิมิตรแสดงชัด	 ทั้งแปด ทิศนา

มีเขตรวัดเปนชั้น	 แยกข้างบุรพาฯ

     สังฆกรรมท�ำได้ทั่ว	 ทั้งวัด

แต่ว่าจ�ำประฏิบัติ	 ที่ถ้วน

ชุมนุมภิกษุบรรพสัช	 ให้หมด เจียวนา

ทวารทั่วทุกทิศล้วน	 ปิดแล้วจึงกระท�ำฯ...”

(จาฤกวัดราชประดิษฐฯ เสาสีมาหลักกลาง ใน พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 2461)

ด้วยเหตุฉะนี้ วัดราชประดิษฐ ก็ยังไม่มี อุโบสถคฺคํ หรือโรงอุโบสถ เพื่อท�ำ

สงัฆกรรมและอโุบสถกรรมมาจนบดันี ้นบัเป็นการขดัต่อพระพทุธบญัญตัซิึง่ถอืว่า

เป็นธรรมนูญสูงสุดของพระวินัยปิฎก เว้นเสียแต่สงฆ์ของวัดราชประดิษฐจะมา

ส�ำนึกขึ้นภายหลังว่าเป็นการเข้าใจผิดแล้วจึงมาสมมติพระวิหารหลวงให้เป็นโรง

อุโบสถขึ้นในภายหลัง



132

บรรณานุกรม

กรมการศาสนา. 2525. ประวตัวิดัทัว่ราชอาณาจกัร. เล่ม 1. กรุงเทพมหานคร: กอง

พทุธศาสนสถาน.

กรมศลิปากร. 2525. วดัส�ำคญักรงุรตันโกสนิทร์. ชดุศิลปวฒันธรรมไทย. เล่ม 4. 

กรงุเทพมหานคร: กรมศลิปากร.

ด�ำรงราชานภุาพ, สมเดจ็ฯ กรมพระยา และนรศิรานวุดัติวงศ์, สมเดจ็ฯ เจ้าฟ้า 

กรมพระยา. 2504 - 2506. สาส์นสมเดจ็. 27 เล่ม. พระนคร: แพร่พทิยา.

นฤมล ธรีวฒัน์. 2525. พระราชด�ำรทิางการเมืองของพระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้า

เจ้าอยูห่วั. วทิยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑติ สาขาวิชาประวตัศิาสตร์ คณะ

อกัษรศาสตร์ จฬุาลงกรณ์มหาวทิยาลยั.

ปวเรศวรยิาลงกรณ์, สมเดจ็พระมหาสมณเจ้า กรมพระยา. 2466. อภนิิหารการ

ประจกัษ์. พระนคร: [ม.ป.ท.]. (พระเจ้าบรมวงศ์เธอ พระองค์เจ้าอรณุวด ีโปรด

ให้พมิพ์เมือ่ปีกญุ พ.ศ. 2466).

พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั, พระบาทสมเดจ็. 2461. นพินธ์ในรัชกาลที ่4. พระนคร: 

โรงพมิพ์อกัษรนติิ.์

พระจลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั, พระบาทสมเดจ็. 2499. เร่ืองวดัสมอรายอันมีนามว่า 

ราชาธวิาส. พระนคร: โรงพมิพ์มหามกฎุราชวทิยาลัย.



133 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2555

—. 2550. “พระราชนิพนธ์ในรัชกาลที่ 5 ว่าด้วย วัดพระนามบัญญัติ วัด 

ราชประดษิฐ,” ศลิปวฒันธรรม 28 (12) ตลุาคม: 78 - 87.

พทิยา บนุนาค. 2550. เสมา สมีา: หลกัสมีาในศลิปะไทยสมัยอยธุยาช่วงหลังเสีย

กรงุครัง้แรกถงึครัง้หลงัและกรงุธนบรุ.ี กรงุเทพมหานคร: ส�ำนักงานกองทนุ

สนบัสนนุการวจิยัร่วมกบัโรงพมิพ์ส�ำนกังานพระพทุธศาสนาแห่งชาต.ิ

พิมพ์พร ไชยพร. 2553. “หอระฆังยอดทรงมงกุฏและระฆังแบบฝรั่งจารึกพระ

ปรมาภไิธยย่อของรชักาลท่ี 4 ท่ีวดัราชประดษิฐฯ” ใน ราชประดษิฐพพิธิบรรณ. 

บรรณาธกิารโดย พิชญา สุม่จนิดา, หน้า 112 - 126. กรุงเทพมหานคร: วัดราช

ประดษิฐสถติมหาสมีาราม, 2553. (จดัพมิพ์เป็นทีร่ะลกึในโอกาสทีว่นัพระราช

สมภพครบ 206 ปี (วนัจนัทร์ที ่18 ตลุาคม พ.ศ. 2553) และคล้ายวนัสวรรคต 

(วนัศกุร์ที ่1 ตลุาคม พ.ศ. 2553) ในพระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั).

พริยิะ ไกรฤกษ์. 2553. รากเหง้าแห่งศลิปะไทย. กรงุเทพมหานคร: ริเวอร์ บุค๊ส์.

มหามกุฎราชวิทยาลัย. 2525. พระไตรปิฎก พระวินัยปิฎก เล่ม 4 มหาวรรค  

ภาค 1 และอรรถกถา. กรงุเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกฎุราชวทิยาลัย.

วชริญาณวโรรส, สมเดจ็พระมหาสมณเจ้า กรมพระยา. 2539. สารานุกรมพระพทุธ

ศาสนา: ประมวลจากพระนิพนธ์สมเดจ็พระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชริญาณ

วโรรส. พมิพ์ครัง้ที ่2. กรงุเทพมหานคร: มหามกฎุราชวทิยาลัยในพระบรม

ราชปูถมัภ์.

วัดโสมนัสวิหารราชวรวิหาร. 2004. “แผนที่ภายในวัด,” ใน วัดโสมนัสวิหาร

ราชวรวิหาร http://www.watsomanas.com/thai/map2.php สืบค้นเมื่อ  

10 มกราคม 2555.



134

ส�ำนักนายกรัฐมนตรี. 2521. ประชุมศิลาจารึกภาคที่ 6 ตอน 2. ประมวลจารึก

สมัยกรุงรัตนโกสินทร์ที่พบในภาคเหนือ ภาคตะวันออก และภาคกลาง. 

กรงุเทพมหานคร: โรงพมิพ์ส�ำนกันายกรฐัมนตรี.

Geiger, Wilhelm. (Translated). 1912. The Mahavamsa or The Great 

Chronicle of Ceylon. London: Oxford University Press, 1912.

Taw Sein Ko. (Translated). 1892. The Kalyani Inscriptions Erected by King 

Dhammaceti at Pegu in 1476 A.D. Rangoon: Govt. Print., Burma.


	วารสารเล่ม 2-2555 (ทั้งเล่ม)

