
63 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

การศึกษารูปแบบและก�ำหนดอายุเวลา 
เจดีย์ประธาน กู่พระเจ้า และกู่กลางน�้ำ  
วัดเกาะกลาง อ�ำเภอป่าซาง  
จังหวัดล�ำพูน

เกษรา ศรีนาคา  
นกัศกึษาปรญิญาโท สาขาวชิาประวตัศิาสตร์  
ภาควชิามนษุยศาสตร์ คณะมนษุยศาสตร์ มหาวทิยาลยัเชยีงใหม่

บทคัดย่อ

บทความนีไ้ด้น�ำเสนอประเดน็เพิม่เตมิในการศกึษารปูแบบและการก�ำหนดหา

อายเุวลาเจดย์ีประธาน กู่พระเจ้า และกูก่ลางน�ำ้ วดัเกาะกลาง อ�ำเภอป่าซาง 

จังหวัดล�ำพูน จากเดิมท่ีนักวิชาการได้วิเคราะห์และก�ำหนดอายุของเจดีย์

ประธานวัดเกาะกลางว่ามีอายุราวพุทธศตวรรษที่ 19 สอดคล้องกับรูปแบบ

และสถาปัตยกรรมของเจดีย์ในล้านนาว่าได้รับอิทธิพลจากศิลปะพุกามของ

พม่า แต่จากการศึกษาพบว่าเจดย์ีประธานของวดัเกาะกลาง น่าจะมอีายเุวลา

อยูใ่นช่วงประมาณต้นพทุธศตวรรษที ่21 มกีารก่อสร้างและบรูณปฏสัิงขรณ์

ด้วยกัน 2 สมัย กล่าวคอื สมยัแรก ช่วงรชัสมยัพระเจ้าติโลกราช (พทุธศกัราช 

1984 - 2030) แห่งล้านนา การก่อสร้างสมัยแรกได้รับอิทธิพลจากรูปแบบ

ของเจดีย์เชียงยันในวัดพระธาตุหริภุญชัย จังหวัดล�ำพูน เจดีย์ห้ายอดที่ได้

วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556



64

เกษรา ศรีนาคา  
นกัศกึษาปรญิญาโท สาขาวชิาประวตัศิาสตร์  
ภาควชิามนษุยศาสตร์ คณะมนษุยศาสตร์ มหาวทิยาลยัเชยีงใหม่

รับรูปแบบทางสถาปัตยกรรมจากเจดีย์ห้ายอดภายในบริเวณมหาโพธิมหา

วิหารที่พุทธคยาในอินเดีย ต่อมาในสมัยที่ 2 ราวรัชสมัยพญายอดเชียงราย 

(พุทธศักราช 2030 - 2038) ได้มีการเปลี่ยนแปลงองค์ระฆังให้เป็นเจดีย์ทรง

ลังกาซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลของคณะสงฆ์ลังกาวงศ์

การก�ำหนดอายเุวลาของกูพ่ระเจ้าน่าจะสร้างขึน้ในราวรชัสมยัพระเมอืงแก้ว 

(พทุธศกัราช 2038 - 2069) หรอืประมาณกลางพทุธศตวรรษที ่21 ดังพจิารณาได้

จากการก่อซุม้โค้งทีท่ะลกุนัท้ัง 4 ด้านเป็นลกัษณะเดยีวกบักูพ่ระเจ้าแก่นจนัทน์ 

วัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด) จังหวัดเชียงใหม่ สร้างขึ้นเมื่อประมาณ

พุทธศักราช 2053 ตามอายุเวลาที่ระบุไว้ในชินกาลมาลีปกรณ์ซ่ึงตรงกับ 

รัชสมัยพระเมืองแก้ว 

เจดีย์กลางน�้ำสันนิษฐานว่าสร้างขึ้นในช่วงประมาณกลางพุทธศตวรรษที่ 21 

โดยพิจารณาจากลักษณะการผสมผสานกันของรูปแบบทางสถาปัตยกรรม

ระหว่างเจดย์ีห้ายอด ในลกัษณะเดยีวกบัเจดย์ีประธานของวดัเกาะกลางสมยั

แรกและเจดย์ีเชียงยนัในวดัพระธาตหุรภิญุชยั กบัรูปแบบก่อเรอืนธาตุเป็นซุม้

โค้งมีลักษณะโปร่งทะลุทั้ง 4 ด้านใกล้เคียงกันกับกู่พระเจ้าของวัดเกาะกลาง

และกู่พระเจ้าแก่นจันทน์ในวัดมหาโพธาราม การสร้างกู่ที่มีน�้ำล้อมรอบยัง

สะท้อนให้เห็นถึงคติจักรวาลในล้านนาผ่านสถาปัตยกรรม กล่าวคือ กู่เป็น

สัญลักษณ์ของเขาพระสุเมรุที่ล้อมรอบด้วยมหานทีสีทันดร

ค�ำส�ำคญั: วดัเกาะกลาง, เจดย์ีประธานวดัเกาะกลาง, กู่พระเจ้าวดัเกาะกลาง, 

เจดีย์กลางน�้ำวัดเกาะกลาง, ล�ำพูน, สถาปัตยกรรมล้านนา



65 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

The Study on the Form and Chronology 
of the Main Stupa, Ku Pra Chao and  
Ku Klang Num, of Wat Koh Klang,  
Pa Sang District, Lamphun Province.

Kessara Srinakha 
Graduate Student, Master of Human Science (History), 
Faculty of Humanities, Chiang Mai University,  
Chiang Mai, Thailand.

Abstract

This article presents the new findings from the study on the 

form and chronology of the main stupa, ‘Ku’ (mandapa) Pra 

Chao and Ku Klang Nam, Pa Sang District, Lamphun Province. 

Conventionally, academics analyzed and identified that the main 

stupa were from around 19th Buddhist century because their form 

and architectural style were like those in Lan Na culture which 

had been influenced by Burmese-Pagan culture. However, the 

study leads to the findings that these the main stupa of Wat Koh 

Klang should be from 21st Buddhist century and had been built 

and renovated. The original construction took place in the reign of 

King Tilokaraja (1984 - 2030 B.E.) of Lan Na Kingdom. The style of 

. .

วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556



66

Kessara Srinakha 
Graduate Student, Master of Human Science (History), 
Faculty of Humanities, Chiang Mai University,  
Chiang Mai, Thailand.

the main pagoda was influenced by the form of Chiang Yan stupa 

of  Wat Pra That Haribunjaya, Lamphun District. This stupa is a  

five-peaked one the style of which was inspired by  

the five-peaked stupa in Mahabodhi Temple, Bodh Gaya.  

The renovation was carried out in the reign of King Yod Chiang 

Rai (2030 - 2038 B.E.). The bell-shaped form of the main stupa 

was changed to Ceylonese style, which reflects the influences 

from Singhalese Buddhism.

As for the chronology, Ku Phra Chao is assumed to be built in 

the reign of King Mueng Kaeo (2038 - 2069 B.E.) or around the 

middle of 19th Buddhist century because the pagoda has an arch 

on each of its four cardinal points, which are connected to each 

other, which is like the style of Ku Pra Chao Kaen Chan of Wat 

Maha Bodharama (Ched Yod) in Chiang Mai Province, which was 

built in 2053 B.E., as mentioned in Chinakalamalipakorn Doctrine, 

which is in the reign of King Mueng Kaew. 

As for Ku Klang Num Pagoda, it is assumed to be built in mid 21st 

Buddhist century because its style is the mixture between the 

five-peaked stupa as the old principle stupa of Wat Koh Klang, 

and Chiang Yan stupa, which consists of an arch on each of its 

four cardinal points, which are connected to each other. This 

style is like the styles of Ku Phra Chao from Wat Koh Klang and Ku 



67 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

Phra Chao Kaen Chan. The composition of this ‘Ku’ (mandapa), 

which is encompassed by water, reflects the Lan Na concept of 

the universe through the architecture. The mandapa symbolizes 

Mount Meru and the water surrounding the pagoda symbolizes 

Maha Nathee Seethandorn or the great ocean that surrounds 

Mount Meru, the Centre of the Universe. 

Keywords: Wat Koh Klang, Main Stupa of Wat Koh Klang, Ku 

Pra Chao of Wat Koh Klang, Ku Klang Num of Wat Koh Klang, 

Lamphun, Lan Na Architecture

. .

. .

วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556



68

บทน�ำ

วัดเกาะกลาง ปัจจบุนัตัง้อยูใ่นเขตบ้านบ่อคาว หมูที่ ่8 ต�ำบลบ้านเรือน อ�ำเภอ

ป่าซาง จังหวัดล�ำพูน จากเรื่องเล่าเชิงมุขปาฐะสืบต่อกันมาเชื่อว่าสร้างโดย 

“เศรษฐอีนิตา” ชาวมอญผูเ้ป็นบดิาของพระนางจามเทว ีปฐมกษตัรีแห่งนคร

หริภุญชัย ทั้งยังเชื่อกันว่าไม่ไกลจากวัดเกาะกลาง คือ นิวาสสถานหรือเวียง

วังของพระนางจามเทวี วัดนี้ได้ถูกทิ้งร้างอยู่กลางทุ่งนา กลายสภาพเป็นวัด

ร้าง จนกระทั่งพุทธศักราช 2517 พระมหาสงวน ปัญญา จากวัดเจดีย์หลวง 

จังหวัดเชียงใหม่ พระมหาดวงจันทร์ เขียวพันธ์ วัดพระศรีมหาธาตุ บางเขน 

กรุงเทพมหานคร ได้ร่วมมือกับพระอุดม บุญช่วย วัดหนองดู่ ท้ังหมดเป็น

พระภิกษุชาวมอญบูรณปฏิสังขรณ์และพัฒนาข้ึนเป็นสถานที่บ�ำเพ็ญธรรม 

จนกระทั่งพทุธศักราช 2522 กรมการศาสนาได้ประกาศให้วัดรา้งเกาะกลาง

เป็นวัดที่มีพระสงฆ์จ�ำพรรษา โดยมีพระครูอุดมวรคุณ (พระอุดม บุญช่วย) 

เป็นเจ้าอาวาสรูปแรก และในราวพุทธศักราช 2543 จึงสร้างวิหารหลังใหม่

ขึ้นและมีเสาหงส์ตั้งอยู่ด้านหน้าอาคาร เพื่อเป็นสัญลักษณ์ของชุมชนมอญที่

ใช้หงส์เป็นเครือ่งร�ำลกึ และสกัการะถงึเมอืงหลวงของมอญในพม่า คอื เมอืง

หงสาวดี (เพ็ญสุภา 2550,7)

การส�ำรวจและการขุดค้นโบราณสถานบริเวณวัดเกาะกลางเริ่มข้ึนใน

พุทธศักราช 2536 โดยกรมศิลปากรได้ด�ำเนินการขุดค้นศึกษาฐานรากเจดีย์

ประธานของวัด ต่อมาในพุทธศักราช 2537 หน่วยงานอนุรักษ์จิตรกรรม

และประติมากรรมได้ด�ำเนินการอนุรักษ์ลวดลายปูนปั้นของเจดีย์ประธาน 



69 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

จนกระทั่งพุทธศักราช 2542 กรมศิลปากรโดยส�ำนักงานโบราณคดีและ

พพิธิภัณฑสถานแห่งชาตทิี ่8 เชยีงใหม่ ได้ขดุแต่งบูรณะเจดีย์ประธานวดัเกาะ

กลางอีกครั้ง และในพุทธศักราช 2548 ได้มีความร่วมมือกับองค์การบริหาร

ส่วนจังหวัดล�ำพูนในการขุดแต่งโบราณสถานที่เหลือเกือบท้ังหมด ยกเว้น

วิหารเก่าเนื่องจากมีสิ่งก่อสร้างปิดทับพื้นที่อยู่ จากการขุดแต่งโบราณสถาน

ภายในบริเวณวัดเกาะกลาง กรมศิลปากรได้พบหลักฐานทางสถาปัตยกรรม

ดังต่อไปนี้

กลุ่มโบราณสถานหมายเลข 1 เจดีย์ประธาน ตั้งอยู่บริเวณภายในวัดเกาะ

กลางค่อนไปทางทิศตะวันตกเล็กน้อย ลักษณะทางสถาปัตยกรรมเป็นเจดีย์

ทรงระฆังบนเรือนธาตุสี่เหลี่ยมประดับด้วยลวดลายปูนปั้น ในพุทธศักราช 

2536 กรมศิลปากรได้ด�ำเนินการขุดค้นโบราณสถานองค์นี้เป็นหลุมขุด

ทดสอบขนาด 2x3 เมตร บริเวณมุมทางด้านทิศตะวันออกเฉียงเหนือของ

ฐานเจดีย์ ต่อมาในพุทธศักราช 2537 จึงได้ด�ำเนินการอนุรักษ์ลวดลายปูน

ปั้นของโบราณสถานองค์นี้อีกครั้ง และก่ออิฐปิดผนังมุขด้านทิศตะวันตกที่

ถูกคนร้ายลอบขุด (เฌอกรีน 2542, 37)

โบราณสถานหมายเลข 2 ลักษณะทางสถาปัตยกรรมเป็นกู่ทรงปราสาท

โปร่งทะลุถึงกันทั้ง 4 ด้าน จากการขุดแต่งพบว่าภายในกู่มีซากปรักหักพัง

ของเศษอิฐและดินทับถมอยู่ ท�ำให้ไม่สามารถระบุโครงสร้างด้านในได้อย่าง

ชัดเจน แต่จากข้อมูลการสัมภาษณ์พบว่า ภายในเคยมีพระพุทธรูปยืนปูน

ปั้นแสดงปางประทานพร หันพระพักตร์ไปทางทิศตะวันออก และยังพบ

แนวก�ำแพงก่ออิฐในผังสี่เหลี่ยมล้อมรอบห่างจากกู่ปราสาทประมาณ 2.5 



70

เมตร อย่างไรก็ตาม จากลักษณะของแนวก�ำแพงทางด้านทิศใต้ท่ีก่อชนกับ

แนวก�ำแพงแก้ว ท�ำให้สันนิษฐานได้ว่าแนวก�ำแพงด้านทิศตะวันตกของกู่

ปราสาทน่าจะเป็นแนวเดียวกับก�ำแพงแก้ว ห่างจากกู่ทรงปราสาทไปทาง

ทิศตะวันออกเฉียงใต้ประมาณ 5 - 7 เมตร เคยมีกู่ทรงปราสาทลักษณะเช่น

เดยีวกนัอกีนีอ้กี 1 หลงั วางตัวในแนวเดยีวกบัโบราณสถานหมายเลข 2 และ 3  

(เฌอกรีน 2548, 39 - 40) ในบทความนี้จะเรียกว่า “กู่พระเจ้า”

โบราณสถานหมายเลข 3 ตัง้อยูน่อกก�ำแพงวดัเกาะกลางในปัจจบุนั ห่างจาก

เจดีย์ประธานไปทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือประมาณ 80 เมตร สภาพก่อน

การขดุแต่งมลีกัษณะเป็นเจดย์ีทรงปราสาทบนเรอืนธาตุโปร่งทะลถุงึกนัทัง้ 4 

ด้าน ในลักษณะเดียวกับกู่ปราสาท แต่ตั้งอยู่บนฐานเขียงกลมขนาดใหญ่สูง  

3 เมตร ทั้ง 4 ด้านของเรือนธาตุเป็นซุ้มจระน�ำก่ออิฐแบบเรียงซ้อนเหลื่อม

กันลักษณะเดียวกับก่อการก่ออิฐที่ซุ้มจระน�ำของเจดีย์ประธาน ประกอบ

ลวดลายปนูป้ันรปูพรรณพฤกษา ภายในกูม่เีสาสีเ่หล่ียมก่ออฐิถอืปนูต้ังรองรับ

ส่วนหลงัคาเรอืนธาตท่ีุซึง่รองรบัองค์ระฆังกลมของเจดีย์ (เฌอกรีน 2548, 27) 

ในความนี้จะเรียกว่า “กู่กลางน�้ำ”

โบราณสถานหมายเลข 4 คือ อุโบสถ ตั้งอยู่ทางด้านตะวันออกเฉียงใต้ของ

เจดีย์ประธาน จากการขุดแต่งพบว่าเป็นอาคารในผังสี่เหลี่ยมผืนผ้าขนาด

ประมาณ 10.20x7.50x0.60 เมตร หันหน้าไปทางทิศตะวันตก ประกอบ

ด้วยฐานเขียงสี่เหลี่ยมซ้อนกัน 4 ชั้น เหนือขึ้นไปเป็นท้องไม้รองรับตัวอาคาร

ของอุโบสถ มีทางเดินและบันไดทางขึ้นทางด้านทิศตะวันตก พื้นอุโบสถพบ

ร่องรอยการปูด้วยอิฐและฉาบปูน ภายในอุโบสถพบฐานแท่นชุกชีขนาดเล็ก 



71 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

บริเวณพื้นดินยังคงปรากฏร่องรอยของหินซึ่งใช้ท�ำเป็นสีมาแตกกระจายอยู่

บางส่วน (เฌอกรีน 2548, 38)

โบราณสถานหมายเลข 5 ตั้งอยู่ใกล้แนวก�ำแพงด้านทิศตะวันตกของวัด มี

ลักษณะเป็นซุ้มประตูวัดแบบล้านนาที่เรียกว่า ซุ้มประตูโขง ประกอบด้วย 

ส่วนฐานอยูใ่นผงัสีเ่หลีย่มเพิม่มมุ ด้านล่างเป็นฐานเขียงขนาดเล็กซ้อนเหล่ือม

กัน 3 ชั้น เหนือขึ้นเป็นเป็นชุดฐานบัวคว�่ำ ส่วนด้านบนเป็นฐานชุดบัวหงาย

ขึ้นรองรับซุ้มหลังคาที่ปรักหักพังไปแล้ว ทั้งสองด้านคาดด้วยลูกแก้วอกไก่ 

2 เส้น ผนังทั้งสองด้านก่อตรงจากพื้นแล้วโค้งบรรจบกันเป็นรูปซุ้มโค้ง ส่วน

ฐานรากผนงัก�ำแพงทางด้านทศิเหนอืได้ถกูท�ำลายลง เนือ่งจากทางวดัใช้สร้าง

ห้องสุขา (เฌอกรีน 2548, 39)

ห่างจากวัดเกาะกลางไปทางด้านทิศตะวันออกและตะวันตกประมาณ 200 

เมตร ยังปรากฏซากโบราณสถานอีก 2 แห่ง คือ ทางทิศตะวันตกพบเจดีย์

ขนาดเล็กมีองค์ระฆังกลมเป็นรูปทรงกระบอก คาดด้วยรัดอกเป็นบัวลูกแก้ว

อกไก่ 2 เส้น ใกล้กันนั้นขึ้นไปยังปรากฏซากฐานของเจดีย์อีก 1 องค์ ที่ส่วน

บนช�ำรุดปรักหักพักลงเช่นเดียวกับส่วนฐานที่ผุกร่อน จนไม่สามารถระบุถึง

ลักษณะของสถาปัตยกรรมท่ีชัดเจนได้ ชาวบ้านเรียกเจดีย์กลุ่มนี้ว่า “เจดีย์

หมายท่า” เนื่องจากเช่ือว่าเป็นเจดีย์ท่ีใช้หมายต�ำแหน่งที่ต้ังของหมู่บ้านใน

ครั้งที่ชาวล้านนาใช้ล�ำน�้ำปิงเป็นเส้นทางสัญจร ทางทิศตะวันออกยังปรากฏ

ซากโบราณสถาน 2 กลุม่ ได้แก่ กลุม่โบราณสถานด้านทศิตะวนัตก มลีกัษณะ

เป็นอาคารในผังสี่เหลี่ยมผืนผ้าจ�ำนวน 7 หลัง และบ่อน�้ำ 2 บ่อมีแนวก�ำแพง

ล้อมรอบ มีประตูทางเข้าอยู่ทางทิศตะวันออก และกลุ่มโบราณสถานทาง



72

ด้านทิศตะวันออก พบแท่นก่ออิฐในผังแปดเหลี่ยมขนาดใหญ่ และแท่นบูชา

มกี�ำแพงล้อมรอบ มทีางเดนิขนาดเลก็เชือ่มต่อกบักลุม่โบราณสถานทางด้าน

ทิศตะวันตก และมีประตูทางเข้าอยู่ทางด้านทิศตะวันตก โบราณสถานทั้ง 2 

กลุ่มนี้ ชาวบ้านเรียกว่า “เนินแม่ม่าย” เพราะเชื่อกันว่าเป็นบริเวณวังของ

พระนางจามเทวี (เฌอกรีน 2548, 33 - 37)

นอกจากน้ี ยังขุดพบประติมากรรมปูนปั้นจ�ำนวนมาก เช่น เศียรเทวดา 

พระกร บั้นพระองค์ มงกุฎ หน้ากาล ฤษี ใบหน้านักพรต ยักษี สัตว์หิมพานต์ 

มีทั้งกินนร กินรี กิเลน มกร หงส์ นกยูง ดุรงคปักษี คชสีห์ สิงห์ นาค และ

ลวดลายพรรณพฤกษาเป็นจ�ำนวนมาก กระจัดกระจายอยู่รอบโบราณสถาน

วัดเกาะกลาง

อย่างไรก็ด ีบทความนีจ้ะมุง่ประเดน็ไปท่ีการศกึษาลกัษณะทางสถาปัตยกรรม

และก�ำหนดอายเุวลาของเจดย์ีประธาน กูพ่ระเจ้า และกูก่ลางน�ำ้ของวดัเกาะ

กลางเป็นส�ำคัญ เนื่องจากมีสภาพสมบูรณ์เพียงพอต่อการสันนิษฐานรูปทรง

และก�ำหนดอายุเวลา



73 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

การก�ำหนดอายุเวลาเจดีย์ประธาน

ภาพที่ 1 เจดีย ์ประธานวัดเกาะกลาง
(บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.2555)

ภาพที่ 2 ร่องรอยการก่ออิฐทับองค์ระฆังของเจดีย์
ประธานวัดเกาะกลาง (บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.2555)

ภาพที่ 3 ร่องรอยการฉาบปูนทับปูนเดิมของเจดีย์ประธาน 
วัดเกาะกลาง (บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.2555)



74

เจดีย์ประธานของวัดเกาะกลาง เป็นเจดีย์ทรงระฆังบนเรือนธาตุสี่เหลี่ยมใน

ผงัสีเ่หลีย่มจตัรุสั ลกัษณะทางสถาปัตยกรรมประกอบด้วย ส่วนฐานเป็นฐาน

เขียงสี่เหลี่ยมซ้อนลดหลั่นกัน 3 ชั้น เหนือขึ้นไปเป็นเรือนธาตุสี่เหลี่ยมในผัง

สีเ่หลีย่มจตัรุสัเพิม่มมุ คาดด้วยบัวลกูแก้วอกไก่ 2 เส้นทีต่อนบนและล่างของ

เรือนธาตุ ด้านทั้ง 4 ของเรือนธาตุเป็นมุขทิศก่อยื่นออกมาทั้ง 4 ด้านรองรับ

ด้วยฐานบัวลูกแก้วเพิ่มมุมเสาอิง และหลังคามุขประดับด้วยลวดลายปูนปั้น

รูปพรรณพฤกษา ลวดลายสมบูรณ์ที่สุดอยู่ทางด้านทิศเหนือ มีลักษณะเป็น

ซุ้มโค้ง 2 ชั้นประกอบด้วยลวดลายพรรณพฤกษา ปลายกรอบวงโค้งของซุ้ม

ประดับด้วยลวดลายปูนปั้นรูปมกร เหนือเรือนธาตุเป็นฐานเขียงกลมรองรับ

ฐานบวักลมและบวัปากระฆงั ปรากฏร่องรอยการประดบักลบีบวัคว�ำ่บวัหงาย

รองรับองค์ระฆังแต่ช�ำรุดไปแล้วบางส่วน จากการส�ำรวจพบร่องรอยการ

บูรณะเจดีย์ประธาน กล่าวคือ ต�ำแหน่งที่ 1 ทางด้านทิศตะวันออก ปรากฏ

ร่องรอยการก่อพอกทบัองค์ระฆงัเดมิ 2 ชัน้อย่างชัดเจน (ภาพที ่2)  ต�ำแหน่งท่ี 

2 ทางด้านทิศตะวันออกเฉียงใต้ ปรากฏร่องรอยการฉาบปูนทับปูนเดิมตรง

บริเวณบัวหงาย (ภาพที่ 3) และต�ำแหน่งที่ 3 พบร่องรอยการก่อฐานเขียง 3 

ชั้นที่มุมทั้ง 4 ของเจดีย์ประธานเป็นการน�ำอิฐไปก่อเสริม (ภาพที่ 4)



75 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ภาพที ่4 ร่องรอยการก่ออฐิฐานเขยีงท่ีเพิม่เข้า
มาทั้ง 4 มุมของเจดีย์ประธานวัดเกาะกลาง
(บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ. 2555)

ภาพที่ 5 ลายเส้นสันนิษฐานเจดีย์ประธาน
วัดเกาะกลางเป ็นเจดีย ์ห ้ายอด (ที่มา:  
ศักดิ์ชัย 2552, 42)

งานเขียนของนักวิชาการท่ีกล่าวถึงเจดีย์ประธานวัดเกาะกลางมีหลายช้ิน 

ดังเช่นบทความเรื่อง “เจดีย์วัดเกาะกลาง อ�ำเภอป่าซาง จังหวัดล�ำพูน” 

(พุทธศักราช 2542) ของจิรศักดิ์ เดชวงศ์ญา (2542, 83 - 91) ศึกษาลักษณะ

ทางสถาปัตยกรรมและก�ำหนดอายุเวลาเจดีย์ประธานวัดเกาะกลาง ภายใต้

ข้อสันนิษฐานว่าอาจมีลักษณะเป็นเจดีย์ทรงปราสาทห้ายอดเช่นเดียวกัน

กับเจดีย์วัดพระธาตุสองพี่น้องหรือเจดีย์วัดป่าสัก อ�ำเภอเชียงแสน จังหวัด

เชียงราย ที่นักวิชาการก�ำหนดอายุเวลาไว้ราวพุทธศตวรรษที่ 19 ลักษณะดัง

กล่าวยงัพบในเจดย์ีศลิปะพกุามของพม่า อาท ิเจดีย์ปยาน ิ(Hpaya-ni-Zedi)  



76

อายรุาวกลางพทุธศตวรรษท่ี 18 - กลางพทุธศตวรรษที ่19 และหากพจิารณา

ร่วมกับหลักฐานเอกสารเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างล้านนากับพุกาม เมื่อ

พญามังรายเสด็จไปพุกามเมื่อราวพุทธศักราช 1833 และได้น�ำช่างฝีมือเข้า

มาในล้านนา จึงอาจเป็นไปได้ว่ามีการน�ำรูปแบบเจดีย์ลักษณะนี้เข้ามาสร้าง

ในล้านนาตั้งแต่ช่วงระยะเวลาดังกล่าว

บทความเรือ่ง “เจดย์ีร้างวดัอโุมงค์: ความสมัพนัธ์ระหว่างเมอืงเชยีงใหม่และ

เชยีงแสนในงานช่างนครล�ำปาง” (พทุธศกัราช 2551) ของชาญคณติ อาวรณ์ 

(2551, 45 - 47) กล่าวถึงลักษณะทางสถาปัตยกรรมโดยเฉพาะส่วนเรือน

ธาตุของเจดีย์ร้างวัดอุโมงค์ไว้ว่า มุขทางด้านทิศตะวันออกซึ่งมีการเจาะเป็น

อโุมงค์เข้าไปในตัวเรอืนธาตเุพือ่ท�ำเป็นคหูา ช่างล้านนาอาจรบัอทิธพิลทัง้รปู

แบบและเทคนิคโครงสร้างจากศลิปะพม่า ดงัปรากฏมาแล้วอย่างน้อยในงาน

ช่างกลุ่มพยู (Pyu) ดังพบที่เจติยวิหารเลเมีย์ตหน่า (Lay-myet-hna) และ 

วิหารเบเบ (Bebe) ในเมืองศรีเกษตร และอาจเกี่ยวข้องกับรูปแบบเรือนธาตุ

ของเจดีย์ทรงปราสาทในระยะแรกของศิลปะล้านนา เช่น เจดีย์วัดพระธาตุ

สองพี่น้องที่เชียงแสนและเจดีย์ประธานของวัดเกาะกลาง

งานวิจัย เรื่อง เมืองล�ำพูนจากหลักฐานโบราณคดี ศิลปะ และเอกสารทาง

ประวัติศาสตร์ ของ ศักดิ์ชัย สายสิงห์ ให้ความเห็นโดยอ้างงานเขียนของ

สันติ เล็กสุขุมว่า ควรจัดให้เจดีย์ประธานวัดเกาะกลางอยู่ในสมัยหริภุญชัย 

ตอนปลาย เพราะยังคงเป็นเจดีย์ห้ายอดที่มีระเบียบก่อสร้างใกล้เคียงกับ

พุกามมาก ส่วนลายปูนปั้นพรรณพฤกษาประดับเจดีย์ประธานในการบูรณะ

สมยัหลงัแสดงอทิธพิลจีนในล้านนาช่วงต้นพทุธศตวรรษท่ี 21 เป็นต้นมาแล้ว 

(ศักดิ์ชัย 2552, 40 - 44)



77 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

จากงานเขียนทั้งหมดที่กล่าวมาแสดงให้เห็นว่า นักวิชาการส่วนใหญ่เชื่อว่า

เจดีย์ประธานวัดเกาะกลางมีลักษณะเป็นเจดีย์ห้ายอด (ภาพที่ 5) แบบเดียว

กบัเจดย์ีเชียงยนัในวัดพระธาตุหรภิญุชยั จงัหวดัล�ำพนู และเจดย์ีวดัพระธาตุ

สองพี่น้อง อ�ำเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย และได้รับอิทธิพลทางด้านรูป

แบบและเทคนิคการก่อสร้างจากพุกาม และเป็นรูปแบบของเจดีย์ในช่วงต้น

ของศิลปะล้านนาราวพทุธศตวรรษที ่19 ส่วนผูเ้ขยีนได้พจิารณาจากร่องรอย

การบรูณะเจดย์ีประธานจากการก่ออฐิทับองค์ระฆงัของเจดย์ีประธาน ดงัเหน็

ได้อย่างชัดเจนจากด้านทศิตะวนัออกของเจดย์ีประธาน ร่องรอยการฉาบปนู

ทบัปูนเดมิซึง่เห็นอย่างชดัเจนทางด้านทิศตะวนัออกเฉยีงใต้ของเจดย์ีประธาน 

รวมทั้งการสร้างฐานเขียง 3 ชั้น ที่มุมทั้ง 4 ของเจดีย์ประธานในลักษณะของ

การน�ำอิฐไปต่อเสรมิ ท�ำให้สนันษิฐานได้ว่าเจดย์ีประธานนีม้อีายเุวลา 2 สมยั

ดังรายละเอียดต่อไปนี้

สมัยที่ 1 ผู้เขียนเห็นด้วยกับข้อสันนิษฐานของจิรศักดิ์ เดชวงศ์ญาที่กล่าวว่า

เจดีย์องค์นี้มีรูปแบบทางสถาปัตยกรรมใกล้เคียงกับเจดีย์เชียงยัน (บางแห่ง

เรยีกว่าเจดย์ีเชยีงยืนหรือเจดีย์แม่ครวั) ในวดัพระธาตหุรภิญุชยั จงัหวดัล�ำพนู 

(ภาพที่ 6) เพราะจากลักษณะทางสถาปัตยกรรมของเจดีย์เชียงยันประกอบ

ด้วยฐานเขียงสี่เหลี่ยมซ้อนลดหลั่นขึ้นไป 5 ชั้น รองรับฐานบัวคว�่ำบัวหงาย

เพิ่มมุมและที่มีลวดบัวลูกแก้วอกไก่ 2 เส้นคาดตรงท้องกระดานเหนือขึ้นไป

องค์เรือนธาตุทรงสี่เหลี่ยมในผังสี่เหลี่ยมจัตุรัส มีซุ้มจระน�ำทั้ง 4 ด้านรองรับ

ด้วยฐานบวัลกูแก้วเพิม่มมุเช่นเดยีวกบัเจดย์ีประธานวดัเกาะกลางนบัว่าใกล้

เคียงกัน อย่างไรก็ตาม ที่มุมทั้ง 4 เหนือเรือนธาตุของเจดีย์เชียงยันมีสถูปิกะ

หรอืเจดย์ีบรวิาร 4 องค์ตัง้ล้อมรอบเจดีย์ทรงระฆงัซ่ึงต้ังอยูก่ึง่กลางเหนอืเรือน



78

ธาตุบนฐานแปดเหลี่ยม 2 ชั้น ใต้องค์ระฆังรองรับบัวคลุ่มปูนปั้น องค์ระฆังมี

ลักษณะกลมคาดด้วยรัดอกประดับปูนปั้นประกอบลายประจ�ำยามทั้ง 4 ทิศ 

เมือ่รวมสถปิูกะกบัเจดย์ีองค์กลางจงึท�ำให้เจดย์ีเชียงยนัเป็นเจดย์ี 5 ยอด ส่วน

ยอดของเจดย์ีเชียงยนัเป็นบวัคลุม่เถาซ้อนสลบักบับวัลกูแก้วหุม้ทองจงัโกชัน้

รองรบัปลียอด แต่ไม่พบสถปิูกะหรอืเจดย์ีบรวิารดงักล่าวเหนอืเรอืนธาตขุอง

เจดย์ีประธานวดัเกาะกลาง เนือ่งจากการบรูณะในสมยัท่ี 2 ได้เปล่ียนรูปแบบ

ของเจดีย์เหนือเรือนธาตุทั้งหมดดังจะได้กล่าวต่อไป

ภาพที ่6 เจดย์ีเชยีงยนั วดัพระธาตหุรภิญุชยั 
จ.ล�ำพูน (ที่มา: พิชญา สุ่มจินดา)

ภาพท่ี 7 ลายเส้นกลีบบัวดินเผาที่ขุดค้นพบโดยกรม
ศิลปากรบริเวณเจดีย์ประธานวัดเกาะกลาง (ที่มา:  
เฌอกรีน 2542, 135 )

จากการขดุพบกลบีบัวดนิเผาจากบรเิวณเจดย์ีประธานของวัดเกาะกลางโดย

กรมศิลปากร (ภาพท่ี 7) พบว่ามีลักษณะเป็นบัวคลุ่มเถาเรียงซ้อนลดหล่ัน

กัน อันน่าจะเป็นส่วนยอดบัวคลุ่มของเจดีย์ประธานวัดเกาะกลางมาก่อน 

บัวคลุ่มดังกล่าวนับว่าใกล้เคียงมากกับยอดบัวคลุ่มปูนปั้นของเจดีย์เชียงยัน  



79 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

(ภาพที ่ 8) เมื่อพิจารณารูปแบบทางสถาปัตยกรรมของเจดีย์วัดเกาะกลาง 

(ภาพที ่1) กบัเจดย์ีเชยีงยนั (ภาพที ่6) ทัง้ลกัษณะขององค์เรือนธาตุส่ีเหล่ียม

มีซุ้มจระน�ำทั้ง 4 ด้าน ประกอบกับช้ินส่วนของบัวคลุ่มยอดเจดีย์ประธาน

ของวัดเกาะกลาง แสดงให้เห็นว่าสร้างขึ้นโดยได้รับอิทธิพลทางด้านรูปแบบ

จากเจดีย์เชียงยันในวัดพระธาตุหริภุญชัย จึงมีความเป็นไปได้เช่นกันว่า

ลักษณะเดิมของเจดีย์ประธานของวัดเกาะกลางน่าจะเป็นเจดีย์ห้ายอดเช่น

เดียวกันกับเจดีย์เชียงยันมาก่อน 

ในวิทยานิพนธ์ของสุพินดา เจียรพิพัฒน์ (พุทธศักราช 2542) เร่ือง การ

ก�ำหนดอายุเวลาของสถูปในวัดจามเทวี จังหวัดล�ำพูน: การศึกษาเชิงศิลปะ 

ได้วิเคราะห์รูปแบบของเจดีย์เชียงยันว่า คงได้รับอิทธิพลทางด้านรูปแบบมา

จากเจดีย์รายในมหาโพธิมหาวิหารที่พุทธคยา (ภาพที่ 9) ดังปรากฏในแบบ

จ�ำลองของปูชนียสถานในบริเวณมหาโพธิมหาวิหาร พบที่วัดนาถัง ในธิเบต 

ภาพที่ 8 บัวคลุ่มบนยอดเจดีย์เชียงยัน วัด
พระธาตุหริภุญชัย จ.ล�ำพูน (ที่มา: พิชญา 
สุ่มจินดา)



80

ภาพที่ 9 มหาโพธิมหาวิหารที่พุทธคยาจ�ำลอง ท�ำจากไม้ พบ
ที่วิหารนาถัง (Narthang Monastery) ในธิเบต มีจารึกตรง
กับรัชกาลพระเจ้าจักรพรรดิ หยงเล่อ (Yong Le) (พ.ศ.1946 
-1967) แห่งราชวงศ์หมิงของจีน (ที่มา: Heater N.d., 92)

ภาพท่ี 10 เจดย์ีเมยีวเคา (Miaogao) 
นครปักกิ่ง รัชกาลพระจักรพรรดิ
เฉียนหลง (พ.ศ.2282 - 2239)แห่ง
ราชวงศ์ชิง (ที่มา: Yan 1989, 152)

มีจารึกระบุอายุเวลาตรงกับรัชกาลของพระจักรพรรดิหย่งเล่อ (Yong Le) 

(พุทธศักราช 1946 - 1967) แห่งราชวงศ์หมิง (พุทธศักราช 1911 - 2187) 

ของจีน เจดีย์เชียงยันคงเป็นต้นแบบให้กับเจดีย์องค์อื่นท่ีมีลักษณะเดียวกัน

เนือ่งจากยอดบวัคลุม่เถาของเจดย์ีเชยีงยนัมลีกัษณะเป็นปล้องสัน้1  และส่วน

องค์ระฆังก็ยังเป็นทรงกลมและอ้วนเตี้ยอยู่ แตกต่างกับเจดีย์องค์อ่ืนๆ ที่มี

พฒันาการมากกว่า ดงัเช่นเจดย์ีประธานวดัป่าสกัทีม่กีารตกแต่งด้วยลายปนู

ปั้นมากขึ้น (สุพินดา 2542, 82)

พิชญา สุ่มจินดา (2556) ให้ความเห็นในบทความ เรื่อง “เจดีย์เชียงยัน: ต้นแบบของเจดีย์ห้า

ยอดในศิลปะล้านนาและสุโขทัย” ว่าบัวคลุ่มเถาอนัเป็นส่วนยอดของเจดย์ีเชยีงยนัความจรงิแล้ว

ผู้ออกแบบหรือช่างคงตั้งใจท�ำให้เป็นหม้อปูรณฆฏะซ้อนลดหลั่นกัน ซึ่งในที่นี้มีถึง 3 ใบและมี 

ดอกบัวบรรจุไว้ภายใน ดังเห็นได้จากกลีบบัวที่ล้นออกมาจากขอบปากหม้อ

1



81 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ด้วยเหตุนี้ อายุเวลาของเจดีย์ประธานของวัดเกาะกลางในสมัยที่ 1 ซึ่งมี

รูปแบบใกล้เคียงกับเจดีย์เชียงยัน และเป็นต้นแบบของเจดีย์ห้ายอดบน

เรือนธาตุสี่เหลี่ยม จึงขึ้นอยู่กับอายุเวลาของเจดีย์เชียงยันซ่ึงเป็นต้นแบบ 

นกัวิชาการส่วนใหญ่ก�ำหนดอายเุวลาของเจดย์ีเชยีงยนัว่าอยูใ่นช่วงประมาณ

พุทธศตวรรษที่ 19 ตรงกับช่วงศิลปะหริภุญชัย (ศักดิ์ชัย 2552, 47) ส่วน

พิริยะ ไกรฤกษ์ (2555ก, 104) ได้ก�ำหนดอายุเวลาของเจดีย์เชียงยันว่าตรง

กบัช่วงครึง่แรกของพทุธศตวรรษที ่22 ไว้ในหนงัสอื กึง่พุทธกาลพุทธศลิป์ไทย 

(2555) โดยให้ความเห็นเช่นเดียวกับสุพินดาว่า รูปแบบทางสถาปัตยกรรม

ของเจดย์ีเชยีงยนัมีความใกล้เคยีงกนักบัเจดย์ีรายในแบบจ�ำลองของมหาโพธิ

มหาวิหารจากช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ 20 นอกจากนี้ การวางผังด้วยการให้

เจดีย์ประธานตั้งอยู่ตรงกลางและมีเจดีย์บริวารหรือสถูปิกะอีก 4 องค์ล้อม

รอบรวมเป็น 5 องค์นัน้ เป็นการวางผงัเจดีย์ในระบบมณฑลรปูสีเ่หลีย่มจตุัรสั

ที่เรียกว่า “วัชรบัลลังก์”  โดยมีตัวอย่างจากเจดีย์เมียวเคา (Miaogao) (ภาพ

ที ่10) บนยอดเขาด้านหลงัพระราชวังฤดรู้อนในนครปักกิง่ของจนี สร้างขึน้ใน

รัชกาลพระจักรพรรดิเฉียนหลง (พุทธศักราช 2282 - 2239) แห่งราชวงศ์ชิง 

(พุทธศักราช 2187 - 2455) ซึ่งนับถือพุทธศาสนาลัทธิตันตรยานแบบธิเบต 

ทั้งนี้ โดยพิจารณาถึงความสัมพันธ์ระหว่างเจดีย์รายในแบบจ�ำลองของมหา

โพธมิหาวหิารพทุธคยากบัเจดีย์เชยีงยนัของวัดพระธาตหุรภิญุชยัและก�ำหนด

อายุเวลาประกอบกับหลักฐานจากเอกสารว่า 

“...ตามทีก่ล่าวอ้างโดยพระภกิษตุารนาถชาวธเิบต (พ.ศ. 2118 - 2177/ ค.ศ. 

1575 - 1634) ว่าพระอาจารย์ของท่านได้ไปศึกษามนต์ลับที่วัดพระธาตุหริ

ภุญชัย...อาจเป็นแรงบัลดาลใจให้สร้างเจดีย์เชียงยันขึ้นในเขตคณะสงฆ์ศรี



82

เชียงยัน วัดพระธาตุหริภุญชัย...ซึ่งอาจเป็นคณะสงฆ์ที่ฝักใฝ่ในลัทธิตันตระ

ยาน อีกทั้งรูปแบบของเจดีย์เชียงยันซึ่งเป็นเจดีย์ทรงปราสาท 5 ยอดแบบ 

‘วัชรบัลลังก์’...ก็สอดคล้องกับคติธรรมของลัทธินี้และยังอาจเป็นต้นแบบให้

กบัเจดย์ี 5 ยอด ทีว่ดัเจดย์ีเจด็แถว ศรีสชันาลยั และทีว่ดัมหาธาตุ สุโขทยั...” 

(พิริยะ 2555ก, 138) 

พิริยะจึงก�ำหนดอายุเวลาของเจดีย์เชียงยันว่าอยู่ในช่วงพุทธศักราช 2100 - 

2150 หรือประมาณครึ่งหลังพุทธศตวรรษที่ 22 ให้สอดคล้องกับช่วงเวลาที่

พระภิกษุตารนาถชาวธิเบตได้เดินทางมาศึกษาลัทธิตันตรยานที่วัดพระธาตุ

หริภุญชัย อย่างไรก็ตาม จากประเด็นการวิเคราะห์และการก�ำหนดอายุเวลา

ของเจดย์ีเชยีงยนัของพริยิะ ผูเ้ขียนเขียนมข้ีอพจิารณาเพิม่เติมอีก 2 ประการ

ด้วยกัน กล่าวคือ

ประการที่ 1 แม้ว่ารูปแบบทางสถาปัตยกรรมของเจดีย์เชียงยันจะมีลักษณะ

ใกล้เคียงกับเจดีย์รายองค์หนึ่ง ในแบบจ�ำลองมหาโพธิ์ที่สร้างข้ึนในรัชสมัย

พระจักรพรรดิหย่งเล่อ รวมท้ังลักษณะของเจดีย์ก็มีความสอดคล้องกับ

คตินิยมของพุทธศาสนาลัทธิตันตรยาน ซึ่งท�ำให้พิริยะก�ำหนดอายุเวลาของ

เจดย์ีองค์นีต้รงกบัช่วงระยะเวลาของการเดนิทางของพระภกิษชุาวธเิบต แต่

ก็ไม่ได้หมายความว่าเจดีย์องค์นี้จะต้องสร้างข้ึนในช่วงเวลาท่ีคาบเกี่ยวกับ

การเดินทางเข้ามาของพระภิกษุรูปดังกล่าว เพราะเป็นไปได้ท่ีวัดพระธาตุ 

หรภิญุชยัเป็นแหล่งศกึษาของคณะสงฆ์ในลทัธตินัตรยานมาระยะหนึง่แล้วจน

เป็นที่รู้จักไปถึงธิเบตก่อนการมาถึงของพระภิกษุรูปนั้น รวมถึงรูปแบบของ

เจดีย์ก็มีมาก่อนแล้วในแบบจ�ำลองของมหาโพธิมหาวิหารท่ีพุทธคยาอย่าง



83 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

น้อยก็ในช่วงประมาณกลางพุทธศตวรรษที่ 20 ในรัชกาลของพระจักรพรรดิ

หย่งเล่อดังได้กล่าวมาแล้ว

ประการที่ 2 ช่วงเวลาการสร้างเจดีย์เชียงยัน คือ ครึ่งแรกของพุทธศตวรรษ

ที่ 22 นั้นเป็นช่วงเวลาท่ีล้านนาตกอยู่ภายใต้การปกครองของพม่า คือ ใน

ระหว่างพุทธศักราช 2101 - 2317 จึงไม่น่าจะมีการสร้างปูชนียสถานขนาด

ใหญ่ ซึ่งต่อมายังกลายเป็นต้นแบบให้กับการก่อสร้างเจดีย์อีกหลายองค์ใน

ลกัษณะเดยีวกนั ทัง้ท่ีเชยีงแสน สโุขทัย และศรสีชันาลยัด้วย แม้ว่าพม่าจะไม่

ได้ก้าวก่ายในเรือ่งศลิปวัฒนธรรมของล้านนากต็าม (พริยิะ 2555ก, 104, 138)

ผู้เขียนได้ก�ำหนดอายุเวลาของเจดีย์เชียงยันแตกต่างไปจากความเห็นของ

นักวิชาการท่านอื่น โดยใช้การเปรียบเทียบทางด้านรูปแบบประกอบกับการ

ก�ำหนดอายุเวลาท้ังทางตรงและทางอ้อม รวมท้ังหลักฐานทางด้านเอกสาร

และหลักฐานโบราณคดี จากการท่ีเจดีย์เชียงยันได้รับอิทธิพลด้านรูปแบบ

จากเจดีย์รายที่พบแบบจ�ำลองของมหาโพธิมหาวิหารที่พุทธคยา อาจเป็น

ไปได้ว่าผู้ออกแบบหรือช่างอาจเคยเห็นจากแบบจ�ำลองในลักษณะเดียวกัน

กับที่ธิเบต หรือได้ถ่ายแบบจากเจดีย์รายในมหาโพธิมหาวิหารที่พุทธคยามา 

สร้างโดยตรงก็เป็นได้ทั้ง 2 ทาง อย่างไรก็ดี จากการศึกษาของเชษฐ์ ติงสัญ

ชลี (2555 ก) ในหนังสือเรื่อง สัตตมหาสถาน: พุทธประวัติตอนเสวยวิมุตติ

สุขกับศิลปกรรมอินเดียและเอเชียอาคเนย์ ได้วิเคราะห์และเปรียบเทียบ 

สัตตมหาสถานที่พบในอินเดียและแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้อันรวมไป

ถึงประเทศไทยด้วยนั้นพบว่า รูปแบบของวิหารเจ็ดยอดและต�ำแหน่งของ 

สตัตมหาสถานในวดัมหาโพธาราม (วดัเจด็ยอด)2 จงัหวดัเชยีงใหม่ มลีกัษณะ



84

ทางสถาปัตยกรรมและการประดบัตกแต่งสอดคล้องกบัมหาโพธมิหาวหิารที่

พุทธคยา รวมทั้งมีต�ำแหน่งของสัตตมหาสถานอีก 5 แห่งตรงกันจากทั้งหมด 

7 แห่งอย่างจงใจ “อาจเป็นไปได้ที่นายช่างผู้ออกแบบเคยเดินทางไปยังพุทธ

คยาก่อนการสร้างวัดมหาโพธารามหลงัจากการสร้างสตัตมหาสถานจ�ำลองที่

วัดมหาโพธารามสัตตมหาสถานจ�ำลองแห่งอ่ืนๆ ในเอเชียอาคเนย์ จึงได้รับ

การสถาปนาข้ึน โดยมีต้นแบบมาจากสัตตมหาสถานจ�ำลองท่ีวัดโพธาราม

นั่นเอง” (เชษฐ์ 2555ก, 333) 

เกีย่วกบัเรือ่งนี ้พชิญา สุม่จนิดา (2556) ให้อรรถาธบิายเกีย่วกบัอายเุวลาของ

วหิารเจ็ดยอดและสตัตมหาสถานของวดัมหาโพธารามว่า ถ้าพจิารณาจากการ

วิเคราะห์ของเชษฐ์ซ่ึงแสดงให้เห็นว่าต�ำแหน่งของวิหารเจ็ดยอดรวมท้ังสัตต 

มหาสถานที่วัดโพธาราม ตรงกันกับต�ำแหน่งสัตตมหาสถานที่พุทธคยาใน

อินเดียซึ่งเป็นต้นแบบมากถึง 5 แห่งจาก 7 แห่ง ในขณะที่เหลืออีก 2 แห่ง

ยังไม่พบหรือไม่หลงเหลือให้เห็นแล้วนั้น ก็เป็นไปได้อย่างยิ่งว่าคงจ�ำลอง

แบบโดยตรงจากพุทธคยา และอาจสร้างขึ้นโดยพระเจ้าติโลกราชดังความ

ที่ระบุไว้ในชินกาลมาลีปกรณ์ เนื่องจากกษัตริย์ท่ีมีพระราชอ�ำนาจขณะนั้น

และสามารถสร้างระบบสตัตมหาสถานทีส่มบรูณ์ รวมทัง้อาจส่งคนไปจ�ำลอง 

สัตตมหาสถานที่อินเดียได้ควรจะได้แก่พระองค์ เหตุการณ์ดังกล่าวดูเหมือน

ชินกาลมาลีปกรณ์ กล่าวถึงการสถาปนาวัดมหาโพธาราม (ต่อมาภายหลังได้เรียกชื่อตามวิหาร

เจ็ดยอดว่า วัดเจ็ดยอด) ไว้ว่า “ฝ่ายพระเจ้าติลกราชาธิบดี...มีพระราชประสงค์ใคร่จะปลูกต้น

มหาโพธิ คือ ที่วัดมหาโพธารามนี้...ในปีกุน จ.ศ.718 (พ.ศ.1999) แล้วโปรดให้ปลูกต้นโพธิใน

อารามในปีเดียวกัน...คร้ันทรงปลูกต้นโพธิเสร็จแล้วพระองค์โปรดให้จัดพิธีทั้งปวง คือ สร้าง 

เวทิกาให้เหมือนต้นมหาโพธิที่พระพุทธทรงผจญมาร สร้างสัตตมหาสถาน ต่อจากนั้นในปีวอก  

(พ.ศ.2020) โปรดให้สร้างมหาวิหารในอารามนั้น” (รัตนปัญญาเถระ 2510, 127 - 128)

2



85 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

จะเป็นที่รับรู้กันในพงศาวดารโยนกของพระยาประชากิจกรจักร์ ได้กล่าวถึง

การบูรณะเจดีย์หลวงที่วัดเจดีย์หลวงในรัชสมัยพระเจ้าติโลกราชว่า 

“...ลุจุลศักราช 839 ปีวอก นพศก (พุทธศักราช 2020 - ผู้เขียน)...ถัดนั้น

พระมหาราชเจ้าตรัสใช้ให้หมื่นด�้ำพร้าคต  (ซึ่งในชินกาลมาลินีเรียกว่า สีหะ

เสนาบดี) ออกไปถ่ายอย่างโลหะปราสาทและรัตนมาลีเจดีย์ ณ เมืองลังกา

ทวีปโพ้นมา แล้วให้หมื่นด�้ำพร้าคตเป็นผู้อ�ำนวยการปฏิสังขรณ์กุฏิมหาธาตุ

หรือเจดีย์ลักษณบุราคม คือ เจดีย์หลวงในกลางเวียงเชียงใหม่ ซึ่งเจ้าแสน

เมืองมาได้สร้างไว้ตามค�ำสั่งของเจ้าท้าวกือนาเมื่อเป็นเทพารักษ์นั้น การ

ปฏิสังขรณ์นี้ได้เริ่มท�ำในปีจอ เอกศก จุลศักราช 841 (พุทธศักราช 2022 

- ผู้เขียน)...ครั้นเสร็จแล้วบรรจุพระบรมธาตุซึ่งพระมหาคัมภีร์เถรน�ำมาจาก

ลังกาทวีปไว้ในมหาสถูปน้ี แล้วให้สร้างหอพระแก้วตามอย่างโลหะปราสาท

กรุงลังกา...” (ประชากิจกรจักร์ 2515, 341 - 342)

เช่นเดยีวกนักับหลกัฐานทีร่ะบใุนชนิกาลมาลปีกรณ์ กอ้็างถึงจารึกท่ีระบไุว้ใน

ต�ำนานเชียงใหม่ เกี่ยวกับการก่อสร้างเสริมเจดีย์หลวงไว้ ดังนี้

“...พระเจ้าตโิลกโปรดให้หมืน่ด้ามพร้าคตราชบรุษุ นายช่างผู้สร้างเจดีย์ยอด 

เป็นผู้เสริมสร้างเจดีย์หลวง มีมุขที่ฐานตามแบบรตนมาลีเจดีย์ที่เกาะลังกา 

ผสมกับแบบเจดีย์พุทธคยาประเทศอินเดีย ในรัชสมัยพระเจ้าติโลก โปรด

ให้ประดิษฐานพระรตนปฏิมา (พระแก้วมรกต) ที่ซุ้มบนองค์เจดีย์ด้านตะวัน

ออก...” (รัตนปัญญาเถระ 2510, 128)

ข้อความทีก่ล่าวมาข้างต้นแสดงให้เหน็ได้ว่า ในการก่อเสริมองค์เจดีย์หลวงใน

รชัสมยัของพระเจ้าตโิลกราชนัน้ ได้โปรดเกล้าฯ ให้นายช่างเดินทางไปจ�ำลอง



86

แบบอย่างที่ลังกาก่อนที่จะมีการบูรณะ อย่างน้อยรูปแบบของรัตนมาลีเจดีย์

ซึ่งได้แก่สุวรรณมาลิกเจดีย์หรือเจดีย์รุวันเวลิเสยะ เมืองอนุราธปุระ ก็เป็น

เจดีย์ที่มีช้างล้อมหรือหัตถีปราการอยู่ที่ส่วนฐาน ลักษณะดังกล่าวนี้มีความ

สอดคล้องกับรูปแบบทางสถาปัตยกรรมของเจดีย์หลวงที่ช้างล้อมเหมือนกัน 

เหตุผลดังกล่าวจึงอาจอนุมานได้ว่า การสร้างวิหารเจ็ดยอดและสัตตมหา 

สถานที่วัดโพธาราม ซึ่งมีการถ่ายทอดรูปแบบจากอินเดียมายังล้านนาอย่าง

ใกล้ชิด คงต้องมีการส่งนายช่างไปจ�ำลองรูปแบบจากพุทธคยาในอินเดียมา

ใช้เป็นแบบอย่างในการก่อสร้างเช่นกนั ด้วยเหตนุี ้จงึมคีวามเป็นไปได้ทีเ่จดย์ี

เชียงยันซ่ึงมีความใกล้เคียงอย่างมากกับรูปแบบของเจดีย์รายในบริเวณมหา

โพธิมหาวิหารในแบบจ�ำลองของวิหารนาถังในธิเบต จึงอาจสร้างขึ้นในรัช

สมัยพระเจ้าติโลกราช 

นักวิชาการหลายท่านให้ความเห็นสอดคล้องกันว่าเจดีย์ของพุกามอาจเป็น

แรงบันดาลใจในการก่อสร้างเจดีย์เชียงยัน รวมไปถึงเจดีย์ประธานของวัด

ป่าสักที่เชียงราย ผู้เขียนคงไม่ปฏิเสธความคิดดังกล่าวเสียทีเดียวนัก เพราะ

อย่างน้อยก็มีข้อสังเกตว่า โคปุระด้านตะวันออกและเจดีย์รายองค์ในแบบ

จ�ำลองของวัดนาถังที่ธิเบต มีรูปแบบใกล้เคียงกับเจดีย์เชียงยันและเจดีย์

ประธานวัดป่าสักมาก ดังเห็นได้จากการด้านบนของเรือนธาตุมีสถูปิกะหรือ

เจดีย์จ�ำลอง 4 องค์ล้อมรอบเจดีย์ประธาน ที่น่าสนใจ คือ ซุ้มของจระน�ำ

เรือนธาตุของโคปุระและเจดีย์เหล่านี้ยังตกแต่งด้วยเคล็ก (Clec) หรือฝัก

เพกาในลกัษณะเดียวกบัการตกแต่งซุ้มจระน�ำของเจดย์ีประธานวดัป่าสกัและ

เจดีย์รายในวัดเจดีย์เจ็ดแถวที่ศรีสัชนาลัย (สวรรคโลกเดิม) ซุ้มเคล็กดังกล่าว 

คงเป็นอิทธิพลของพุกาม โดยพิจารณาจากความเปลี่ยนแปลงของซุ้มจระน�ำ



87 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ของศิขระมหาโพธิมหาวิหารท่ีพุทธคยาในแบบจ�ำลอง ซึ่งแต่เดิมมีลักษณะ

เป็นคานนอน ต่อภายหลงัจงึเปลีย่นมาท�ำเป็นซุม้เคล็ก ทัง้นี ้ปรากฏหลักฐาน

ว่าพระเจ้าจันซิตตา กษัตริย์พุกาม ทรงปฏิสังขรณ์มหาโพธิมหาวิหารในช่วง

ประมาณกลางพุทธศตวรรษที่ 17 และจารึกของพม่าบนฉัตรทองแดงพบท่ี

พุทธคยาก็กล่าวถึงการบูรณปฏิสังขรณ์มหาโพธิมหาวหิารในช่วงพุทธศักราช 

1836 - 1837 (พิชญา 2556) จึงเป็นไปได้ที่ซุ้มเคล็กของมหาโพธิมหาวิหาร 

เจดย์ีราย ทีพ่ทุธคยาคงได้รบัการปฏสิงัขรณ์ใหม่โดยกษตัริย์และผู้มจิีตศรัทธา

ชาวพม่า

ส่วนเชษฐ์ ตงิสญัชล ีให้ความเหน็เกีย่วกบัอทิธพิลของเจดีย์พุกามทีม่ต่ีอเจดีย์

ห้ายอดในศิลปะล้านนาว่า

“เจติยวิหารในศิลปะพุกามตอนปลายซึ่งประกอบด้วยเรือนธาตุแคบสูง มี

ประตูทั้งสี่ทิศ...ช้ันหลังคาในรูปฐานบัว 3 ชั้นและมีสถูปิกะ 12 ยอดนั้นได้

ถูกย่นย่อลงจนกลายเป็นเจดีย์ทรงปราสาท 5 ยอดในศิลปะล้านนา โดยเรือน

ธาตุที่มีประตูทั้ง 4 ทิศได้กลายเป็นซุ้มจระน�ำประดิษฐานพระพุทธรูปไปโดย

ปริยาย...ส่วนยอดได้ลดจ�ำนวนชั้นซ้อนและจ�ำนวนสถูปิกะลง โดยเหลือยอด

ประธาน 1 ยอดและยอดสถปิูกะบรวิารอกี 4 ยอดรวมเป็น 5 ยอด...การใช้ซุม้

เคล็กยืดสูง การใช้บัวคลุ่มรับองค์ระฆัง และการที่เจดีย์ไม่มีบัลลังก์ ก็ล้วนแต่

แสดงถึงพื้นฐานจากเจติยวิหารพุกามทั้งสิ้น” (เชษฐ์ 2555, 389)

อย่างไรกด็ ีพชิญา สุม่จนิดา (2556) ให้ความเหน็ต่างจากเชษฐ์ในประเด็นท่ีว่า

เจติยวิหารของพุกามให้อิทธิพลโดยตรงกับเจดีย์ห้ายอดในล้านนา แต่เชื่อว่า

เจดีย์เชียงยันซึ่งคงเป็นต้นแบบให้กับเจดีย์ห้ายอดในล้านนาและสุโขทัย รวม



88

ไปถงึประธานวัดป่าสกัและเจดย์ีรายในวัดเจดย์ีเจด็แถว อาจได้รบัรปูแบบตรง

จากอินเดยีโดยไม่ผ่านพกุาม แม้เจดย์ีของพกุามจะมรีปูทรงใกล้เคยีงกับเจดย์ี

เชยีงยนัอยูบ้่างแต่กม็รีายละเอยีดทีแ่ตกต่างและซบัซ้อนกว่า ดังทีเ่ชษฐ์กล่าว

ว่าเจดีย์ของพุกามมียอดสถูปิกะถึง 12 ยอด มากกว่าเจดีย์รายในแบบจ�ำลอง

ของมหาโพธิมหาวิหารท่ีวัดนาถังในธิเบต เจดีย์เชียงยันที่วัดพระธาตุหริภุญ

ไชย เจดีย์ประธานวัดป่าสัก อ�ำเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย และเจดีย์ราย

ในวัดเจดีย์เจ็ดแถว อ�ำเภอศรีสัชนาลัย จังหวัดสุโขทัย หรือแม้แต่สถูปเมียว

เคาในนครปักกิ่ง (ภาพที่ 10) ต่างก็มีเพียง 5 ยอด และมีซุ้มจระน�ำทั้ง 4 ด้าน

ของเรอืนธาต ุไม่ได้เป็นซุม้ประตขูองคหูาเรอืนธาต ุถ้าเจดย์ีเชยีงยันได้ลดทอน

องค์ประกอบของเจติยวิหารของพุกามลงจนเหลือเพียง 5 ยอดแล้ว จะดูเป็น

เรื่องบังเอิญมากที่เจดีย์รายในมหาโพธิมหาวิหารและเจดีย์เมียวเคาที่นคร

ปักกิ่งต่างก็ปรับลดความซับซ้อนของยอดสถูปิกะของเจติยวิหารพุกามจาก 

12 ยอดลงจนเหลอืเพยีง 5 ยอดเช่นเดยีวกบัเจดย์ีห้ายอดท่ีพบในประเทศไทย 

ทีน่่าสนใจก็คือ เจดย์ีห้ายอดในประเทศไทยและจนีต่างกม็อีงค์ระฆงัตัง้อยูบ่น

ฐานแปดเหลี่ยมซึ่งตกแต่งท้องไม้ด้วยปูนปั้นเป็นลูกกรง (ยกเว้นเจดีย์ห้ายอด

ทีม่มุทัง้ 4 ของพระมหาธาตสุโุขทยัตกแต่งด้วยช่องกากบาทเพิม่เกจ็) ในขณะ

ที่ไม้ลูกกรงดังกล่าวไม่พบในเจติยวิหารของพุกาม ดังนั้น จึงเป็นไปได้ที่เจดีย์

ห้ายอดของไทยและจีนจะได้รับอิทธิพลโดยตรงจากอินเดียมากกว่าพุกาม

อนึ่ง จากการขุดค้นทางโบราณคดีบริเวณเจดีย์เชียงยันในพุทธศักราช 2548 

โดยขุดค้นบริเวณฐานด้านทิศตะวันตกของเจดีย์เชียงยันในระดับความลึก 

4.50 เมตร และมีการแบ่งชั้นดินออกเป็น 8 ระดับพบว่า



89 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ชั้นดินทับถมที่ 5 - 8 สันนิษฐานว่า เป็นชั้นดินที่แสดงให้เห็นถึงการอยู่อาศัย

ก่อนที่จะมีการสร้างเจดีย์ โดยเฉพาะชั้นดินทับถมที่ 5 ปรากฏร่องรอยหลุม

เสาอาคาร มีความลึกประมาณ 50 เซนติเมตร

ชั้นดินทับถมที่ 4 เป็นชั้นดินถมอัดเพื่อใช้ท�ำฐานรากของเจดีย์ซึ่งมีความ

ลึกประมาณ 80 เซนติเมตร ดังพบการน�ำก้อนอิฐ เศษอิฐหัก และเศษกาก

ปูนมาถมอัดเป็นพื้นรองรับองค์เจดีย์เพ่ือสร้างความแข็งแรงให้กับฐานเจดีย์  

ในชั้นนี้มีการขุดค้นพบข้อพระบาทดินเผาของพระพุทธรูปอีกด้วย

ชั้นดินทับถมที่ 3 พบหลักฐานเศษภาชนะดินเผาเนื้อดิน เศษภาชนะดินเผา

เนื้อแกร่งในกลุ่มเตาอาณาจักรล้านนา ปูนปั้นประดับ แผ่นทองจังโก หินบด 

เศษกระดูกสัตว์ สันนิษฐานว่าน่าจะเป็นช้ันใช้งานครั้งสุดท้ายจนถึงช่วงทิ้ง

ร้าง อย่างไรก็ตาม ในชั้นนี้ได้พบร่องรอยผิดวิสัยในชั้นดินทับถมที่ 3a กล่าว

คือ พบเศษภาชนะดินเผาในวัฒนธรรมหริภุญชัยปนกับเศษภาชนะดินเผาใน

กลุ่มเตาอาณาจักรล้านนา ประติมากรรมดินเผารูปเทวดา ดินเผาลายใบไม้ 

คนโทหริภุญชัย จานเคลือบจากเตาในอาณาจักรล้านนา กลุ่มเตาพะเยาและ

สันก�ำแพง เป็นต้น อีกท้ังยังพบว่าช้ันดินน้ีเป็นช้ันขุดตัดพื้นฉาบปูนของการ

ใช้งานครั้งแรก และเป็นชั้นที่รองรับแนวก�ำแพง ดังนั้น จึงสันนิษฐานว่าอาจ

เป็นชั้นขุดตัดและถมอัดเพื่อสร้างแนวก�ำแพง และปรับระดับพื้นปูอิฐในการ

ใช้งานครั้งสุดท้ายของเจดีย์เชียงยัน (โขมสี  2552, 310 - 311)

ต่อมาในพุทธศักราช 2550 ได้มีการบูรณปฏิสังขรณ์องค์เจดีย์เชียงยันและ

ขุดค้นทางโบราณคดีบริเวณเจดีย์เชียงยันอีกครั้งในบริเวณฐานราก โดยรอบ

ทางด้านทิศเหนือของเจดีย์ที่ระดับความลึก 1 เมตร พบกลุ่มประติมากรรม



90

ส�ำริดหลายชิ้น ดังเช่นรูปแทนตนในลักษณะของเทวดาประนมหัตถ์ รูปฤๅษี

ถือสังข์ เจ้าชายสิทธัตถะปางประสูติ ในลักษณะยืนยกพระหัตถ์ชี้ฟ้าชี้ดิน รูป

บุคคลไว้เคราสวมเสื้อคล้ายชาวจีน แต่นุ่งผ้าคล้ายเขมรถือตะเกียง ใบหอก

ห่ออยู่ในแผ่นจืน (ตะกั่ว) จ�ำนวนกว่า 13 ชิ้น (ส�ำนักศิลปากรที่ 8 เชียงใหม่ 

ม.ป.ป., 105)  โดยเฉพาะรูปแทนตนมีมากถึง 10 ชิ้น (ภาพที่ 11) แสดงให้

เหน็ว่าเจดย์ีเชยีงยนัคงมคีวามส�ำคญัและความศกัด์ิสิทธิอ์ยูไ่ม่น้อย ดังเหน็ได้

จากการอุทิศข้าวของเครื่องใช้ รวมทั้งการสร้างรูปแทนตัวเพื่อสักการะเจดีย์

เป็นพุทธบูชาสอดคล้องกับข้อสันนิษฐานที่ว่าเจดีย์เชียงยันเป็นต้นแบบของ

เจดีย์ห้ายอดทั้งในล้านนาและสุโขทัย (พิชญา 2556)

ภาพที่ 11 ประติมากรรมส�ำริดที่ขุดค้นพบบริเวณเจดีย์เชียงยัน ประติมากรรมบุรุษ
ทรงเครื่องประดับในท่าคุกเข่าประนมหัตถ์ อาจได้แก่รูปแทนตัวของบุคคล (ที่มา: 
เฌอกรีน 2551)



91 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

 

1.50 m. 

3a 

3 
2 
1 

4 

5

1 

6

1 7

1 
8

1 

2-3 m. 

ภาพที่ 12 แผนผังชั้นดินจากการขุดค้นสถูปเชียงยัน (ที่มา: โขมสี 2552, 311)

เมื่อได้พิจารณาทบทวนจากหลักฐานทางโบราณคดีและแผนผังชั้นดินจาก

การขุดค้นเจดีย์เชียงยัน (ภาพที่ 12) เริ่มตั้งแต่ชั้นดินทับถมที่ 5 แสดงให้เห็น

ถึงร่องรอยของการก่อสร้างอาคารเก่าและในชั้นดินทับถมที่ 4 ที่เป็นชั้นดิน

ถมอัดและฐานรากของเจดีย์นั้น ปรากฏว่ารากฐานของเจดีย์ส่วนใหญ่กลับ

อยู่ในชั้นดินทับถมที่ 3a (ดังปรากฏจากผนังชั้นดินด้านทิศเหนือและทิศใต้) 

จึงอาจเป็นไปได้ว่าชั้นอิฐที่ปรากฏในชั้นดินทับถมที่ 4 ในผนังชั้นดินด้านทิศ

ตะวันออกอาจเป็นฐานของสิ่งก่อสร้างเดิมก่อนที่จะมีการสร้างเจดีย์เชียงยัน

จึงอาจสนันษิฐานได้ว่าชัน้ดินทับถมท่ี 3a นัน้ คอื ชัน้ของวฒันธรรมหรภิญุชัย 

มากกว่าชัน้ของวฒันธรรมล้านนา เนือ่งจากโบราณวตัถสุ่วนใหญ่ทีข่ดุค้นพบ

นัน้ในชัน้นีด้งัเช่น รปูเทวดาดนิเผาลายใบไม้ดนิเผา คนโทดินเผาแบบหริภญุชยั 

ซึ่งถึงแม้ว่าจะมีจานเคลือบจากเตาในล้านนาปะปนอยู่บ้าง แต่เมื่อเทียบกับ



92

เศษภาชนะเดินเผาอื่นๆ ที่ขุดค้นพบ ส่วนใหญ่พบอยู่ในช่วงคาบเกี่ยวกันใน

สมยัหรภิญุชยัมากกว่า ประกอบกบัเป็นชัน้ทีข่ดุตดัพ้ืนฉาบปนูของการใช้งาน

ครั้งแรกเพื่อที่จะรองรับแนวก�ำแพง  ด้วยเหตุนี้ ชั้นดินถมอัดที่ 3a จึงน่าจะ

เป็นชั้นที่ใช้เป็นรากฐานที่มีการถมอัดมากกว่า เพราะในชั้นดินเดียวกันนี้ยัง

พบว่าเป็นชั้นขุดตัดพื้นฉาบปูนของการใช้งานครั้งแรกของเจดีย์เชียงยันและ

เป็นชั้นที่รองรับแนวก�ำแพงเพ่ือสร้างแนวก�ำแพงและปรับระดับพื้นปูอิฐใน

การใช้งานครั้งสุดท้าย

จากหลักฐานการขุดค้นทางโบราณคดีประกอบกับการวิเคราะห์รูปแบบทาง

ศลิปะ ผูเ้ขยีนมคีวามเหน็ว่าเจดย์ีเชยีงยนัน่าจะสร้างข้ึนในสมยัล้านนา เพราะ

โบราณวัตถุส่วนใหญ่ที่ขุดค้นพบล้วนอยู่ในช้ันดินทับถมที่ 3a ซึ่งอยู่ในช่วง 

รากฐานของเจดีย์ทั้งหมด และส่วนใหญ่เป็นโบราณวัตถุในสมัยหริภุญชัย 

ส่วนการก่อสร้างเจดีย์เชียงยันในส่วนฐานท่ีอยู่ในระดับเดียวกับพื้นดินใน

อดีต จะเริ่มปรากฏตั้งแต่ชั้นดินทับถมที่ 3 เป็นต้นไป อันเป็นชั้นการใช้งาน

ครัง้สดุท้ายจงึมกีารขดุพบโบราณวตัถ ุเช่น จ�ำพวกเศษภาชนะดินเผาเนือ้ดิน 

เศษภาชนะดินเผาเนื้อแกร่งของล้านนา รวมทั้งปูนปั้นประดับเจดีย์แผ่นทอง

จงัโกอนัเป็นส่วนประดบัตกแต่งของเจดย์ีเชยีงยนัในชัน้ดนินี ้เพราะในช้ันดนิ

ทบัถมที ่1 - 2 เป็นช้ันทีแ่สดงหลกัฐานการใช้งานในปัจจบุนั ประกอบกบัการ

ขุดค้นพบกลุ่มประติมากรรมส�ำริดที่ขุดค้นพบในปี 2550 ซึ่งมีรูปแบบเป็น

ศิลปะล้านนานัน้ก็เป็นการแสดงหลกัฐานให้เหน็อย่างชดัเจนว่าชัน้ดินทบัถม

ที่ 3 เป็นการใช้งานในสมัยล้านนาอย่างแท้จริง



93 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

นอกจากหลักฐานจากการขุดค้นทางโบราณคดีจะแสดงให้เห็นว่าเจดีย์เชียง

ยนัสร้างขึน้ในสมยัล้านนาแล้ว รปูแบบลกัษณะของเจดีย์เชยีงยนักมี็ความใกล้

เคยีงกบัเจดย์ีรายทีป่รากฏในแบบจ�ำลองของมหาโพธมิหาวหิารจากวดันาถงั

ในธเิบต มจีารกึตรงกบัช่วงรชักาลพระจกัรพรรดหิย่งเล่อ (พทุธศกัราช 1946 

- 1967) จงึสนันษิฐานว่าเจดย์ีเชยีงยนัอาจสร้างข้ึนในช่วงระยะเวลาใกล้เคียง

กันในช่วงประมาณครึ่งหลังพุทธศตวรรษที่ 20 หรือไม่เช่นนั้นก็อาจสร้างใน

รัชกาลของพระเจ้าติโลกราช (พุทธศักราช 1984 - 2030) ในช่วงปลายพุทธ

ศตวรรษที่ 20 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 21 อันเป็นช่วงเวลาที่มีการจ�ำลองมหา

โพธมิหาวหิารและสตัตมหาสถานจากพทุธคยาไปสร้างในวดัมหาโพธารามที่

เชียงใหม่ซึ่งมีระยะเวลาที่ใกล้เคียงกัน คือ ในช่วงระหว่างพุทธศักราช 1999 

- 2020 อันเป็นช่วงเวลาทรงปลูกต้นพระศรีมหาโพธิ์ในวัดมหาโพธาราม

จนถึงการสถาปนามหาวิหารในวัดตามท่ีระบุไว้ในชินกาลมาลีปกรณ์ (รัตน

ปัญญาเถระ 2510, 127 - 128) เพราะหากเจดีย์เชียงยันได้รับการถ่ายทอด

รูปแบบจากเจดีย์รายของมหาโพธิมหาวิหารในคราวนั้นก็คงสร้างขึ้นในช่วง

ระยะเวลาที่สร้างสัตตมหาสถานในวัดมหาโพธารามด้วย ผู้เขียนจึงก�ำหนด

อายุเวลาอย่างกว้างๆ ของเจดีย์เชียงยันให้ครอบคุลมช่วงระยะเวลาระหว่าง

ปลายพุทธศตวรรษที่ 20 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 21 

ดงันัน้ เจดย์ีประธานวดัเกาะกลางสมยัแรกสร้างมคีวามคล้ายคลึงทางด้านรูป

แบบสถาปัตยกรรมกบัเจดย์ีเชยีงยนัจงึมอีายเุวลาไม่เก่าไปกว่าช่วงระยะเวลา

ดังกล่าว คือ ปลายพุทธศตวรรษที่ 20 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 21



94

ภาพที่ 13 ภาพถ่ายร่องรอยบัวปากระฆัง
ของเจดีย์ประธาน (บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.
2555)

ภาพที่ 14 ภาพถ่ายบัวปากระฆังของกู่บรรจุพระอัฐิ
พญาติโลกราช (พ.ศ.2030) วดัมหาโพธาราม จ.เชยีงใหม่
(บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.2555)

สมัยที่ 2 เป็นช่วงสมัยที่มีการบูรณะเจดีย์ประธาน โดยพิจารณาจากร่องรอย

การก่ออิฐทับองค์ระฆัง (ดู ภาพที่ 2) ร่องรอยการฉาบปูนทับปูนเดิม (ดู ภาพ

ที่ 3) และการสร้างฐานเขียง 3 ชั้น ที่มุมทั้ง 4 ของเจดีย์ประธานซึ่งมีการน�ำ

อิฐไปก่อเสริม (ดู ภาพที่ 4 - 5) โดยเฉพาะอย่างยิ่งร่องรอยของการก่ออิฐ

พอกทบัองค์ระฆงัเดมิทีห่นาขึน้กว่าเดมิ ท�ำให้พืน้ทีบ่นเรือนธาตุเหลอืไม่มาก

นัก ดงันัน้ จึงมคีวามพยายามในการดดัแปลงให้เป็นเจดีย์ทรงระฆงัแบบเจดีย์

ลังกา ดังเห็นได้จากบัวปากระฆังซึ่งปรากฏให้เห็นอยู่ในปัจจุบัน (ภาพที่ 13) 

ลักษณะดังกล่าวใกล้เคียงกับกู่บรรจุพระบรมอัฐิของพระเจ้าติโลกราชในวัด

มหาโพธาราม สร้างขึ้นในรัชกาลของพญายอดเชียงราย (พุทธศักราช 2030  

- 2038) เมื่อต้นรัชกาล3 ซึ่งมีลักษณะทางสถาปัตยกรรมเป็นเจดีย์ทรงลังกา

ชินกาลมาลีปกรณ์กล่าวถึงการสร้างบรรจุพระบรมอัฐิของพญาติโลกราชไว้ว่า “เมื่อพระเจ้า

สิริธรรมจักรพรรดิพิลกสวรรคตแล้ว พระราชนัดดาของพระองค์พระนามว่า เจ้ายอดเชียงราย 

ประสูติเมื่อปีชวด (จ.ศ.818/พ.ศ.2000) มีพระชนมายุได้ 31 ปี ครองราชสมบัติในปีมะแม... 

เอาหบีทองค�ำไปอญัเชญิพระบรมศพพระเจ้าพลิกพระราชอยักาของพระองค์ไปถวายพระเพลงิ

ที่วัดมหาโพธาราม ครั้นถวายพระเพลิงเสร็จแล้ว ทรงสร้างสถูปใหญ่ในวัดนั้นแล้วบรรจุพระอัฐิ

ในสถูปนั้นบูชาตลอดมา” (รัตนปัญญาเถระ 2510, 134)

3



95 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

บนเรอืนธาตสุีเ่หลีย่ม มฐีานเขยีงซ้อนลดหลัน่ขึน้ไป 3 ชัน้ รองรบัฐานสีเ่หลีย่ม

เพิ่มมุม เหนือขึ้นไปเป็นเรือนธาตุในผังสี่เหลี่ยมจัตุรัส ซึ่งทั้ง 4 ด้านของเรือน

มีซุ้มจระน�ำทั้ง 4 ด้าน เหนือขึ้นไปเป็นบัวถลารองรับฐานสี่เหลี่ยมเพิ่มมุมถัด

ไปเป็นฐานกลม 3 ชัน้ทีม่บัีวปากระฆงัรองรบัองค์ระฆัง ต่อด้วยปล้องไฉน และ

ปลียอด แต่ไม่มีบัลลังก์รองรับเหมือนเจดีย์ลังกาทั่วไป (ภาพที่ 14) แสดงให้

เห็นพัฒนาการที่สืบทอดมาจากเจดีย์เชียงยันจากการสร้างเจดีย์ทรงระฆัง

บนเรือนธาตุสี่เหลี่ยม แต่ปรับเปลี่ยนจากเจดีย์ห้ายอดให้เป็นเจดีย์ทรงลังกา

นอกจากน้ี จากร่องรอยการฉาบปูนทบัปูนเดมิของเจดย์ีประธานวดัเกาะกลาง

ท�ำให้ทราบได้ว่า ลวดลายปูนปั้นที่ปรากฏในปัจจุบันน่าจะมีการสร้างข้ึนใน

สมัยที่ 2 และจากลักษณะของลวดลายพรรณพฤกษาท่ีประดับกรอบซุ้มวง

โค้งจระน�ำทางด้านทิศเหนือเป็นลวดลายพรรณพฤกษา 2 ชั้น ปลายกรอบ

วงโค้งของซุ้มประดับด้วยประติมากรรมปูนปั้นมกร (ภาพท่ี15) ลักษณะดัง

กล่าวใกล้เคยีงกบัลวดลายกรอบซุม้โค้งจระน�ำของเจดีย์ทรงลงักาใกล้บรเิวณ

ภาพที ่15 ภาพถ่ายลวดลายพรรณพฤกษา ซุม้วง
โค้งทางด้านทิศเหนือของเจดีย์ประธาน (บันทึก
ภาพเมื่อ พ.ศ.2555)

ภาพที ่16 ภาพลวดลายพรรณพฤกษาประดบัซุม้วง
โค้ง เจดย์ีทรงลงักาวดัป่าแดงมหาวหิาร จ.เชยีงใหม่
(ที่มา: จิรศักดิ์ 2545, 39)



96

กับวัดป่าแดงมหาวิหาร4 จังหวัดเชียงใหม่ ที่มีลักษณะลายพรรณพฤกษา

ดอกไม้ ใบไม้ อยูภ่ายในเส้นแนวกรอบของซุ้มหน้านาง ปลายซุ้มทัง้ 2 ข้างท�ำ

เป็นรูปตัวเหงา (ภาพที่ 16) ลวดลายพรรณพฤกษาที่ปรากฏนั้นเป็นอิทธิพล

ที่ได้รับจากลวดลายพรรณพฤกษา ในศิลปะเครื่องถ้วยจีนสมัยราชวงศ์หมิง 

(พทุธศักราช 1911 - 2187) และสร้างอย่างต่อเนือ่งและมลีกัษณะใกล้เคยีงกนั

ตั้งแต่สมัยพระเจ้าติโลกราช (พุทธศักราช 1984 - 2030) พญายอดเชียงราย 

(พุทธศักราช 2030 - 2038) และพระเมืองแก้ว (พุทธศักราช 2038 - 2069) 

แต่จากลวดลายที่มีความใกล้เคียงมากกับกู่บรรจุพระบรมอัฐิของพระเจ้า 

ตโิลกราชในรชัสมัยพญายอดเชยีงราย (พทุธศกัราช 2030 - 2038)  จงึก�ำหนด

อายุเวลาของการปฏิสังขรณ์เจดีย์ประธานวัดเกาะกลางตรงกับรัชกาลของ

พระองค์ หรือประมาณครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ 21

ส่วนการสร้างฐานเขียง 3 ชั้นที่มุมทั้ง 4 ของเจดีย์ประธานวัดเกาะกลาง จาก

การศึกษาพบว่า ในศิลปะล้านนาไม่พบการก่อพอกฐานเขียงของเจดีย์ พบ

แต่การสร้างฐานบัว 3 ชั้นเพิ่มเท่านั้น จึงเป็นไปได้ว่าการสร้างฐานเขียงของ

เจดย์ีประธานวดัเกาะกลาง อาจสร้างขึน้เพือ่เสรมิฐานให้มคีวามมัน่คงมากยิง่

ขึ้น เพราะเมื่อมีการบูรณะองค์ระฆังของเจดีย์ให้มีขนาดใหญ่โตขึ้นประกอบ

กับเจดีย์มีความเก่าแก่ จึงความจ�ำเป็นที่ต้องสร้างฐานเพื่อพยุงน�้ำหนักของ

เรือนธาตุเอาไว้

วัดป่าแดงมหาวิหารเป็นศูนย์กลางของคณะสงฆ์สีหฬ ที่เดินทางเข้ามาเชียงใหม่ในพุทธศักราช 

1973 รัชสมัยพญาสามฝั่งแกน โดยสถาปนาคณะสงฆ์สีหฬที่วัดป่าแดงเชิงดอยสุเทพ ต่อมาได้

เกิดเหตุวิวาทกับคณะสงฆ์ลังกาเดิม จึงถูกพญาสามฝั่งแกนขับไล่ออกจากเชียงใหม่ คร้ันเมื่อ

พระเจ้าติโลกราชขึ้นครองราชย์คณะสงฆ์สีหฬได้กลับมาเฟื่องฟูอีกครั้งหนึ่ง ในรัชสมัยพระเจ้า

ติโลกราชพระองค์ได้ทรงสร้างอุโบสถที่วัดป่าแดงมหาวิหารในพุทธศักราช 1995 บนที่ถวาย

พระเพลิงพระบรมศพพระราชชนกและพระราชชนนีของพระองค์ (รัตนปัญญาเถระ 2510, 

122 - 126)

4



97 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

การก�ำหนดอายุเวลากู่พระเจ้า

กู่พระเจ้า ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกของเจดีย์ประธานวัดเกาะกลาง (ภาพที่ 

17) มีก�ำแพงแก้วล้อมรอบแยกออกจากก�ำแพงแก้วทีล้่อมรอบฐานวหิารและ

เจดย์ีประธาน จากการพบแนวก�ำแพงแก้วล้อมรอบเป็นไปได้ว่า กูพ่ระเจ้าน่า

จะเป็นกู่ทีเ่คยประดษิฐานพระพทุธรปูหรอืปูชนยีวตัถอุยูภ่ายในวหิารของวดั

เกาะกลางมาก่อน ดงัตวัอย่างจากกูพ่ระเจ้าแก่นจนัทน์ ของวดัมหาโพธาราม

ซ่ึงกอ็ยูภ่ายในอโุบสถของวดัล้อมรอบด้วยเขตก�ำแพงแก้ว (ภาพที ่18) กูพ่ระ

ธาตุ ในวิหารจัตุรมุขวัดพระธาตุศรีจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่ (ภาพที่ 19)  

กูล่ายใกล้กบัวหิารลายค�ำวดัพระสงิห์ จงัหวดัเชยีงใหม่ หรือท่ีโขงพระเจ้าล้าน

ทอง ประดิษฐานภายในวิหารหลวงวัดพระธาตุล�ำปางหลวง จังหวัดล�ำปาง

ภาพที่ 17 ภาพถ่ายกู่พระเจ้า วัด
เกาะกลาง จ.ล�ำพูน (บันทึกภาพเมื่อ 
พ.ศ.2555)

ภาพที่ 18 ภาพถ่ายกู่พระเจ้า
แก่นจันทน์ (พ.ศ.2053)วัด
มหาโพธาราม จ.เชียงใหม่
(บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.2555)

ภาพท่ี 19 ภาพถ่ายกู ่พระ
ธาต ุ(พ.ศ.2060) ในวหิารจตัรุ
มุขวัดพระธาตุศรีจอมทอง
จ.เชียงใหม่ (ที่มา: ออนไลน์)



98

ลักษณะทางสถาปัตยกรรมของกู่พระเจ้าวัดเกาะกลาง เป็นกู่ทรงปราสาท มี

ฐานเขียงสี่เหลี่ยมจัตุรัสซ้อนลดหลั่นกัน 2 ชั้น รองรับฐานบัวลูกแก้วอกไก่

เพิ่มมุม รองรับองค์เรือนธาตุที่มีการก่อคูหาเป็นซุ้มโค้งโปร่งทะลุถึงกันทั้ง 4 

ด้าน แต่ละด้านรองรบัด้วยฐานเพิม่มมุ นอกจากนี ้ยงัพบร่องรอยของการก่อ

อิฐเป็นวงโค้งเหนือเรือนธาตุ ลักษณะดังที่กล่าวนี้ใกล้เคียงมากกับกู่พระเจ้า

แก่นจันทน์ที่ประดิษฐานพระเจ้าแก่นจันทน์5 และเป็นส่วนหนึ่งของอุโบสถ

วัดมหาโพธาราม จังหวัดเชียงใหม่ สร้างขึ้นเมื่อพุทธศักราช 2053 ตรงกับรัช

สมัยพระเมืองแก้ว (พุทธศักราช 2038 - 2069) ลักษณะเป็นกู่ทรงปราสาท

เช่นเดียวกับวัดเกาะกลาง ประกอบด้วย ฐานเขียงสี่เหลี่ยมรองรับฐานเขียง

เพิ่มมุม โดยเฉพาะอย่างยิ่งการก่อคูหาทั้ง 4 ด้านก่อเป็นซุ้มโค้งแบบการก่อ 

Arch โปร่งทะลุกันทั้ง 4 ด้านเช่นเดียวกับกู่พระเจ้าของวัดเกาะกลาง ยอด

กู่มีลักษณะเหมือนกันแต่ย่อส่วนให้มีขนาดเล็กลง เหนือข้ึนไปเป็นฐานปัทม์

บัวถลาที่รองรับยอดดอกบัวตูม 

ดงันัน้ ถ้าพจิารณาลกัษณะทางสถาปัตยกรรมแล้วจะเหน็ว่า กูพ่ระเจ้าของวดั

เกาะกลางมลีกัษณะทีใ่กล้เคยีงกนักบักูพ่ระเจ้าแก่นจันทน์ ทัง้การสร้างซุ้มโค้ง

ทีท่ะลกัุนทัง้ 4 ด้าน รวมไปถงึการก่อซุม้โค้ง (Arch) จงึสนันษิฐานว่าหากส่วน

ยอดของกู่พระเจ้าวัดเกาะกลางไม่พังทลาย น่าจะมีลักษณะที่ใกล้เคียงกับกู่

ชนิกาลมาลปีกรณ์กล่าวถงึการสร้างพระพทุธปฏมิาไม้จันทน์โดยพระเจ้าปเสนทิโกศล ต่อมาได้

อัญเชิญมาประดิษฐานในสุวรรณภูมิที่เมืองตาก จนได้เชิญไปประดิษฐานที่วัดดอนชัย จังหวัด

พะเยา ต่อมาในปีพุทธศักราช 2021 ได้อัญเชิญมายังวัดศรีภูมิที่เชียงใหม่ ตรงกับรัชสมัยของ

พระเจ้าติโลกราช ซึ่งต่อมาพระเมืองแก้วได้อัญเชิญไปไว้ที่วัดสวนดอก จนกระทั่งได้อัญเชิญมา

ประดิษฐานที่วัดมหาโพธารามในปี 2053 (รัตนปัญญาเถระ 2510, 163 - 165)

5



99 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

พระเจ้าแก่นจันทน์ของวัดมหาโพธาราม ซึ่งมีเรือนธาตุชั้นที่ 2 เลียนแบบ

เรือนธาตุชั้นแรก ยอดเป็นบัวตูม หากสมบูรณ์จะประกอบด้วยซุ้มบัญชรใน

แต่ละด้านและสถูปิกะหรือเจดีย์จ�ำลองที่มุม ในลักษณะเดียวกับกู่พระธาตุ

ที่วัดพระธาตุศรีจอมทอง อ�ำเภอจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่ (ภาพที่ 18) ที่

สร้างขึ้นเมื่อพุทธศักราช 2060 (พิริยะ 2555ก, 162) จึงก�ำหนดอายุเวลา

ของกู่พระเจ้าวัดเกาะกลางว่า น่าจะใกล้เคียงกับช่วงระยะเวลาที่มีการสร้าง

กู่พระเจ้าแก่นจันทน์ และกู่พระธาตุวัดพระธาตุศรีจอมทอง ในช่วงประมาณ

กลางพุทธศตวรรษที่ 21

การก�ำหนดอายุเวลากู่กลางน�้ำ

ภาพที่ 20 ภาพถ่ายกลุ่มโบราณสถานหมายเลข 3 (กู่กลางน�้ำ) (บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ.2555)



100

กูก่ลางน�ำ้ ตัง้อยูน่อกก�ำแพงวดัเกาะกลางในปัจจบัุนอยู ่ห่างจากเจดย์ีประธาน

วัดเกาะกลางไปทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือประมาณ 80 เมตร (ภาพที่ 20) 

ลกัษณะสถาปัตยกรรมเป็นเจดย์ีบนเรอืนธาตส่ีุเหล่ียมโปร่ง มลีานประทักษณิ 

2 ชั้น โดยชั้นแรกสร้างขึ้นบนฐานเขียงกลมขนาดใหญ่ มีการสร้างบันไดทาง

ขึน้ทางด้านทศิตะวันตกข้ึนสูล่านประทักษณิ ซึง่ฐานเขยีงกลมนีไ้ด้รองรบัฐาน

ปัทม์สี่เหลี่ยมที่มีการสร้างมุขยื่นออกไป 3 ด้าน โดยอีกด้านหนึ่งทางด้านทิศ

ตะวันตกสร้างเป็นบันไดทางขึ้นสู่ลานประทักษิณ ซึ่งตรงกับลานประทักษิณ

ชัน้แรก และทางด้านทศิใต้พบร่องรอยการประดิษฐานพระพทุธรปู เหนอืขึน้

ไปเรือนธาตุที่มีการสร้างซุ้มจระน�ำยื่นออกมาเล็กน้อยทั้ง 4 ด้าน โดยมีฐาน

ปัทม์รองรบั เรอืนฐานมกีารสร้างโปร่งทะลกุนัท้ัง 4 ด้าน ภายในมเีสาสีเ่หลีย่ม

พบร่องรอยการทาชาด เสาดังกล่าวเป็นแกนกลางรองรับส่วนขององค์เจดีย์

และยอด นอกจากนี ้บนลานประทกัษณิชัน้ทีห่นึง่พบยอดของกูแ่ละลวดลาย

ปนูป้ันประดบั ตลอดจนยงัมกีารขดุค้นพบประตมิากรรมปนูป้ันบริเวณเจดีย์

แห่งนี้ ได้แก่ ลวดลายพรรณพฤกษา นาค มกร เศียรเทวดา กินรี เทวดาปูน

ปั้น สิงห์ ยักษิณี เป็นต้น

จากลักษณะทางสถาปัตยกรรมของกูด่งักล่าวได้มกีารสนันษิฐานรปูแบบของ

กู่กลางน�้ำไว้ 3 รูปแบบ ดังนี้



101 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ภาพท่ี 21 ภาพรปูแบบสนันษิฐานกูก่ลางน�ำ้ แบบ
ที่ 1 (ที่มา: เฌอกรีน 2548, 33)

ภาพท่ี 23 ภาพรปูแบบสนันษิฐานกูก่ลางน�ำ้ แบบ
ที่ 3 (ที่มา: เฌอกรีน 2548, 33 )

ภาพท่ี 22 ภาพรปูแบบสนันษิฐานกูก่ลางน�ำ้ แบบ
ที่ 2 (ที่มา: เฌอกรีน 2548, 33)

ภาพที่ 24 กู่พญาเมียะเต่งตันที่พุกาม มีการสร้าง
ฐานทักษณิรูปวงกลมสองชัน้ มบีนัไดทอดจากฐาน
สู่ลานทักษิณทั้งสองชั้น สถูปประธานอยู่ในผัง
วงกลม  (ที่มา: เกรียงไกร 2551, 342)



102

รปูแบบที ่1 กรณท่ีีแนวอฐิด้านทิศตะวนัตกเป็นแนวบนัได และต้ังอยูบ่นพืน้ที่

ใช้งานในระดบัใกล้เคยีงกบัฐานรากอาคาร (ภาพที ่21) (เฌอกรนี 2548, 33)

รูปแบบที่ 2 กรณีที่แนวอิฐด้านทิศตะวันตกเป็นแนวทางเดินเชื่อมระหว่าง

ขอบสระอีกด้าน (ภาพที่ 22) (เฌอกรีน 2548, 33)

รูปแบบที่ 3 มีรูปแบบลักษณะที่ใกล้เคียงกันกับกู่พญาเมียะเต่งตันท่ีพุกาม 

(ภาพที่ 24) เป็นกู่พญาที่สร้างขึ้นในสมัยพุกาม คือ มีการสร้างฐานทักษิณรูป

วงกลมสองชัน้ มีบันไดทอดจากฐานสู่ลานทักษณิทัง้สองชัน้ เจดีย์ประธานอยู่

ในผังวงกลม ลักษณะดังกล่าวอาจได้รับอิทธิพลการสร้างมาจากศิลปะพม่า 

ในสมัยพุกาม เพียงแต่การสร้างเจดีย์กลางน�้ำวัดเกาะกลางได้สร้างอยู่ในผัง

สี่เหลี่ยมยกเก็จ (ภาพที่ 23) (เกรียงไกร 2551, 342)

ผู้เขียนมีความเห็นว่าลักษณะทางสถาปัตยกรรมดังกล่าวเป็นการสร้าง

เจดีย์ที่มีรูปแบบผสมผสานจากการสร้างเจดีย์เชียงยันและเจดีย์ประธานวัด

เกาะกลาง ซึ่งมีลักษณะทางสถาปัตยกรรมท่ีใกล้เคียงกัน กล่าวคือ เรือน

ธาตุสี่เหลี่ยมรองรับเจดีย์ทั้งห้ายอด โดยมีเจดีย์ประธานอยู่ตรงกลางและ 

มสีถปิูกะล้อมรอบทัง้ 4 มมุ (ดู ภาพที ่6) หรอือาจอยูใ่นรูปแบบของเจดย์ีทรง

ลังกาในลักษณะเช่นเดียวกันกับเจดีย์ประธานวัดเกาะกลางในสมัยที่ 2 ซึ่งมี

การปรบัเปลีย่นจากเจดย์ีห้ายอดเป็นเจดีย์ทรงลงักากเ็ป็นได้ (ด ูภาพที ่1) อกี

ทั้งได้ผสมผสานรูปแบบการสร้างองค์เรือนธาตุให้โปร่งทะลุกันทั้ง 4 ด้าน ดัง

จะเห็นจากกู่พระเจ้าวัดเกาะกลาง (ดู ภาพที่ 17) และกู่พระเจ้าแก่นจันทน์

ในวัดมหาโพธาราม (ภาพที่ 18) แต่ให้เรือนธาตุตั้งอยู่บนฐานเขียงที่มีมุขทั้ง 

4 ยื่นออกมาทางด้านทิศตะวันตก มุขที่ยื่นออกมาได้สร้างเป็นบันไดทางขึ้น



103 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

สู่ลานประทักษิณซึ่งฐานเขียงกลม และมีทางขึ้นทางด้านทิศตะวันตกในแนว

เดียวกันกับบันไดของฐานจัตุรมุขเพิ่มขึ้น

ภาพที่ 25 ภาพปูนปั้นรูปเทวดาวัดเกาะกลาง 
(ที่มา: พิชญา สุ่มจินดา)

ภาพที ่26 ภาพถ่ายปนูป้ันรปูเทวดาประดบัผนงั
วิหารเจ็ดยอด (พ.ศ. 2020) วัดมหาโพธาราม 
(วัดเจ็ดยอด) จ.เชียงใหม่ (บันทึกภาพเมื่อ พ.ศ. 
2555)

อายุเวลาของกู่กลางน�้ำดังกล่าวยังมีข้อสนับสนุนจากลวดลายปูนปั้นที่ได้

จากการขุดแต่ง ตัวอย่างเช่นเครื่องแต่งกายของเทวดาปูนปั้น (ภาพที่ 25) 

นับว่าใกล้เคียงมากกับเครื่องแต่งกายเทวดาปูนปั้นบนผนังวิหารวัดเจ็ดยอด 

วัดมหาโพธาราม สร้างเมื่อประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ 21 (ภาพท่ี 27) 

ลักษณะเป็นการผูกแพรแถบระโยงระยางหลายชั้น แต่ของรูปเทวดาปูนปั้น



104

ภาพที ่27 เศยีรเทวดาปนูป้ัน (ภาพซ้าย) และ กนิร ี(ภาพขวา) ทีขุ่ดค้นพบใน
บริเวณสถูปกลางน�้ำ วัดเกาะกลาง จ.ล�ำพูน (ที่มา: เฌอกรีน 2548, 49, 51)

ที่วัดเกาะกลางมีความซับซ้อนกว่า จึงอาจเป็นพัฒนาการที่เกิดขึ้นในสมัย

หลังจากเครื่องแต่งกายของเทวดาปูนปั้นท่ีวิหารเจ็ดยอด ส่วนเศียรเทวดา

และกินรีที่ขุดค้นพบจากเจดีย์วัดเกาะกลาง (ภาพที่ 27) เมื่อพิจารณาจาก

เคร่ืองประดับและลักษณะของพระพักตร์แล้วก็พบว่า มีลักษณะใกล้เคียง

กับเทวดาปูนปั้นบนผนังวิหารวัดเจ็ดยอดเช่นกัน (ภาพที่ 28) กล่าวคือ ทรง

สวมกะบังพักตร์อันประกอบด้วยกระจัง 3 ยอด และมงกุฎทรงสูง พระเนตร

เหมือนกลีบบัว พระขนงโก่ง โดยเฉพาะเศียรเทวดาที่มีพระหนุอูม ใกล้เคียง

กนักบัพระพกัตร์ของพระพทุธสหิิงค์ท่ีเริม่มกีารจ�ำลองอย่างแพร่หลายในล้าน

นา ตั้งแต่ช่วงต้นพุทธศตวรรษที่ 21 เป็นต้นไป (ภาพที่ 29) ผู้เขียนจึงก�ำหนด

อายเุวลาของกูก่ลางน�ำ้อยูใ่นช่วงประมาณกลางพุทธศตวรรษที ่21 ใกล้เคยีง

กับผลการศึกษาของศักดิ์ชัย สายสิงห์ (2552, 118) ที่ก�ำหนดอายุเวลาไว้

ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ 21



105 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ภาพที ่28 เทวดาปนูป้ัน วหิารเจ็ดยอด (พ.ศ.
2020) วัดมหาโพธารามจ.เชียงใหม่ (ที่มา: 
เฉลียว 2540, 76)

ภาพที่ 29 พระพุทธสิหิงค์จ�ำลอง (พ.ศ.2013)  
วัดพระเจ้าเม็งราย จ.เชียงใหม่ (ที่มา: พิชญา, 2556)

เมื่อพิจารณารูปแบบลักษณะทางสถาปัตยกรรมของกู่กลางน�้ำที่จงใจสร้าง

ให้มีน�้ำล้อมรอบ (ภาพที่ 19) รวมท้ังการสร้างเสาแกนกลางไว้ภายในเรือน

ธาตุ แสดงให้เห็นได้ว่าภายในเรือนธาตุของกู่อาจไม่ได้เป็นพ้ืนที่ไว้ส�ำหรับ

ประดิษฐานพระพุทธรูป เน่ืองจากพื้นท่ีภายในแคบและแต่เดิมอาจสร้าง

ประตูไม้ปิดไว้ทั้ง 4 ด้าน กู่กลางน�้ำจึงอาจเป็นเพียงสัญลักษณ์ของวิมาน 

ไพชยนต์ที่ประทับของพระอินทร์บนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เหนือยอดเขา

พระสุเมรุ ที่สร้างเป็นฐานกลมล้อมรอบด้วยมหานทีสีทันดร ตามคติจักรวาล

ของพุทธศาสนา ดังปรากฏภาพวิมานไพชยนต์หรือยอดเขาพระสุเมรุล้อม

รอบด้วยมหานทีสีทันดร ในสมุดภาพไตรภูมิฉบับอักษรธรรมล้านนา หรือรูป



106

เขาพระสุเมรุจ�ำลองหล่อโลหะ สร้างครอบทับบ่อน�้ำเดิมข้างวิหารหลวงด้าน

ทิศใต้ของวัดพระธาตุหริภุญชัย เป็นรูปสัตตบริภัณฑ์ทั้ง 7 ชั้นล้อมรอบเขา

พระสุเมรุซึ่งตอนบนเป็นที่ตั้งของวิมานไพชยนต์แปดเหล่ียมเทินด้วยช้างท้ัง 

8 ทิศ มีอายุเวลาประมาณกลางพุทธศตวรรษที่ 216 (รุ่งโรจน์ 2552, 372) 

สอดคล้องกับอายเุวลาของกูก่ลางน�ำ้ท่ีผูเ้ขยีนได้ก�ำหนดไว้ แสดงให้เหน็ว่าการ

จ�ำลองเขาจกัรวาลผ่านงานสถาปัตยกรรมและประติมากรรมดังกล่าว คงเป็น

ทีแ่พร่หลายในช่วงระยะเวลานี ้ต่อมาเพือ่เพิม่ความศกัด์ิสทิธิใ์ห้กบักูก่ลางน�ำ้

จึงน�ำพระพุทธรูปมาประดิษฐานไว้ ดังจะเห็นจากซุ้มมุขทางด้านทิศใต้ของ

สถูปที่มีร่องรอยการประดิษฐานของพระพุทธรูป ซึ่งอาจเป็นการสื่อความ

หมายโดยนยัถงึพุทธประวัตติอนเสดจ็โปรดพทุธมารดาบนสวรรค์ชัน้ดาวดงึส์

ผูเ้ขยีนมคีวามเหน็ว่าเมือ่พิจารณาถงึรปูแบบสถาปัตยกรรมดังกล่าวให้อยูใ่น

ลักษณะที่มีน�้ำล้อมรอบ ตลอดจนการสร้างเสาแกนกลางภายในองค์เรือน

ธาตนุี ้อาจเป็นไปได้ว่ากูก่ลางน�ำ้ คอื เขาพระสเุมรุทีต้ั่งอยูแ่กนกลางจักรวาล

ล้อมรอบด้วยมหานทีสทัีนดรตามคตจัิกรวาลของล้านนา โดยท่ีองค์เรอืนธาตุ

คอื ไพชยนต์มหาปราสาท วมิานของพระอนิทร์บนสวรรค์ชัน้ดาวดงึส์ ซ่ึงเมือ่

รูปแบบการสร้างเจดีย์กลางน�้ำเป็นไปในลักษณะที่สร้างเขาพระสุเมรุจ�ำลอง

ในวิทยานิพนธ์ เรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์ท่ีมาของสมุดภาพไตรภูมิ ของ รุ่งโรจน์ ภิรมย์

อนุกูล ได้กล่าวถึงประติมากรรมรูปเขาจักรวาลจ�ำลองวัดพระธาตุหริภุญชัย โดยเฉพาะวิมาน

ไพชยนต์ไว้ว่า มีลักษณะคล้ายกับอนิมิสเจดีย์หนึ่งในสัตตมหาสถานที่วัดมหาโพธาราม ที่สร้าง

ข้ึนในสมัยพระเจ้าตโิลกราช และยงัมรีปูแบบทีค่ล้ายคลึงกบัปราสาทจ�ำลองทีต่ัง้ประดบัตามมมุ

รัว้หอกล้อมพระธาตหุรภุิญชยัด้วยเช่นกนั เช่ือกันว่าสร้างขึน้รชัสมยัพระเมอืงแก้ว (พทุธศกัราช 

2038 - 2069) จงึน่าจะเป็นไปได้ว่ารปูจักรวาลทีว่ดัพระธาตหุริภุญชยั น่าจะสร้างขึน้ในราวพุทธ

ศตวรรษที ่21 และปัจจุบัน ยงัเป็นประติมากรรมรปูจ�ำลองเขาจกัรวาลทีพ่บเพยีงชิน้เดยีวในไทย

6



107 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ตามคติจักรวาลในล้านนาเช่นเดียวกันกับเขาพระสุเมรุจ�ำลอง ที่วัดพระ

ธาตุหริภุญชัย จังหวัดล�ำพูน ที่น่าจะมีการสร้างข้ึนในรัชสมัยพระเมืองแก้ว   

ดังนั้น จึงมีความเป็นไปได้ว่าเจดีย์กลางน�้ำนี้น่าจะมีการสร้างขึ้นในช่วงเวลา

เดยีวกนัหรอืภายหลงัจากนัน้เลก็น้อย กล่าวคอื น่าจะมกีารสร้างข้ึนในช่วงรัช

สมัยพระเมืองแก้วเป็นต้นมา การก�ำหนดอายเุวลาดงักล่าวนีจ้งึสอดคล้องกบั

การก�ำหนดอายุเวลาจากลักษณะทางสถาปัตยกรรมและประติมากรรมปูน

ปั้นที่กล่าวมาแล้วข้างต้น



108

บทสรุป

ที่ผ่านมานักวิชาการต่างก�ำหนดอายุของเจดีย์วัดเกาะกลางว่ามีอายุราว

พุทธศตวรรษที่ 19 และส่วนใหญ่ได้มีการตีความรูปแบบและสถาปัตยกรรม

ของเจดีย์ในล้านนาว่าได้รับอิทธิพลจากศิลปะพุกามในประเทศพม่า ผลจาก

การศึกษาของผู้เขียนได้ข้อสรุปที่แตกต่างไปจากเดิมอยู่บ้าง กล่าวคือ เจดีย์

ประธานของวดัเกาะกลาง น่าจะมกีารสร้าง 2 สมยั ได้แก่ สมยัที ่1 ตรงกบัช่วง

ปลายพทุธศตวรรษท่ี 20 ถึงต้นศตวรรษท่ี 21 ในช่วงรัชกาลพระเจ้าติโลกราช 

(พุทธศักราช 1984 - 2030) โดยพิจารณาจากการขุดพบกลีบบัวดินเผาอัน

เป็นสิ่งที่สามารถยืนยันได้ว่ารูปแบบทางสถาปัตยกรรมของเจดีย์ประธานใน

สมยัแรก คงมลัีกษณะทีเ่หมอืนกบัยอดบวัคลุม่เถาของเจดีย์เชยีงยนัในวดัพระ

ธาตหุรภิญุไชย จงัหวดัล�ำพนู ซึง่เป็นเจดย์ีห้ายอดตัง้อยูบ่นเรือนธาตุสีเ่หล่ียม

มซุ้ีมจระน�ำทัง้ 4 ด้านแบบเดยีวกบัเจดีย์ประธานวดัเกาะกลาง จงึเป็นไปได้ที่

รปูแบบเดมิของเจดย์ีประธานวดัเกาะกลางอาจเป็นเจดีย์ห้ายอดเช่นเดียวกบั

เจดย์ีเชียงยนัทีเ่ป็นต้นแบบในการก่อสร้าง โดยก�ำหนดอายเุวลาของเจดย์ีเชยีง

ยันไม่เก่าไปกว่าครึ่งหลังพุทธศตวรรษที่ 20 จากความคล้ายคลึงกับเจดีย์ห้า

ยอดที่ปรากฏในแบบจ�ำลองมหาโพธิ์พบที่วัดนาถังในธิเบต มีจารึกตรงกับ

รัชกาลพระจักรพรรดิหย่งเล่อ (พุทธศักราช 1946 - 1967) แห่งราชวงศ์ 

หมิงร่วมสมัยกับรัชกาลพระเจ้าติโลกราช

ต่อมาเมื่อได้มีการบูรณะใหม่ (สมัยที่ 2) จากลักษณะการก่ออิฐและฉาบปูน

ทับมีการก่อพอกเจดีย์ใหม่ ซึ่งเมื่อพอกแล้วท�ำให้พื้นที่บนเรือนธาตุเหลือไม่

มากนัก จงึได้ร้ือสถูปิกะหรอืเจดย์ีมมุบรวิารท้ัง 4 ออกไปดดัแปลงให้เป็นเจดย์ี



109 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ทรงลังกาเพียงยอดเดยีว เนือ่งจากมกีารพบบวัปากระฆงัอนัเป็นลกัษณะของ

เจดีย์ทรงลังกา ซึ่งใกล้เคียงกับการประดับบัวปากระฆังของกู่บรรจุพระบรม

อัฐิของพญาติโลกราชในวัดมหาโพธาราม สร้างขึ้นเมื่อพุทธศักราช 2030 รัช

สมัยพญายอดเชียงราย (พุทธศักราช 2030 - 2038)

นอกจากนี้ ลายปูนปั้นพรรณพฤกษาประดับบัวคอเสื้อและบัวเชิงที่ท�ำขึ้น

ใหม่ยังมีรูปแบบใกล้เคียงกับลวดลายปูนปั้นบัวคอเสื้อลายพรรณพฤกษา

ประดับกู่บรรจุพระอัฐพญาติโลกราช ลวดลายพรรณพฤกษาดังกล่าวนิยม

สร้างต่อเนื่องตั้งแต่สมัยพระเจ้าติโลกราช (พุทธศักราช 1984 - 2030) ดัง

จะเห็นได้จากลวดลายปูนปั้นประดับบนผนังวิหารเจ็ดยอด วัดโพธาราม (วัด

เจ็ดยอด) (พุทธศักราช 2020) จากลักษณะลวดลายพรรณพฤกษาดังกล่าว

เป็นลวดลายที่ได้รับอิทธิพลจากศิลปะจีน ในสมัยราชวงศ์หมิง (พุทธศักราช 

1911 - 2187) สอดคล้องกับการสร้างลวดลายพรรณพฤกษาที่สร้างอย่าง

ต่อเนื่องและมีลักษณะใกล้เคียงกัน ตั้งแต่รัชสมัยพระเจ้าติโลกราชจนถึง

รัชกาลพระเมืองแก้ว แต่จากความคล้ายคลึงกับลวดลายที่กู่บรรจุพระบรม

อัฐิพระเจ้าติโลกราชท่ีสร้างขึ้นในรัชสมัยพญายอดเชียงราย (พุทธศักราช 

2030 - 2038) จึงก�ำหนดอายุเวลาของการบูรณปฏิสังขรณ์สมัยท่ี 2 ของ

เจดีย์ประธานวัดเกาะกลางตรงกับรัชกาลของพระองค์ หรือประมาณครึ่ง

แรกของพุทธศตวรรษที่ 21

ส�ำหรับอายุเวลาของกู่พระเจ้า ก�ำหนดอายุเวลาไว้ประมาณรัชสมัยพระ

เมืองแก้ว (พุทธศักราช 2038 - 2069) เนื่องจากมีลักษณะที่ใกล้เคียงกัน

กับกู่พระเจ้าแก่นจันทน์ วัดมหาโพธาราม ที่สร้างขึ้นในพุทธศักราช 2053 



110

ในรัชสมัยพระเมืองแก้ว ทั้งลักษณะการท�ำซุ้มโค้งที่ทะลุกันทั้ง 4 ด้าน และ

หากสมบูรณ์ก็จะมีรูปแบบคล้ายคลึงกันทั้งกู่พระเจ้าแก่นจันทน์ และกู่พระ

ธาตุวัดพระธาตุศรีจอมทอง ที่สร้างขึ้นเมื่อประมาณพุทธศักราช 2060 จึง

สนันษิฐานว่ากูพ่ระเจ้าของวดัเกาะกลางน่าจะสร้างขึน้ในช่วงประมาณกลาง

พุทธศตวรรษที่ 21 เป็นต้นมา

กู่กลางน�้ำเมื่อเปรียบเทียบและก�ำหนดอายุเวลาพบว่าน่าจะสร้างขึ้นในสมัย

หลังพระเมืองแก้วเป็นต้นมา เนื่องจากรูปแบบลักษณะทางสถาปัตยกรรม

ของกู่กลางน�้ำ เป็นการผสมผสานของรูปแบบทางสถาปัตยกรรมภายในวัด 

ดังเหน็ได้จากเรอืนธาตทุีใ่กล้เคยีงกบัเจดย์ีประธานของเกาะกลาง พร้อมทัง้ได้

ผสมผสานกับรปูแบบการสร้างองค์เรอืนธาตใุห้โปร่งทะลกุนัทัง้ 4 ด้าน ดงัจะ

เหน็จากกูพ่ระเจ้าของวัดเกาะกลางและกูพ่ระเจ้าแก่นจนัทน์วดัมหาโพธาราม 

จังหวัดเชียงใหม่ ที่สร้างในช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ 21

นอกจากน้ี จากลักษณะลวดลายปนูป้ันทีข่ดุค้นพบ เมือ่เปรียบเทยีบลวดลาย

จากลักษณะลวดลายท่ีใกล้เคียงกัน ดังเช่นเครื่องแต่งกายเทวดาปูนปั้นมี

ลกัษณะใกล้เคยีงกับเทวดาปนูป้ันบนผนงัวิหารเจ็ดยอด (พทุธศกัราช 2020) 

วดัมหาโพธาราม แต่เคร่ืองแต่งกายของเทวดาปนูป้ันของวดัเกาะกลางมคีวาม

ซับซอ้นกว่าเทวดาปูนปัน้บนผนังวิหารวัดเจ็ดยอด จงึอาจเป็นไปไดว้่าเทวดา

ปนูป้ันองค์นีน่้าจะสร้างข้ึนในสมยัหลงัเทวดาปูนป้ันบนผนงัวิหารเจด็ยอด ดัง

นั้น ผู้เขียนจึงก�ำหนดอายุเวลาของกู่กลางน�้ำอยู่ในช่วงประมาณกลางพุทธ

ศตวรรษที่ 21 เช่นกัน อนึ่ง เมื่อพิจารณารูปแบบลักษณะทางสถาปัตยกรรม

ของกู่กลางน�้ำที่มีการสร้างให้อยู่ในลักษณะที่มีน�้ำล้อมรอบ รวมทั้งการสร้าง



111 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

เสาแกนกลางไว้ภายในองค์เรือนธาตุ แสดงให้เห็นได้ว่าภายในองค์เรือนธาตุ

อาจไม่ได้เป็นพื้นที่ไว้ส�ำหรับประดิษฐานพระพุทธรูป เนื่องจากพ้ืนท่ีภายใน

มีลักษณะแคบ กู่ดังกล่าวอาจสร้างขึ้นเพื่อเป็นสัญลักษณ์ของวิมานไพชยนต์

บนสวรรค์ชัน้ดาวดงึส์เหนอืยอดเขาพระสเุมรทุีล้่อมรอบด้วยมหานทสีีทนัดร

ตามคติจักรวาลในพุทธศาสนา ต่อมาได้น�ำพระพุทธรูปมาประดิษฐานในซุ้ม

มุขทางด้านทิศใต้ของกู่



112

บรรณานุกรม

เกรียงไกร เกิดศิริ. 2551. พุกาม: การก่อรูปของสถาปัตยกรรมจากก้อนอิฐ 

	 แห่งความศรัทธา. กรุงเทพมหานคร: อุษาคเนย์.

โขมสี แสนจิตต์. 2552. เมืองโบราณหริภุญชัย จากหลักฐานโบราณคดี.  

	 วิทยานิพนธ์ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาโบราณคดีสมัย 

	 ประวัติศาสตร์ ภาควิชาโบราณคดี บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย 

	 ศิลปากร.

จิรศักดิ์ เดชวงศ์ญา. 2541. พระเจดีย์เมืองเชียงใหม่. เชียงใหม่: วรรณรักษ์.

	 . 2542. “เจดีย์วัดเกาะกลาง อ�ำเภอป่าซาง จังหวัดล�ำพูน.” เมือง 

	 โบราณ. 25(มกราคม - มีนาคม): 83 - 91. 

	 . 2545. ลวดลายปูนปั้นประดับโบราณสถานในเมืองเชียงใหม่.  

	 เชียงใหม่: นพบุรีการพิมพ์.

เฉลยีว ปิยะชน. 2540. ประตมิากรรมเทวดาและกนินรแห่งล้านนา. เชยีงใหม่:  

	 ส�ำนักงานส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

ชาญคณิต อาวรณ์. 2551. “เจดีย์ร้างวัดอุโมงค์: ความสัมพันธ์ระหว่างเมือง 

	 เชยีงใหม่และเชยีงแสนในงานช่างนครล�ำปาง.” วจิติรศลิป์ 1(ตลุาคม  

	 - มีนาคม): 42 - 59.



113 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

เชษฐ์ ติงสัญชลี. 2555ก. สัตตมหาสถาน: พุทธประวัติตอนเสวยวิมุตติสุขกับ 

	 ศลิปกรรมอนิเดยีและเอเชียอาคเนย์. กรงุเทพมหานคร: เมอืงโบราณ.

	 .  2555ข. เจดย์ีในศลิปะพม่า-มอญ: พฒันาการทางด้านรปูแบบต้ังแต่ 

	 ศิลปะศรีเกษตรถึงศิลปะมัณฑเล. กรุงเทพมหานคร: เมืองโบราณ.

เฌอ กรีน, ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัด. 2542. รายงานการขุดแต่งบูรณะและปรับปรุง 

	 ภูมิทัศน์ โบราณสถานวัดเกาะกลาง ต�ำบลบ้านเรือน อ�ำเภอป่าซาง  

	 จงัหวดัล�ำพนู. เชยีงใหม่ : ส�ำนกังานโบราณคดแีละพพิธิภณัฑสถาน 

	 แห่งชาติที่ 8 เชียงใหม่.

	 . 2548. งานการขุดแต่งโบราณสถานวัดเกาะกลาง หมู่ 8 ต�ำบล 

	 บ้านเรือน อ�ำเภอป่าซาง จังหวัดล�ำพูน. เชียงใหม่: ส�ำนักงาน 

	 โบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 8 เชียงใหม่.

	 . 2551. จดหมายเหตุงานบูรณะและปรับปรุงภูมิทัศน์วัดพระธาตุ 

	 หริภุญชัยวรมหาวิหาร ต.ในเมือง อ.เมือง จ. ล�ำพูน. เชียงใหม่:  

	 ส�ำนักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 8 เชียงใหม่.

ประชากิจกรจักร์, พระยา. 2515. พงศาวดารโยนก. กรุงเทพมหานคร: แพร่ 

	 พิทยา.

รัตนปัญญาเถระ. 2510. ชินกาลมาลีปกรณ์ แปลโดย แสง มนวิทูร. ม.ป.ท.:  

	 มิตรนราการพิมพ์.



114

พิชญา สุ่มจินดา. 2556. “เจดีย์เชียงยัน: ต้นแบบของเจดีย์ห้ายอดในศิลปะ 

	 ล้านนาและสุโขทัย.” (เอกสารยังไม่ได้ตีพิมพ์).

พิริยะ ไกรฤกษ์. 2555ก. รากเหง้าแห่งศิลปะไทย. พิมพ์ครั้งที่  2.  

	 กรุงเทพมหานคร: ริเวอร์บุ๊คส์.

	 . 2555ข. กึ่งพุทธกาลพุทธศิลป์ไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

	 กรุงเทพ.

เพ็ญสุภา สุขคตะ ใจอินทร์. 2550. ของดีท่ีบ้านเรือน: การประยุกต์ใช้ 

	 เอกลกัษณ์และภมูปัิญญาท้องถิน่เพือ่การจดัการท่องเทีย่วในชมุชน.  

	 เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

รุง่โรจน์ ภริมย์อนกุลู. 2552. การศกึษาเชงิวเิคราะห์ทีม่าของสมดุภาพไตรภมูิ 

	 รุ่งโรจน์ ภิรมย์อนุกูล. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศิลปากร.

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. 2551. ศิลปะเมืองเชียงแสน. กรุงเทพมหานคร: กรม 

	 ศิลปากร.

	 . 2552. รายงานการวิจัย เมืองล�ำพูนจากหลักฐานโบราณคดี ศิลปะ 

	 และเอกสารทางประวัติศาสตร์. เชียงใหม่: ส�ำนักศิลปากรที่ 8  

	 เชียงใหม่.

สมุดภาพไตรภูมิฉ บับอักษรธรรมล ้ านนาและอักษรขอม . 2547 .  

	 กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร.



115 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2556

ส�ำนักศลิปากรที ่8 เชยีงใหม่. ม.ป.ป. เอกสารข้อมลูจัดท�ำหนงัสืออเิล็กทรอนกิ  

	 ข้อมูลแหล่งโบราณคดีและโบราณสถานจังหวัดล�ำพูน. เชียงใหม่:  

	 ส�ำนักศิลปากรที่ 8 เชียงใหม่.

สุพินดา เจียรพิพัฒน์. 2542. การก�ำหนดอายุเวลาของสถูปในวัด 

	 จามเทวี จังหวัดล�ำพูน: การศึกษาเชิงประวัติศาสตร์ศิลปะ. 

 	 วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์  

	 คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

สุรสวัสดิ์ สุขสวัสดิ์, ม.ล. 2545. เที่ยววัด เที่ยววา ชมปูนปั้นล้านนา.  

	 กรุงเทพมหานคร: สายธาร.

Yan, Chongnian. 1989. Beijing-The Treasures of on Ancient Capital.  

	 Second editions. Beijing: Morning Glory. 

Heater, Karmary. N.d. Early Sino-Tibetan Art. England: Aris and  

	 Phillips.



116

ผูเ้ขยีนขอขอบคณุ อาจารย์พิชญา สุม่จนิดา อาจารย์ประจ�ำสาขา

วิชาศิลปะไทย ภาควิชาศิลปะไทย คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัย

เชียงใหม่ ผู้ให้ทั้งความรู้ ค�ำแนะน�ำ และค�ำวิจารณ์ที่มีประโยชน์

และมีคุณค่า คุณวรณัฐ ขจรศิลป์ นักศึกษามหาวิทยาลัย

รามค�ำแหง ผู้ให้ความช่วยเหลือเกี่ยวกับภาพถ่ายในสถานที่

ต่างๆ อย่างไรก็ดี ความบกพร่องอันเกิดจากบทความช้ินนี้เป็น

ของผู้เขียนเอง


