
วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

86

บทคัดย่อ

งานวิจัยเรื่อง “ศิลปะร่วมสมัยไทย1 ภายใต้แนวคิดหลังอาณานิคมในทศวรรษที่ 

1990” เน้นศึกษาการท�ำงานศิลปะของศิลปินไทยจ�ำนวน 3 ท่าน ได้แก่ ฤกษ์ฤทธิ์ 

ตีระวนิช นาวิน ลาวัลย์ชัยกุล และสุธี คุณาวิชยานนท์  ภายใต้พื้นฐานการศึกษา

ทฤษฎีหลังอาณานิคม

เนื่องจากการศึกษาหลังอาณานิคมนั้นมีแนวคิดที่หลากหลาย งานวิจัยนี้จึงหยิบ

แนวคิดบางส่วนที่เป็นรูปแบบเชิงภาพรวมแนวคิดหลักของหลังอาณานิคมคือ 
 

1. แนวคิดบูรพาคตินิยม ที่ว่าด้วยการสร้างตัวแทนตะวันออกในสายตาของ
 

ตะวันตกจากพื้นฐานวิธีคิดแบบทวิลักษณ์  2. แนวคิดลูกผสม ที่นำมาอธิบาย

ลักษณะการผสมผสานทางวัฒนธรรมเพื่อใช้ต่อรองปรัชญาสารัตถนิยมที่แฝง
 

อยู่ในความคิดอาณานิคม  3. แนวคิดชาติในยุคสมัยใหม่ที่เป็นผลพวงจากลัทธิ

อาณานิคม


1	 ผู้วิจัยต้องการใช้ค�ำว่า “ศิลปะร่วมสมัยไทย” (Thai Contemporary Art) หมายถึง รูปแบบศิลปะ
ที่ปรากฏขึ้นในยุคปัจจุบัน มีลักษณะถึงอัตลักษณ์ไทยที่หลากหลาย โดยไม่ได้เน้นถึงรูปแบบศิลปะ
ไทยประเพณี ศิลปะไทยประจ�ำชาติ และศิลปะไทยสมัยใหม่ที่พัฒนามาจากรากเหง้าประเพณีไทย

ศิลปะร่วมสมัยไทยภายใต้แนวคิด
หลังอาณานิคมในทศวรรษที่ 1990

ชญาน์วัต ปัญญาเพชร

นักศึกษาระดับบัณฑิตศึกษา ภาควิชาทฤษฎีศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร



87

ความสมัพนัธ์ระหว่างปฏบิตักิารศลิปะของศลิปินทัง้ 3 ท่านกบัทฤษฎหีลงัอาณานคิม 

บ่อยครั้งพบว่ามักเกี่ยวข้องกับชีวิตประจ�ำวัน สัญลักษณ์ชาติ อัตลักษณ์ วัฒนธรรม

ของชาติ เชื้อชาติหรือชาติพันธุ์  โดยใช้กลวิธีการน�ำเสนอที่หลากหลายในรูปแบบ

ผลงานศิลปะและความคิด ปฏิบัติการศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์พบว่ามีแนวคิดการสร้าง

ความเป็นอืน่และการผสมกลมกลนืทางวฒันธรรม ส่วนปฏบิตักิารศลิปะของสธุแีละ

นาวินเป็นทั้งการตอบสนองต่อความคิดชาตินิยม และเป็นการวิพากษ์ ท้าทาย หรือ

ต่อรอง “ความเป็นไทย” หรือชาตินิยมทางวัฒนธรรมกระแสหลักไปพร้อมๆ กัน

ค�ำส�ำคัญ : หลังอาณานิคม, ศิลปะร่วมสมัยไทย, ความเป็นไทย



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

88

Abstract


The research “Thai Contemporary Art under Postcolonialism in 

1990s” focuses on the artistic practice of three Thai artists as Rirkrit 

Tiravanija, Navin Rawanchaikul and Sutee Kunavichayanont to situating 

in postcolonial theory. 


Even the postcolonial theory have varied kinds of nation. This research 

aim to choose some pillars of the theory: 1. Orientalism - the image 

constructing of the East from the West based on binary opposition. 

2. Nation of hybridity – the cultural hybridity to negotiating the 

essentialistof colonial discourse. 3. Nation – a part of Modernism 

aftermath colonialism.


Thai Contemporary Art 
under Postcolonialism in 1990s

Chayawat Panyaphet

Graduate Student, Department of Art Theory, Silpakorn University



89

The relationship between artistic practice of the artists and 

postcolonial theory fluently relate to everyday live, symbols of 

nation, identities, nation cultures, race and ethnography in which 

they‘ve representedmany way in artworks and ideas. Rirkrit’s artistic 

practice occurs the concept of the others and the cultural hybridity. 

Navin and Suttee’s artistic practice simultaneously responds, 

challenges and counters discourse of Thainess or nationalist discourse 

of Thai culture.


Keyword : Postcolonialism, Thai Contemporary Art, Thainess




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

90

บทนำ


การล่าอาณานิคมที่เกิดขึ้นประมาณคริสต์ศตวรรษที่ 19 ได้สร้างระบบชุดความรู้

หรือความเช่ือท่ีว่าด้วยอาณานิคมซ่ึงมีความเก่ียวข้องกับแนวคิดยุโรปเป็นศูนย์กลาง 
 

(Eurocentrism) และภาวะสมัยใหม่ (Modernity) และยังผูกติดความคิดเรื่อง

เชื้อชาติที่เติบโตมาพร้อมกับลัทธิจักรวรรดินิยมยุโรป ที่เจ้าอาณานิคมนำมาอ้าง

สิทธ์ิอันชอบธรรมในฐานะผู้มีอารยธรรมอันเจริญก้าวหน้าหรือเป็นผู้ศิวิไลซ์ อันเป็น

เหตุให้เกิดการสร้างภาวะท่ีแตกต่างระหว่างเจ้าอาณานิคมและเมืองข้ึน ซ่ึงสามารถ

พบได้ในกระบวนการด้านประวัติศาสตร์ การเมือง วัฒนธรรม และศิลปะ 


แนวคิดหลังอาณานิคม (Postcolonialism) เป็นแนวคิดที่พยายามรื้อถอนความ

คิดของตะวันตกที่เข้าไปสร้างอำนาจต่อตะวันออก แม้ว่าลัทธิอาณานิคมได้สิ้นสุด

ลงหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 แต่ลัทธิอาณานิคมยังคงส่งผลกระทบมาถึงปัจจุบัน 

นักคิดหลังอาณานิคมได้รับอิทธิพลทางความคิดมาจากนักคิดหลังโครงสร้างนิยม 

โดยนักคิดหลังโครงสร้างนิยมคนที่มีอิทธิพลต่อความคิดนักคิดหลังอาณานิคมคือ 

มิเชล ฟูโกต์ (Michel Foucault) ฌากส์ แดร์ริดา (Jacques Derrida) และ

ฌากส์ ลาก็อง (Jacques Lacan) ส่วนนักคิดผู้เป็นเสาหลักทฤษฎีหลังอาณานิคม

นิยมที่สำคัญมี 3 คน ได้แก่ เอ็ดเวิร์ด ซาอิด (Edward Said) กายาตรี จักรวรตี 

สปิวัค (Gayatri Chakravorty Spivak) และโฮมิ บาบา (Homi Bhabha)


การนำทฤษฎีหลังอาณานิคมมาประยุกต์ใช้เพื่ออธิบายถึงปรากฏการณ์สภาพหลัง

อาณานิคมจำเป็นต้องเข้าใจบริบทของสังคมน้ันๆ เน่ืองจากความสัมพันธ์ท่ีซับซ้อน

ของประวัติศาสตร์ในอดีตของแต่ละพื้นที่กับลัทธิการล่าอาณานิคมในแต่ละ
 

แห่งนั้นมีความแตกต่างกัน โดยเฉพาะประเทศไทยที่ไม่เคยตกเป็นเมืองขึ้น อาจ

ทำให้เกิดความรู้สึกตะขิดตะขวงไม่มากไม่น้อย อย่างไรก็ตามการใช้ทฤษฎีหลัง
 



91

อาณานิคมทำความเข้าใจสังคมไทยจึงเป็นการเปิดมุมมองใหม่ที่ต่างจากมุมมอง

กระแสหลักภายในประเทศ


พัฒนาการศิลปะร่วมสมัยในประเทศไทยเติบโตมาพร้อมกับประวัติศาสตร์การ

สร้างชาติไทย ซึ่งเกิดขึ้นจากอิทธิพลอำนาจภายใน และอำนาจภายนอก คือจาก

ตะวันตกในทศวรรษ 1990 เป็นยุคของสังคมโลกาภิวัตน์ซึ่งเกิดขึ้นพร้อมกัน
 

ทั่วโลก ทำให้สังคมไทยเกิดการแลกเปลี่ยนอำนาจอิทธิพลจากต่างประเทศ ซึ่ง

เป็นปฏิกิริยาทั้งการเปิดรับและต่อต้านในเวลาเดียวกัน วงการศิลปะร่วมสมัยไทย

มีการสร้างความสัมพันธ์ต่อวงการศิลปะตะวันตกหรือนานาชาติที่ชัดเจนมากขึ้น 

ดังเห็นได้จากการที่ศิลปินไทยเริ่มเป็นที่ยอมรับจากเวทีศิลปะนานาชาติผ่านการ

แสดงผลงานศิลปะ


ดังที่กล่าวมา งานวิจัยนี้ได้เลือกศิลปินไทยที่เป็นที่รู้จักในวงการศิลปะร่วมสมัย 
 

3 คน ได้แก่ ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิชนาวิน ลาวัลย์ ชัยกุล และสุธี คุณาวิชยานนท์ ซึ่ง

เป็น ผู้ผลิตภาพตัวแทนของอัตลักษณ์ไทยออกสู่ต่างประเทศ ดังนั้นการนำทฤษฎี

หลังอาณานิคมมาประยุกต์ใช้ทำความเข้าใจปฏิบัติการสุนทรียะของศิลปะร่วมสมัย

ในประเทศไทย ในฐานะกระบวนการผลิตความหมายของวาทกรรมหนึ่ง ประกอบ

การวิจารณ์เพื่อเปิดมุมมองใหม่ จึงเป็นไปได้กับศิลปะร่วมสมัยในประเทศไทย	





วาทกรรมศิวิไลซ์กับการสร้างผลงานศิลปกรรมไทย


ประวัติศาสตร์การล่าอาณานิคมมีความเกี่ยวข้องกับสยามหรือไทย เป็นที่ทราบ

กันดีในหมู่คนไทยซึ่งถูกสั่งสอนมาว่า  สยามหรือประเทศไทยในปัจจุบันไม่เคยตก

เป็นเมืองขึ้นแก่ชาติมหาอำ�นาจตะวันตก ชาติของเราสามารถรอดพ้นเงื้อมือการ

ล่าอาณานิคมได้จากการที่เป็นรัฐกันชน (Buffer State) ระหว่างประเทศอังกฤษ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

92

และฝรั่งเศส ด้วยพระมหากรุณาธิคุณของกษัตริย์หรือชนชั้นนำ�ในช่วงเวลานั้น เป็น

ความทรงจำ�ที่น่าภูมิใจของคนทั้งประเทศ อย่างไรก็ตามสยามได้รับผลกระทบหรือ 

สูญเสียอย่างมหาศาลจากการล่าอาณานิคม ธงชัย วินิจจะกูล (2544, 56–65) 

เสนอ “ประวัติศาสตร์ราชาชาตินิยม” ที่กล่าวถึงความทรงจำ�ของคนในชาติอัน  

ซบัซอ้นนีร้ะหว่างสยามกับการลา่อาณานคิมวา่เปน็การเนน้การคกุคาม แตไ่มก่ลา่ว

ถึงการสมยอมให้ความร่วมมือที่ได้ประโยชน์ร่วมกันกับประเทศเจ้าอาณานิคม 

เช่น สนธิสัญญาเบาริ่ง ลัทธิสภาพนอกอาณาเขต เหตุการณ์ ร.ศ. 1121 และเน้น

การไม่เสียเอกราช แต่ไม่กล่าวถึงถึงภาวะที่ถูกครอบงำ�บงการ ซึ่งเรียกได้ว่าสยาม

เป็นอาณานิคมโดยอ้อมหรืออาณานิคมอำ�พราง (Crypto-colonialism) อนึ่งใน

ช่วงเวลาเดียวกันในยุคของการล่าอาณานิคมที่เกิดขึ้นพร้อมกันทั่วโลก สยามยัง 

อำ�พรางการแผ่ขยายอำ�นาจรวมศูนย์กับหัวเมืองประเทศราชต่างๆ ระเบียบโลก

ใหม่ที่เปลี่ยนไปทำ�ให้กษัตริย์หรือชนชั้นนำ�ของสยามจำ�เป็นต้องปรับตัวให้เข้ากับ

ยุคสมัยที่มีโลกทางฝั่งตะวันตกเป็นแกนศูนย์กลาง และเพื่อหนีจากภัยคุกคามการ

ล่าอาณานิคม

ด้วยความอยากทัดเทียมเจริญก้าวหน้าอย่างตะวันตกของชนชั้นนำสยามเพื่อเข้าสู่

ประชาคมโลก จึงมีความพยายามสร้างความคิดตรรกะเหมือนกับเจ้าอาณานิคม

ตะวันตก คือศิวิไลซ์ (Civilization) โดยการทำให้บ้านเมืองพัฒนา ทำให้ทันสมัย 

นอกจากนี้กระบวนการทำให้ทันสมัย (Modernization) ที่เกิดขึ้นจากชนชั้นนำ

ยังแฝงด้วยการเปรียบเทียบคนอื่น (Others) ทั้งคนอื่นภายในสังคมตนเองและ

ยุโรป ดังท่ีเพ่ือเป็นการรู้จักสถานะของตนเอง ดังท่ีสะท้อนอยู่ในบันทึกการเดินทาง

ของชนช้ันนำท่ีได้เดินทางออกไปตรวจราชการหรือท่องเท่ียวภายในราชอาณาจักร

สมัยรัชกาลที่ 5 เช่น หัวเมืองประจำมณฑล ขอบชายแดน และสถานที่ชนบท เรา

พบว่าบันทึกเหล่านั้นเต็มไปด้วยข้อมูลเชิงมานุษยวิทยา ชาติพันธุ์ และภูมิศาสตร์ 

บอกเล่าเร่ืองราววิถีชีวิตความเป็นอยู่อันแปลกประหลาดของผู้คน มองว่าชาติพันธ์ุ

1 สยามเสียดินแดนให้ฝั่งซ้ายแม่น�้ำโขงแก่ฝรั่งเศส	



93

เหล่านี้เป็นคนป่าและคนบ้านนอก เช่นเดียวกับวิธีการใช้สายตามองของนัก

จักรวรรดินิยมตะวันตกที่มองอาณานิคมทั้งหลายว่าเป็นบ้านป่าเมืองเถื่อน 
 

(Orientalist Gaze) ในทางตรงกันข้ามสายตาชองชนชั้นสยามที่มองยุโรปด้วย

ความอยากรู้ น่าสงสัย มีสถานะที่สูงกว่า เป็นสายตาที่ตรงกันข้ามสวนทางกัน 
 

(Occidentalist Gaze) ทั้งสองมุมมองนี้แสดงให้เห็นถึงการเปรียบเทียบสำนึก

ความก้าวหน้า และศิลปะได้กลายเป็นเครื่องมือสำคัญเพื่อใช้ในการแปรค่าความ

ศิวิไลซ์ โดยที่ชนชั้นนำได้เป็นผู้นำช่างหรือศิลปินจากยุโรปมาสร้างพระราชวัง 

เขียนภาพจิตรกรรมประดับตกแต่งในพระราชวัง สร้างรูปหล่อและอนุสาวรีย์ 

เหมือนกับราชสำนักในยุโรป (ธงชัย 2546, 5)	


พัฒนาการศิลปะร่วมสมัยในประเทศไทย


การเปลี่ยนแปลงการปกครองโดยการยึดอำนาจของกลุ่มคณะราษฏรซึ่งเป็น
 

กลุ่มปัญญาชนสยามที่เคยไปศึกษาเล่าเรียนมาจากประเทศยุโรป รัฐบาลที่ขึ้นมา
 

มีอำนาจในช่วงหลังการปฎิวัติ 24 มิถุนายน พ.ศ. 2475 มีความพยายามสร้าง

ศิลปะและวัฒนธรรมที่มีลักษณะเสมอภาคมากขึ้นกว่าศิลปะและวัฒนธรรมของ

ชนชั้นสูงในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ในสมัยจอมพล ป. พิบูลสงครามโรงเรียน

ศิลปะแบบตะวันตกเป็นสิ่งใหม่ที่แสดงความเป็นอารยประเทศ ดังนั้นเมื่อนาย
 

คอร์ราโด เฟโรชี (ศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี) ประติมากรชาวอิตาเลียนที่เข้ามา

ทำงานกรมศิลปากรในปลายรัชสมัยรัชกาลที่ 6 เป็นผู้เริ่มก่อตั้งโรงเรียนประณีต

ศิลปกรรม จึงได้รับการสนับสนุนให้ก่อตั้งจากกรมศิลปากรที่ทำงานภายใต้รัฐบาล

ขณะนั้น และต่อมากลายเป็นมหาวิทยาลัยศิลปากร การเรียนการสอนแบบอะเค-

เดมิค ตะวันตกของศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี ได้ผลิตช่างหรือศิลปินไทยที่มีความ

สามารถเป็นผู้ทำงานภายใต้สถาบันศิลปะที่รับใช้อุดมการณ์ของรัฐ เช่น การสร้าง

อนุสาวรีย์ประชาธิปไตย และอนุสาวรีย์ของบุคคลผู้มีความสำคัญในประวัติศาสตร์

ในอดีตที่พยายามรื้อฟื้นกระตุ้นประวัติศาสตร์รากเหง้าความเป็นไทย







วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

94

หลวงวิจิตรวาทการอธิบดีกรมศิลปากรในสมัยน้ันเป็นผู้ตอบสนองแนวคิดชาตินิยม

ของจอมพล ป. เป็นผู้สร้างวาทกรรม “ความเป็นไทย” ในแง่ของศิลปะไทยที่มี

ความเจริญรุ่งเรืองมาแต่โบราณ เป็นการสืบทอดความคิดปัญญาชนในสมัย

สมบูรณาญาสิทธิราชย์เพื่อให้คนไทยมีความภาคภูมิใจในชาติของตน และเน้น 

“ความเป็นไทย” ในแง่ของจิตใจมุ่งมั่งถึงความก้าวหน้าเพื่อร่วมกันสร้างชาติไทย 

(สายชล 2548)


การเริ่มต้นจัดแสดงศิลปกรรมแห่งชาติของศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี เป็นพื้นที่

ศิลปะที่ช่วยเผยแพร่ความเป็นไทยและศิลปะสมัยใหม (Rama IX Art Museum, 

ออนไลน์) การจัดแสดงศิลปกรรมแห่งชาติครั้งแรกๆ ผลงานที่ถูกคัดเลือกให้แสดง

มีรูปแบบศิลปะท่ีไม่ค่อยหลากหลายมากนักเช่น แบบเหมือนจริง ประเพณี ศาสนา 

จิตวิญญาณ ต่อมาภายหลังผลงานที่เข้าร่วมเริ่มมีความหลากหลาย ศิลปินเริ่ม

พยายามแสวงหาตามแนวทางของตน ในช่วงเวลาใกล้เคียงกันที่มีการเริ่มต้นจัด

นิทรรศการศิลปกรรมแห่งชาติ “ความเป็นไทย” ที่เป็นรากฐานทางอุดมการณ์

การเมืองของไทยถูกกลับมารื้อฟื้นโดยปัญญาชนไทยที่สำคัญอีกคนหนึ่ง คือ 
 

ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช ผู้ที่นำ “ความเป็นไทย” มาปรับอธิบายความหมายด้วย

ให้สามารถอยู่รอดได้กับการเปลี่ยนแปลงความคิดทางสังคม และสร้างทรรศนะ

คติต่อวิถีชีวิตคนไทยได้คลอบคลุมลึกซึ้ง โดยมุ่งเน้นมโนทัศน์เรื่อง “ชาติ ศาสนา 

พระมหากษัตริย์” (สายชล 2548)


หลังจากศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรีถึงแก่กรรม การแสดงศิลปกรรมแห่งชาติเริ่ม

ไม่เป็นที่ยอมรับในความคิดระหว่างศิลปะไทยและศิลปะที่ไม่ใช่ไทย ศิลปินไทย 

หัวก้าวหน้าที่ทำศิลปะสมัยใหม่เกิดความไม่พอใจกรรมการการตัดสินผลงาน

ศิลปกรรมแห่งชาติที่ให้รางวัลผลงานแบบศิลปะไทยประเพณี พระบาทสมเด็จ

พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลปัจจุบันทรงเข้ามามีบทบาทต่อการแสดงศิลปกรรมแห่งชาติ 

เมื่อทรงทราบเรื่องความขัดแย้งดังกล่าวจึงโปรดเกล้าฯ ให้ทั้งสองฝ่ายไปร่วมรับ



95

พระราชทานอาหารกลางวันเพื่อให้ทั้งสองฝ่ายปรองดอง (วิบูลย์ 2548, 297) 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงสนพระราชหฤทัยสร้างสรรค์จิตรกรรม แสดงออก
พระอารมณ์อย่างอิสระที่เป็นแนวทางศิลปะสมัยใหม่ และพระราชทานผลงาน
จิตรกรรมฝีพระหัตถ์ร่วมในงานแสดงศิลปกรรมแห่งชาติครั้งที่ 13 การที่พระบาท
สมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงฯ ทรงสร้างงานจิตรกรรมในแนวก้าวหน้าและทรงเห็น
ความสำคัญของการแสดงงานศิลปกรรมแห่งชาติ ถือว่าเป็นการทำให้ศิลปะสมัยใหม่
เป็นที่ยอมรับจากประชาชน และทำให้การสร้างสรรค์ศิลปะนามธรรมถูกยอมรับ
เป็นวงกว้างมากขึ้นกับศิลปินในประเทศ


ในทศวรรษ 1960 ศิลปินไทยมีโอกาสไปเรียนรู้แลกเปลี่ยนในประเทศตะวันตก
มากขึ้น การเห็นผลงานศิลปะต่างชาติจากนิทรรศการศิลปะและสูจิบัตรต่างๆ ยิ่ง
เป็นการกระตุ้นให้ศิลปินเหล่านี้กลายเป็นกลุ่มศิลปินหัวก้าวหน้าแสวงหาวิธีนำ
เสนอศิลปะสมัยใหม่ที่ต่างกันไป ศิลปินไทยบางคนใช้แรงบันดาลใจจากอัตลักษณ์
ไทยโดยเฉพาะพุทธศาสนาเป็นต้นทางแสดงออกด้วยภาษาศิลปะตะวันตกที่เป็น
รูปทรงบริสุทธิ์ (Pure Art) หรือศิลปะนามธรรม สิ่งนี้สะท้อนถึงศิลปะสมัยใหม่
ไทยที่เป็นการผสมผสานระหว่างแนวคิดความบริสุทธิ์ ซึ่งเป็นหัวใจพุทธศาสนา
เข้ามาอยู่ร่วมกับศิลปะนามธรรมแบบตะวันตก


การยึดอำนาจซ้ำแล้วซ้ำอีกเพ่ือสืบทอดอำนาจเผด็จการกับสงครามภูมิภาคอินโดจีน
ในปลายทศวรรษ 1960 ถึงต้นทศวรรษ 1970 นับแต่รัฐบาลของจอมพลสฤษดิ์ 
ธนะรัชต์ ประเทศไทยมุ่งเน้นการพัฒนาประเทศให้มีความทันสมัยตามแบบตะวันตก 
โดยใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติตามแนวทางของธนาคารโลก
นโยบายนี้มุ่งเน้นส่งเสริมการลงทุนจากต่างประเทศ เป็นการเริ่มต้นพัฒนาจาก
สังคมเกษตรกรรมไปสู่สังคมอุตสาหกรรมของสังคมไทย ในขณะเดียวกัน
 
จอมพลสฤษดิ์ยังเป็นผู้ส่งเสริมพุทธศาสนาและพยายามฟื้นฟูบทบาทของสถาบัน
พระมหากษัตริย์ รวมถึงผลิตซ้ำศิลปวัฒนธรรมจารีตประเพณีของชนชั้นสูงให้

กลายเป็นศิลปวัฒนธรรมแห่งชาติ




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

96

การสืบทอดเผด็จการทหารของจอมพลสฤษดิ์มาถึงจอมพลถนอม กิตติขจร ที่ใช้

อำนาจกดทับเสรีภาพของประชาชนทำให้เกิดการประท้วงจากนักศึกษาขับไล่

ทายาทรัฐบาลเผด็จการทหารในเหตุการณ์ 14 ตุลา 2516  แต่เพียง 3 ปีต่อมาใน

เหตุการณ์ 6 ตุลา 2519  รัฐบาลและกลุ่มอนุรักษ์นิยมเกิดความวิตกถึงผลกระทบ

จากอุดมการณ์สังคมนิยมของจีนที่กำลังล้มระบบสถาบันประเทศเพื่อนบ้าน จึงใช้

การโฆษณาชวนเชื่อต่อต้านความเคลื่อนไหวคอมมิวนิสต์ภายในประเทศ และ

สร้างภาพความเป็นอื่นต่อนักศึกษาและกลุ่มผู้ประท้วง บรรยากาศทางการเมือง

อันร้อนระอุในช่วงเวลานั้นเป็นแรงผลักดันให้ศิลปินไทยสนใจสังคมการเมือง แต่

อีกส่วนหนึ่งกลับหันหลังกับปัญหาการเมืองที่วุ่นวาย ศิลปะไทยถูกแยกเป็นสอง

แนวคิด คือ “ศิลปะเพื่อชีวิต ศิลปะเพื่อประชาชน” ที่พยายามสะท้อนปัญหา

สังคมในขณะนั้นโดยนำเสนอเรื่องราวชนบท ความยากจน และการกดขี่ทางการ

เมือง ส่วนอีกกลุ่มหนึ่ง คือ“ศิลปะเพื่อศิลปะ”  กลุ่มศิลปินศิลปากรที่ปลีกตัวจาก

ความวุ่นวายทางการเมือง ผลิตผลงานศิลปะรูปแบบนามธรรมและไทยประเพณี 


ตั้งแต่หลังทศวรรษที่ 1970 การเมืองไทยตกอยู่ภายใต้รัฐบาลทหารเกือบทศวรรษ

ถึงกระนั้นการเติบโตทางเศรษฐกิจยังดำเนินไปอย่างรวดเร็วต่อเนื่องสืบมาจาก

แผนพัฒนาเศรษฐกิจที่เน้นถึงความก้าวหน้าตามแผนตะวันตก เศรษฐกิจแบบ

ทุนนิยมทำให้ทุกอย่างกลายเป็นสินค้า (Commodification) รวมถึงงานศิลปะ

กลายเป็นสิ่งที่มีมูลค่าสามารถแลกเปลี่ยนซื้อขายอย่างเป็นระบบ การสะสมงาน

ศิลปะเพิ่มขึ้นตามเศรษฐกิจของประเทศทั้งภาครัฐและเอกชน มีสถาบันที่รองรับ

การขยายตัววงการศิลปะ เช่น หอศิลป์ แกลเลอร่ี เปิดข้ึนใหม่หลายแห่ง มีคอลัมน์

เกี่ยวกับงานศิลปะในหนังสือพิมพ์หรือมีนิตยสารที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับศิลปะ เกิด
 

ผู้อุปถัมภ์งานศิลปะและองค์กรได้แก่สถาบันแหล่งเงินทุนหลักทรัพย์ ธนาคารเป็น

ผู้ส่งเสริมงานศิลปะ โดยการจัดนิทรรศการศิลปะ ซื้อผลงานสะสม และว่าจ้าง

ประดับตกแต่งในอาคาร




97

จากสภาพเศรษฐกิจที่เติบโตจากทศวรรษที่ผ่านมาทำให้ชนชั้นกลางที่มีฐานะมี
มากขึ้นและนิยมส่งลูกหลานไปเรียนต่างประเทศ ในทศวรรษ 1980 ศิลปินไทย
จำนวนหน่ึงกลับมาจากต่างประเทศนำรูปแบบศิลปะมโนทัศนศิลป์ (Conceptual 
Art) ศิลปะจัดวาง (Installation Art) ศิลปะผสานสิ่งแวดล้อม (Environmental 
Art) ศิลปะเพอฟอร์มานซ์ (Performance Art) ศิลปะวิดีโอ (Video Art) เข้ามา
ท้าทายคำจำกัดความนิยามศิลปะ “ความเป็นไทย” ในช่วงเวลาเดียวกันที่ศิลปะ
ไทยประเพณีถูกฟื้นฟูกลับมาอีกครั้งโดยเรียกว่า “ศิลปะประเพณีไทยร่วมสมัย” 
 
(Thai Neo-traditional Art) ซึ่งมี เนื้อหาเกี่ยวกับการกลับไปหาชนบท 
 
พุทธศาสนา พระราชวงศ์จักรี ศิลปะรูปแบบนี้ยิ่งกระตุ้นให้เกิดความรักชาติและ
สร้างความรู้สึกเป็นเอกภาพภายในชาติ (Rama IX Art Musuem, ออนไลน์) 
 
สอดรับกับนโยบายอนุรักษ์นิยมของชาติที่ส่งเสริมให้ประชาชนกลับมาสนใจ
คุณค่ารากเหง้าวัฒนธรรมไทย 


ช่วงทศวรรษ 1990 เป็นช่วงที่เศรษฐกิจไทยเติบโตอย่างรวดเร็วตามเศรษฐกิจโลก
ประเทศไทยได้รับการขนานนามว่าเสือเศรษฐกิจตัวใหม่แห่งเอเชียหรือ นิกส์ หรือ
ประเทศอุตสาหกรรมใหม่ (NICs, New Industrialized) ตลาดเวทีศิลปะนานา
ชาติต่างหันมาสนใจดึงศิลปินไทยเข้าร่วมแสดงมหกรรมศิลปะตามที่ต่างๆ ในทาง
ตรงกันข้ามภาครัฐพยายามสนับสนุนและสร้างภาพของวัฒนธรรมไทยเพื่อรับมือ
กับกระแสวัฒนธรรมข้ามชาติ โดยการสร้างภาพลักษณ์เสน่ห์แปลกถิ่น (Exotic) 
ทางวัฒนธรรม เพื่อใช้ส่งเสริมอุตสาหกรรมการท่องเที่ยวดึงดูดชาวต่างชาติ 
เป็นการสร้างรายได้เข้าประเทศจากทุนวัฒนธรรมที่มีอยู่ อย่างไรก็ตามเศรษฐกิจ
ไทยที่ดูเหมือนจะไปได้ดีกลับตกต่ำอย่างกระทัน กระตุ้นให้เกิดความคิดชาตินิยม
และต่อต้านการครอบงำจากอำนาจจักรวรรดินิยมทางเศรษฐกิจ นักวิชาการไทย
ต่างหันมาวิเคราะห์และวิพากษ์ผลที่เกิดกระทบจากอิทธิพลตะวันตกที่ส่งผลเสีย
ต่อวัฒนธรรมในชาติ ศิลปินบางกลุ่มพยายามลุกขึ้นมาปกป้องวัฒนธรรมที่ตนเอง
มีอยู่ หรือพยายามต่อสู้กับกระแสศิลปะนานาชาติด้วยผลงานศิลปะที่สะท้อนถึง

อัตลักษณ์ของชาติไทย




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

98

บูรพาคตินิยมและการสร้างความเป็นอื่น	
  
ในการสร้างสรรค์งานศิลปะ


บูรพาคตินิยม (Orientalism) ของเอ็ดวาร์ด ซาอิด (Edward Said) ได้ใช้แนวคิด

เรื่องวาทกรรมของมิเชล ฟูโกต์ (Michael Foucault) และเรื่องอำนาจที่อยู่ใน

งานเขียน The Archeology of Knowledge (โบราณคดีของความรู้) และ 

Discipline  and Punish (วินัยและการลงทัณฑ์) มาใช้อธิบายบูรพาคตินิยมใน

ฐานะวาทกรรมที่เป็นกุญแจสำคัญในการทำความเข้าใจวัฒนธรรมยุโรปที่เป็นผู้

ผลิตสร้างความเป็นตะวันออก


บูรพาคตินิยมของซาอิดเผยให้เห็นว่าตะวันตกใช้ความศิวิไลซ์มาเป็นเหตุผลรับรอง

ความชอบธรรมเพื่อครอบครองและครอบงำอาณานิคมหรือตะวันออก โดยที่

ตะวันออกถูกสร้างขึ้นบนความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่ไม่เท่าเทียมแบบทวิลักษณ์ 
 

(Binary Position) และตะวันตกได้ผลิตซ้ำความรู้เกี่ยวกับตะวันออกอยู่เสมอ
 

ภายใต้สถาบันต่างๆ ในรูปแบบสื่อจำนวนมาก เป็นการการตอกย้ำภาพลักษณ์ที่

ถูกสร้างขึ้น ประดุจว่าเป็นความจริงหรือเป็นธรรมชาติที่อยู่ในรูปแบบสิ่งประดิษฐ์

ทางวัฒนธรรม ซาอิดยังเผยให้เห็นว่ากระบวนการการครอบงำของลัทธิจักรวรรดินิยม

ส่งผลกระทบมาถึงชีวิตร่วมสมัย อันเป็นผลจากภาพความเป็นตะวันออกที่ถูก

ทำให้ยอมจำนน จึงเป็นการช่วยให้ตะวันตกแข็งแกร่งและทำให้ลัทธิอาณานิคม

สามารถดำรงอยู่มาได้ตลอด  


จากการศึกษาชีวประวัติและผลงานศิลปินไทยร่วมสมัยในทศวรรษ 1990 
 

ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวานิช เป็นศิลปินคนเดียวที่สร้างปฏิบัติการศิลปะสัมพันธ์กับ
 

วาทกรรมอาณานิคม เพราะว่าฤกษ์ฤทธิ์เติบโตและใช้ชีวิตในต่างประเทศเป็นส่วน

ใหญ่ ผ่านการฝึกฝนเรียนรู้ศิลปะทางตะวันตกมาอย่างดี การสร้างสรรค์ผลงาน

ศิลปะจึงมีส่วนเกี่ยวข้องกับบริบทศิลปวัฒนธรรมตะวันตกโดยตรง อย่างเช่น
 



99

ผลงาน untitled 1989 ( ) ที่ฤกษ์ฤทธิ์ได้รับแรงบันดาลใจจากการเห็นศิลปวัตถุ

โบราณของไทยในพิพิธภัณฑ์ของสถาบันศิลปะแห่งชิคาโก้ ผลงานชิ้นนี้เป็นการ

วิพากษ์วิจารณ์วัฒนธรรมการสะสมสิ่งของวัตถุของตะวันตก 


วัฒนธรรมการสะสมวัตถุสิ่งของที่อยู่ในพิพิธภัณฑ์ซึ่งเป็นมรดกตกทอดจากการล่า

อาณานิคม ทำหน้าท่ีสร้างความรู้เก่ียวกับตะวันออก ดังท่ีซาอิดกล่าวว่า “ตะวันออก

กลายเป็นวัตถุสำหรับการศึกษา” สำหรับไว้แสดงในพิพิธภัณฑ์ นำมาสร้างใหม่

เป็นสำนักงาน ภาพประกอบทางทฤษฎีชีววิทยา ภาษา เผ่าพันธ์ุ  และประวัติศาสตร์

แก่เหล่ามวลมนุษย์และจักรวาล  กรณีตัวอย่างเศรษฐกิจและทฤษฎีสังคมเพื่อการ

พัฒนา การปฎิวัติ ลักษณะทางวัฒนธรรม ศาสนาประจำชาติ (Said 2003, 7-8)  


ภาพที่ 1 ผลงาน untitled ( ) ในปี ค.ศ.  1989



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

100

ต่อมาความคิดในผลงาน untitled 1989 ( ) ได้ส่งต่อมาสู่ผลงานถัดมาคือ 
 

untitled 1990 (Pad Thai) ที่ฤกษ์ฤทธิ์พยายามสลายเส้นแบ่งศิลปะกับชีวิต
 

ประจำวัน เนื่องจากความคิดในการสร้างผลงานศิลปะกลายเป็นวัตถุตั้งแสดงที่

ตัดขาดจากชีวิตประจำวัน


วาทกรรมบูรพาคตินิยมได้ผลิตภาพตัวแทน (Representation) ที่เป็นการสร้าง

ความคิดเหมารวม (Stereotype) ให้ตะวันออกดูล้าหลัง ด้อยค่า ป่าเถื่อน 
 

ไม่มีการใช้เหตุผล เผด็จการ ลึกลับ แปลก แฟนตาซี สร้างมายาคติเรื่องเผ่าพันธุ์ 
 

เพศ ยัดเยียดความจริงแก่ตะวันออกโดยตั้งอยู่บนความคิดยุโรปเป็นศูนย์กลาง 
 

(Eurocentrism) ทั้งหมดนี้เป็นประเด็นที่ค้นพบในผลงานฤกษ์ฤทธิ์ untitled 

1991 (White Out) ฤกษ์ฤทธิ์พิมพ์ตัวอักษรว่า Miss Saigon กับ King and I 

จากชื่อละครบรอดเวย์ลงบนกระดาษสีขาวด้วยเครื่องพิมพ์ดีด จากนั้นจึงลบตัว

อักษรสีดำโดยการพิมพ์ตัวอักษรสีขาวถอยหลังย้อนทับไปอีกทีซึ่งเรียกเทคนิคนี้ว่า 

ไวท์เอ้าท์ (white out) เพื่อใช้ลบคำผิดจากการพิมพ์ดีด untitled 1993 (Shall 

We Dance) ฤกษ์ฤทธิ์เปิดแผ่นเสียงเพลงชื่อ “Shall We Dance” จากละคร 

King and I ซึ่งเป็นเพลงประกอบตอนที่กษัตริย์สยามเต้นรำกับแอนนา หรือหม้อ

กะทะไฟฟ้าที่ถูกใช้เป็นส่วนหนึ่งในผลงานผัดไทยและถูกนำมาใช้อีกในหลายครั้ง

กับผลงานชิ้นอื่นๆ ฤกษ์ฤทธิ์สนใจความหมายถึงการใช้หม้อกระทะไฟฟ้ายี่ห้อ

เวสเบนด์ (West Bend) ที่มีรูปทรงสีดำแดงเข้ามาร่วมในผลงานชิ้นนี้ โดยอ้างอิง

ถึงผลงานศิลปะวิดีโอ “The East It Red the West is Bending” ของศิลปิน

หญิง มาร์ธา รอสเลอร์ (Martha  Rosler) ผลงานชิ้นนี้เป็นการวิจารณ์ถึงความ

เป็นตะวันออกที่ถูกดัดแปลงให้เป็นตะวันตก เช่น การนำกระทะจีนมาเคลือบสาร

ไม่ให้ติดหม้อ หรือการนำกระทะจีนที่ใช้ไฟเป็นตัวทำความร้อนแต่ถูกนำมาแทนที่

ด้วยไฟฟ้า และสร้างภาพลักษณ์ให้กระทะไฟฟ้าชิ้นนี้บ่งบอกถึงชาติจีนจากการทำ

ผิวสีแดง หลังจากที่ฤกษ์ฤทธิ์หยิบหม้อกะทะไฟฟ้าเวสเบนด์มาใช้เพื่อสื่อถึงภาพ

ตัวแทนของโลกตะวันออกที่ถูกสร้างขึ้นจากตะวันตก




101

ผลงาน “ผัดไทย” เป็นผลงานศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์ที่มีชื่อเสียงมากในเวทีศิลปะ

ตะวันตก นักวิจารณ์ศิลปะ นักวิชาการ และศิลปินของไทยเห็นว่าฤกษ์ฤทธ์ิประสบ

ความสำเร็จในระดับนานาชาติด้วยเหตุผลที่คล้ายคลึงกัน สุธี คุณาวิชยานนท์ 
 

(2545, 160) เสนอว่า “ในผลงานยุคแรกๆ ของฤกษ์ฤทธิ์ มีการใช้เสน่ห์แบบไทยๆ 

ภาพที่ 2 ผลงานชุด ผัดไทย ที่มีชื่อเสียงของฤกษ์ฤทธิ์

ภาพที่ 3 หม้อกระทะไฟฟ้ายี่ห้อ West Bend 
ที่เป็นส่วนหนึ่งในผลงาน untitled 1990 (Pad Thai)



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

102

(“เสน่ห์แบบเป็นอื่น” ซึ่งเป็นเสน่ห์ลึกลับและเป็นสิ่งอื่นสำหรับคนอื่นคนไกล

อย่างคนต่างชาติต่างวัฒนธรรม ในภาษาอังกฤษจะตรงกับคำว่า Exotic หรือ 

Exoticism ที่หมายถึง ลัทธิความคิดดังกล่าว) อาหารไทยที่มีชื่อเสียงไปทั่วโลก 

และความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่อย่างการทำอาหารเลี้ยงผู้คนฟรีๆ แบบไทยๆ ถูกนำไป

เสนอในสังคมอื่นที่ไม่ค่อยจะคุ้นเคยกับสิ่งเหล่านี้ กลายเป็นสิ่งพิเศษและแปลก
 

น่าพิศวงสำหรับสภาพแวดล้อมนอกเมืองไทย คล้ายคลึงกับ ถนอม ชาภักดี 
 

(2540, 66-67) ที่แสดงความคิดเห็นว่า “ผลงานของฤกษ์ฤทธิ์ที่แสดง.... ต่างได้

รับการตอบกลับเป็นอย่างดี เพราะผู้เสพงานของเขานั้นอิ่มอร่อยไปกับความ 

Exotic ของอาหารที่ฝรั่งถวิลหา อย่างที่ Jerry Saltz นักวิจารณ์ศิลปะที่เขียน

วิจารณ์ลงใน Art in America ฉบับดังกล่าว ได้แวะเวียนเข้าไปกินอาหารถึง 11 

ครั้ง แล้วก็บอกว่าลืมไปว่ามันเป็นงานศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์”  


กลวิธีการสร้าง “ความเป็นอื่น” โดยภาพลักษณ์ Exotic ของฤกษ์ฤทธิ์เกิดขึ้น 

จากส่วนหนึ่งที่ใช้รูปแบบความแตกต่างทางวัฒนธรรม และเป็นการเปลี่ยน

บริบทวัฒนธรรมไทยๆ เข้าสู่บริบทศิลปะ ดังที่ ประชา สุวีรานนท์ (2554, 

53) เสนอถึงความเป็นไทยบนพื้นที่ชาติพันธุ์ที่ประยุกต์ ใช้จากสี่ เหลี่ยม 

สัญศาสตร์ ของคลิฟฟอร์ด2 บนพื้นฐานกลุ่มพวกและชนชั้น ความเป็นไทยจะ

วางอยู่บนสองแกน คือ แท้ (Authentic) และเทียม (En-authentic) ทำ�ให้

เกิดความสูงตํ่าทางลำ�ดับชั้นไม่เท่ากัน โดยแบ่งออกได้เป็นสี่แบบ คือ  1. ไทย

ประเพณี (Traditional Art) สืบทอดมาจากชนชั้นสูงและรัฐ มีความเป็นศิลปะ

และความแท้  2. ไทยพื้นบ้าน (Folk Thai) มีความแท้แต่ไม่ประณีตบรรจง 

2	 สี่เหลี่ยมสัญศาสตร์ของคลิฟฟอร์ดเป็นการแบ่งประเภทการสะสมวัตถุศิลปะ คือ ศิลปวัตถุ (Art) 
กับวัตถุทางวัฒนธรรม (Cultural Artifact) และน�ำมาแบ่งด้วยการจับคู่ตรงข้ามอีกที คือ การ
แบ่งสิ่งที่ไม่เป็นศิลปะ (Non-art) กับไม่เป็นวัฒธรรม (Non-culture) จึงท�ำให้เกิดเป็นสี่เหลี่ยมที่
ถูกแบ่งด้วยแกนตั้งและแกนนอน คือ 1. ผลงานชิ้นเอกที่เป็นของแท้ (Authentic- Masterpiece) 
2. ผลงานทางวัฒนธรรมที่เป็นของแท้ (Authentic- Artifact) 3. ผลงานชิ้นเอกที่เป็นของไม่แท้ 
(Inauthentic- Masterpiece) 4. ผลงานทางวัฒนธรรมที่เป็นของไม่แท้ (Inauthentic- Artifact)



103

สัมพันธ์กับวิถีชีวิตแบบเรียบง่าย  3. ไทยๆ (Vernacular Thai)  เป็นไทยแบบ 

ชายขอบเพราะทัง้ไมแ่ทแ้ละไมเ่ทยีม เกดิขึน้ในกระแสบรโิภคนยิมในสงัคมสมยัใหม ่  

4. ไทยร่วมสมัย (Contemporary) เป็นศิลปะ แต่ไม่มีความแท้และดำ�รงอยู่เหนือ

วัฒนธรรม เป็นการนำ�เสนอในบริบทใหม่

ยุคโลกาภิวัตน์ซึ่งเป็นโลกหลังระบบอาณานิคมที่ให้ความสำคัญกับการเปิดรับ

กระแสวัฒนธรรมความหลากหลาย รวมถึงวงการศิลปะตะวันตกที่พยายามเปิด

โอกาสให้ศิลปินที่ไม่ใช่ยุโรปหรือไม่ใช่ตะวันตก หรือจากประเทศที่ไม่พัฒนาเข้ามา
 

สร้างความเคลื่อนไหวอย่างเปิดกว้างในกระแสศิลปะตะวันตก ถนอม ชาภักดี 
 

อ้างถึงในวรเทพ อรรคบุตร และคณะ (2548, 99) แสดงความคิดเห็นว่า “จาก

กระแสของการเปลี่ยนแปลงสังคม การเมือง เศรษฐกิจ วัฒนธรรม ที่เรียกว่า 

โลกาภิวัตน์นี่เองที่ทำให้การแสวงหาสิ่งใหม่จากพื้นที่ชายขอบของกลุ่มประเทศ

ตะวันตกในเรื่องของศิลปะคึกคักขึ้นมา ซึ่งการมุ่งหน้าสู่ตะวันตกหรือนานาชาติ

นั้นไม่ใช่เรื่องยุ่งยากอีกต่อไป เพียงแต่ศิลปินต้องทำความเข้าใจบทบาทของตัวเอง

ให้ชัดเจนอย่างที่ได้กล่าวมาแล้วว่า ศิลปินในยุคปัจจุบันนี้ไม่ใช่มีหน้าที่เฉพาะการ

สร้างสรรค์ผลงานศิลปะอย่างเดียว แต่ต้อง ‘นำเสนอ’ ตัวเองให้เป็นด้วย” ส่วน 

ศาสตราจารย์เจตนา นาควัชระ (2546, 229-230) ให้ความเห็นที่คล้ายกันว่า 

“การที่ศิลปินไทยเดินเข้าสู่กระแสโลกาภิวัตน์จึงอาจไม่จำเป็นที่ต้องออกแรงกาย

แรงใจมากนัก เพราะเพียงจับกระแสได้ก็ปรับตัวได้ง่าย....กิจกรรมที่กลายเป็น

ศิลปะ การทำผัดไทยให้คนดูกินฟรีในนิทรรศการเป็นการปรับวัฒนธรรมไทย
 

ให้เข้ากับกระแสวัฒนธรรมของโลก และยังเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงความ
 

ละเอียดอ่อนของวัฒนธรรมไทยด้วย”




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

104

ความสำเร็จของกลวิธีการใช้ Exotic ของฤกษ์ฤทธิ์โดยการใช้อัตลักษณ์ไทยๆ 
 

มาปรับเปลี่ยนเข้าสู่บริบทงานศิลปะ ถูกเรียกจากนักวิจารณ์ศิลปะในเมืองไทยว่า 

“โกอินเตอร์” สายัณห์ แดงกลม (2552, 67) ให้ความคิดเห็นเชิงคลุมเครือต่อคำ

นี้ว่า “กระบวนการโกอินเตอร์นั้นเก็บงำเงื่อนไขบางอย่างที่บ่อนแซะเละแทะ
 

มโนทัศน์เรื่องความหลากหลายทางวัฒนธรรม....การโกอินเตอร์จึงไม่ได้มีเพียง

ความหมายในกายภาพ แต่รวมถึงการปรับเปลี่ยนมโนทัศน์ตรงพื้นที่ที่ตั้งอยู่ 

เป็นความย้อนแย้งที่ว่าจะทัดเทียมเขา….การ ‘โกอินเตอร์’ ไม่ใช่การแลกเปลี่ยน

วัฒนธรรมเพื่อความหลากหลาย แต่กลับกลายเป็นการ ‘โอนถ่ายวัฒนธรรม
 

เก่าแก่เพื่อหวังจะมีทางเลือกมากขึ้น พร้อมกับปลอกค้ำคอว่า ‘สากล’”


ในทางตรงข้าม อุทิศ อติมานะ3 กลับมองว่า กลวิธี Exotic ซึ่งถูกยอมรับในเวที

ศิลปะนานาชาตินั้นเป็นความต้องการที่สมยอมกันระหว่างโลกศิลปะตะวันตก

ซึ่งยังคงยึดติดกับวัฒนธรรมยุโรปเป็นศูนย์กลางกับกลุ่มประเทศที่ไร้อำ�นาจหรือ

ประเทศที่เคยเป็นเมืองขึ้น (รวมถึงประเทศไทยที่ได้รับผลกระทบอาณานิคม)

ปัจจัยความต้องการของศิลปะตะวันตกมีอยู่สองปัจจัย คือ 1. ความต้องการของ

เวทีตลาดศิลปะโลก 2. ความรู้ทางวิชาการในตะวันตกที่ก้าวหน้า ส่วนประเทศ

กลุ่มไร้อำ�นาจหรือกำ�ลังพัฒนาที่ผลิตศิลปินชายขอบต่างรู้ว่าการใช้กลวิธีของ

ความแตกต่างจากวัฒนธรรมของตนเองช่วยกลายเป็นใบเบิกทางความก้าวหน้าสู่

อาชีพศิลปินในยุคโลกาภิวัตน์เกิดขึ้นทั่วโลก ไม่ได้เกิดขึ้นแค่สังคมไทยเพียงอย่าง

เดียว อย่างไรก็ตามกลวิธีการใช้ความแปลกใหม่หรือ Exotic ที่แตกต่างนี้ย่อม

มีลักษณะต่างกัน คือ การที่ศิลปินเพียงใช้เปลือกรูปแบบวัฒนธรรมสร้างความ 

แตกต่าง และความแตกต่างที่สามารถส่งสารการวิจารณ์เพื่อสร้างสำ�นึกสาธารณะ	

3	 อุทิศ อติมานะ, สัมภาษณ์, วันที่ 24 มีนาคม 2558



105

การข้ามสายพันธ์/ลูกผสม/พันธุ์ทาง (Hybridity) : 

การต่อรองวาทกรรมอาณานิคมและวัฒนธรรมบริสุทธิ์


การผสมผสานทางวัฒนธรรมถูกพูดถึงบ่อยครั้งในแนวคิดหลังอาณานิคม หนังสือ 

Location of Culture (1994) ของ โฮมิ บาบา (Homi Bhabba) กล่าวถึงแนวคิด

การข้ามสายพันธ์ุบนพ้ืนฐานทางทฤษฏีหลังโครงสร้างนิยม เพ่ือตอบโต้ข้อหวงห้าม

แนวคิดของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ฝังอยู่ ในปรัชญาทวิลักษณ์ตะวันตก 
 

ทั้งวิทยาศาสตร์ตลอดจนถึงศิลปะ ที่เป็นการสร้างนิยามวัฒนธรรม “ความเป็น

อื่น” หรือสถานะผู้ที่อยู่ข้างนอก ในขณะเดียวกันก็ตอบรับความแตกต่างทาง

วัฒนธรรม บาบาเสนอว่า วัฒนธรรมในสังคมหลังอาณานิคมไม่ได้ตั้งอยู่บนความ

คิดขั้วตรงข้ามหรือด้านใดด้านหนึ่ง แต่อยู่บน “แนวขอบ” (Boundary)


บาบาใช้นิยามความหมายคำว่า ลูกผสม (Hybridity) มาวิเคราะห์ความสัมพันธ์

ระหว่างผู้ตกเป็นอาณานิคมและเจ้าอาณานิคม ชี้ให้เห็นผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นจาก
 

โครงสร้างร่วมกันทั้งสองฝ่าย หรือกระบวนการอำนาจอาณานิคมได้เข้าไปจัดการ

แปรค่าอัตลักษณ์ของผู้เป็นเมืองขึ้นด้วยกรอบความคิดที่เป็นสากล โดยสร้าง
 

กรอบกำหนดบรรทัดฐานให้ผู้ตกเป็นเมืองขึ้นประพฤติตาม ผลลัพธ์ที่ออกมาคือ

ความล้มเหลว แต่กลับผลิตบางสิ่งที่คล้ายคลึงหรือใหม่กว่า จึงสนับสนุนให้เกิด

การลอกเลียน (Mimicry) หรือการผลิตซ้ำทางด้านวัฒนธรรม ข้อกำหนด สถาบัน 

และคุณค่าต่างๆ ของเจ้าอาณานิคมที่มีความคลุมเครือ (Ambivalent) บาบา

อ้างอิงถึงสภาวะ uncanny จากทฤษฎีจิตวิเคราะห์เพื่อนำมาใช้สลายตรรกะความ

คิดทวิลักษณ์ในวาทกรรมอาณานิคมหรือวาทกรรมชาตินิยมที่มีลักษณะคลุมเครือ

เช่นเดียวกัน


นอกจากนี้แนวคิดลูกผสมยังเชื่อมโยงกับแนวคิดพื้นที่ที่สาม (Third Space) ซึ่ง

บาบาเสนอว่า อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมจะเกิดขึ้นในพื้นที่ที่ไม่ชัดเจน มีความ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

106

ขัดแย้งที่อยู่ในตัวเอง เปิดโอกาสให้เกิดพื้นที่ตำแหน่งอื่นขึ้นมาใหม่ หรือความเป็น

ลูกผสมที่ทำให้มองเห็นถึงว่าวัฒนธรรมแท้บริสุทธิ์ไม่ได้มีอยู่จริง ดังนั้นแนวคิด

พื้นที่ที่สามถูกใช้เพื่อการต่อรองปฏิเสธการถูกให้นิยามตัวตนของผู้คนด้วยการ
 

จับคู่ความแตกต่าง ภายใต้ปรัชญาทวิลักษณ์ที่อยู่ในแนวคิดแบบอาณานิคมหรือ

โลกสมัยใหม่ซึ่งเป็นผู้ผลิตจารีตวัฒนธรรมเชิงเดี่ยวต่างๆ เช่น เพศ ชนชั้น สถาบัน 

การเมือง เป็นต้น ทั้งหมดนี้มาจากความเชื่อถึงจุดกำเนิดและเรื่องเล่าต่างๆ (ของ

ชาติ) ซึ่งเป็นตัวกำหนดบรรทัดฐานหรือข้อจำกัดในสังคม


ท่ามกลางความวุ่นวายซับซ้อนของอัตลักษณ์ร่วมสมัย บาบาสนใจกระบวนการ

ผลิตความแตกต่างทางวัฒนธรรม (Cultural Difference) ของผู้คนชายขอบ
 

กลุ่มน้อยหรือผู้อพยพย้ายถิ่นฐานในฐานะตัวแทนของการข้ามสายพันธุ์หรือการ
 

ผสมผสานทางวัฒนธรรม (Cultural Hybridity)


ฤกษ์ฤทธิ์เป็นตัวอย่างศิลปินเชื้อสายไทยพลัดถิ่นที่สร้างผลงานศิลปะจากปัจจัย

การใช้ชีวิตบนพรมแดนรอยต่อทางวัฒนธรรมที่มาจากการอาศัยอยู่เมืองนอก
 

ค่อนชีวิต ในโลกศิลปะตะวันตกฤกษ์ฤทธิ์ไม่เคยถูกจัดทำเนียบว่าเป็นศิลปินไทย 

แต่ถูกมองว่าเป็นศิลปินที่เดินทางเร่ร่อนไปทั่วโลก (Global Art Normad) โดยมี

ความเป็นพลเมืองโลก (Cosmopolitan) (Renate Dohmen 2013, Online) 

คือยืดหยุ่นต่อวัฒนธรรมต่างๆ


ประสบการณ์การเดินทางไปยังที่ต่างๆ หรือการพลัดถิ่นของฤกษ์ฤทธิ์แสดงถึง

จุดยืนที่ไม่ต้องการยึดติดกับพื้นที่ใดพื้นที่หนึ่งทั้งกายภาพและวัฒนธรรม ทั้งหมด

น้ีเป็นประเด็นท่ีสะท้อนอยู่ในผลงานศิลปะของเขา เช่น untitled 1996 (Tomorrow 

is Another Day) ซึ่งเป็นโครงสร้างไม้จำลองเหมือนกับอพาร์ทเม้นท์ตอนอาศัย

อยู่ในนิวยอร์ค untitled (Rucksack Installation) ประกอบด้วยข้าวของเคร่ืองใช้

มากมายสำหรับการไปเดินทาง สิ่งของต่างๆ ทั้งหมดนี้บ่งบอกถึงสิ่งของเครื่องใช้

ในชีวิตประจำวันและการนำเสนอถึงการใช้ประโยชน์ได้จริง Atlas ภาพถ่าย



107

บันทึกประสบการณ์ศิลปินที่มาจากการเดินทางไปยังสถานที่ต่างๆ untitled 

1999 (Further East) ร่มกระดาษสีขาวเขียนเส้นทางการเดินทางจาก
 

ลอสแองเจอลิสไปถึงฟิลาเดเฟียในประเทศสหรัฐอเมริกา ผลงานชิ้นนี้ทำขึ้นเพื่อ

หาทุนแก่นักศึกษาศิลปะของคณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ เพื่อส่งเสริม

การเดินทางไปศึกษางานศิลปะในประเทศสหรัฐอเมริกา





ภาพที่ 4 ผลงานของฤกษ์ฤทธิ์ที่สะท้อนถึงการเป็นนักเดินทาง



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

108

อัตลักษณ์ลูกผสมของฤกษ์ฤทธิ์สามารถพิจารณาในหลากมิติ เช่น ลักษณะการนำ

เสนอรูปแบบทางความคิดที่เป็นตะวันตกแต่ในขณะเดียวกันสามารถปลุกกระตุ้น

ความรู้สึกถึงตะวันออก ทั้งความเป็นรูปธรรมในผลงานซึ่งมีลักษณะกำกวม
 

ไม่สามารถจัดประเภทให้ลงตัว มีความเป็นได้ทั้งงานศิลปะแบบประติมากรรม

หรือสิ่งของเครื่องใช้ เป็นไปได้ทั้งพื้นที่ในห้องสี่เหลี่ยมสีขาวหรือพื้นที่สาธารณะ

ข้างนอกซึ่งสะท้อนถึงสถานะในระหว่าง (In-between) หรือเป็นพื้นที่ทับซ้อน
 

ที่เรียกว่าพื้นที่ที่สาม (Third Space) ส่วนในระดับนามธรรมนักวิจารณ์ศิลปะ

ตะวันตกกล่าวถึงฤกษ์ฤทธิ์ว่าเป็นศิลปินเชิงแนวคิดที่มีลักษณะการเป็นผู้ให้เช่นใน

วัฒนธรรมท้องถิ่นของอเมริกาแบบหนึ่งที่เรียกว่า “Potlatch-Conceptualist” 
 

(Saltz 1996, 82) ส่วนในเมืองไทยกลับถูกมองในฐานะความมีอัธยาศัยไมตรีและ

เมตตาที่เป็นนิสัยของคนไทย


เพื่อเข้าใจการผสมผสานทางวัฒนธรรมของผลงานศิลปะนิคอส พาพาสเทอร์-


เกียอะดิส แบ่งรูปแบบลูกผสมที่เป็นการแปรสภาพทางวัฒนธรรม (Cultural 

Transformation) ไว้ 3 ระดับ ได้แก่  1. รูปธรรมที่มองเห็นหรือความแตกต่าง

ภายใต้อัตลักษณ์ที่เป็นผลลัพธ์ของผสมกับส่วนประกอบต่างชาติ  2. ในด้าน

กระบวนท่ีความแตกต่างทางวัฒนธรรมถูกแปรสภาพหรือการถูกแปรสภาพภายใน

วัฒนธรรมแม่  3. สามารถเชื่อมโยงกับกระบวนการสุนทรียะและทำให้สามารถ

นำมาเทียบเคียงเปรียบเทียบกับเทคนิคนักศิลปะสมัยใหม่ เช่น การปะติด (Collage)  

มอนทาจ (Montage) การผสมหลากวัสดุ (Bricolage) (Papastergiadis, 2012, 

117)




109

สถานะภาพของศิลปินสามารถจัดได้ว่าเป็นชนกลุ่มน้อยหรือคนชายขอบระหว่าง

สังคมตะวันตกและสังคมไทย หรือเป็นผู้ที่มีสถานะข้างในและข้างนอกของสังคม

นั้น ในขณะเดียวกันสายตาของผู้ที่อยู่ภายนอกอย่างฤกษ์ฤทธิ์ที่มองเข้ามาสู่ข้างใน

กลับสร้างความเป็นไปได้ใหม่ที่จะนำ�เสนอมุมมองใหม่ และเป็นการวิจารณ์

วัฒนธรรมและสังคมของตนเองที่เข้าไปสัมพันธ์เกี่ยวข้อง โดยใช้กระบวนการ

สุนทรียศาสตร์เชิงสัมพันธ์ (Relational Aesthetic)4 อันมาจากชีวิตประจำ�วันของ

ศิลปินที่ล้วนแต่เป็นการใช้ของเดิมหรือสิ่งประดิษฐ์ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นดั้งเดิม

มาสรา้งใหมใ่หค้ลมุเครอื เชน่ untitled 1992 (Free) ฤกษฤ์ทธิเ์ลีย้งแกงเขยีวหวาน 

2 หม้อ โดยหม้อหนึ่งเป็นแกงสีแดงที่ใช้วัตถุดิบในท้องถิ่นหาได้ในนิวยอร์ก อีก 

หม้อหนึ่งสีเขียวใช้วัตถุดิบของกินที่นำ�เข้าจากไทย untitled 1993 (Cured)  

ฤกษ์ฤทธิ์ได้ร่วมแสดงงานผลงานศิลปะกับภายในกลุ่มศิลปินตะวันตกหน้าใหม่

มากมายในนิทรรศการที่ชื่อ “Fever” ฤกษ์ฤทธิ์สร้างเต็นท์ที่มีสัดส่วนตามขนาด

หอ้งชงชาญีปุ่น่ดว้ยผา้คลา้ยจวีรพระสสีม้ และภายในเตน็ทไ์ดท้ำ�พืน้ทีใ่หผู้ช้มไดเ้ขา้

มานั่งดื่มชาญี่ปุ่นอันเหมือนกับการทำ�สมาธิซึ่งเป็นความตั้งใจของฤกษ์ฤทธิ์ 

ที่ต้องการเสนอพื้นที่ทางเลือกท่ามกลางพื้นที่ศิลปะตะวันตก untitled 1993 

(1271) เป็นการตีความหมายวัฒนธรรมการกินด้วยเส้นก๋วยเตี๋ยวเชื่อมโยงกับ

ประวัติศาสตร์การเดินทางของมาร์โคโปโลที่เริ่มต้นจากอิตาลีไปสู่จีนและมาสู่ไทย 

untitled 1995 (Back of Postcard Reads) เป็นผลงานหลากสื่อมากมายที่ถูก

จัดวาง เช่นศิลปะหลอดไฟนีออนของแดน ฟลาวิน (Dan Flavin) โคมไฟที่เป็นของ

สะสมในพิพิธภัณฑ์ เต็นท์สีจีวร เตียงพับ และวิดีโอผลงาน เชื้อเชิญให้ผู้ชมเข้ามา

4	 ผลงานศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์ได้รับขนานนามว่าเป็นตัวแทนศิลปะเชิงสัมพันธ์ (Relational Art) 
หรือสุนทรียศาสตร์เชิงสัมพันธ์จากนักวิจารณ์ศิลปะชาวฝรั่งเศสและภัณฑารักษ์ นิโคลาส บูริโยด์ 
(Nicolas Bourriaud) เป็นการน�ำศิลปะสร้างการเชื่อมโยงกับบริบททางสังคม  โดยที่ศิลปินจะ
เป็นผู้จ�ำลองปฏิบัติการความจริงที่อยู่ในสังคมด้วยสถานการณ์ การพบปะ หรือเหตุการณ์ต่างๆ 
ในผลงานศิลปะ ศิลปะเชิงสัมพันธ์ได้สร้างความสัมพันธ์รูปแบบใหม่กับผู้ชมจากเดิมที่พื้นที่แสดง
งานศิลปะเป็นเพียงแค่พื้นที่ให้ผู้ชมงานเดินผ่านผลงานวัตถุที่ไม่มีชีวิตจากการเพ่งมอง แต่ผลงาน
ศิลปะเชิงสัมพันธ์ได้สร้างสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ท�ำให้ผู้ชมได้เข้ามาอยู่รวมกัน เป็นการเผชิญ
หน้าเกิดปฏิสัมพันธ์ในกิจกรรม สถานการณ์ หรือผลงานที่ศิลปินเป็นผู้สร้างขึ้น



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

110

นั่งพักผ่อนดูวิดีโอเรื่องการเย็บผ้าท้องถิ่นชาวม้ง และมีผ้าห่มและหมอนซึ่งเป็นฝีมือ

ผลิตจากแรงงานของชนกลุ่มม้งลาวที่เข้ามาอพยพลี้ภัยการเมืองในประเทศ

สหรฐัอเมรกิา untitled 1996 (Traffic) ฤกษฤ์ทธิส์นใจเมอืงหลวงใหญอ่ยา่งกรงุเทพ

ที่ผจญกับการจราจรติดขัดพร้อมกับบริบทความคิดเรื่องรถแท็กซี่ทั่วโลกที่เป็น

พาหนะโดยสารทีไ่ดแ้ทรกแซงทำ�ใหเ้กดิการแลกเปลีย่นในพืน้ทีส่าธารณะ untitled 

1999 (Royal Thai Pavilion) ฤกษฤ์ทธิท์า้ทายความสมัพนัธท์างการเมอืงในบรบิท

โลกศิลปะโดยการนำ�เสนอศาลาไทยที่ไม่เคยมีในนิทรรศการเวนิซเบียลนาเล่ใน

ฐานะผลงานประตมิากรรมเปน็ตน้ออ่นไมส้กันำ�เขา้จากอมัสเตอรด์มัมาปลกูในสวน

ของนิทรรศการ untitled 1999 (Young Man If My Wife Make It…) ผัดไทย

ปลอมทำ�จากเรซิ่น ฤกษ์ฤทธิ์ตั้งชื่อผลงานจากประสบการณ์เมื่อเขาถูกเชิญไป 

ร่วมสัมมนากับศิลปินไทยที่เชียงใหม่ ในเหตุการณ์ครั้งนั้นเขาถูกตั้งคำ�ถาม 

จากศิลปินไทยคนหนึ่งในทำ�นองว่าผลงานศิลปะผัดไทยต่างจากผัดไทยทั่วไป 

อยา่งไร การตัง้ชือ่ผลงานชิน้นีจ้งึเปน็การโตก้ลบัการถกูวจิารณด์งักลา่ว และเปลีย่น 

ภาพลักษณ์ที่เคยชินของศิลปิน




ภาพที่ 5 ผลงาน untitled 1999 (Royal Thai Pavilion) 
มีนัยยะท้าทายการเมืองในโลกศิลปะตะวันตก



111

ในอีกมุมหนึ่งฤกษ์ฤทธิ์สนใจที่จะถ่ายทอดและวิจารณ์สภาพบรรยากาศสังคมใน

เมืองไทยที่ศิลปินเคยมีประสบการณ์ตรงและผ่านหูผ่านตาอันเป็นเรื่องของภายใน

ประเทศ เช่น ผลงานภาพถ่ายหลายชิ้นที่เป็นภาพถ่ายภายในประเทศไทย ทั้ง

กิจกรรมพระสงฆ์ภายในวัด อาคารบ้านเรือนในเมืองไทย จิตรกรรมปะติดกับหน้า

ข่าวหนังสือพิมพ์ไทย หรือผลงานวาดเส้นภาพเหตุการณ์สำคัญตามข่าวหน้า

หนังสือพิมพ์ไทย หรือตุ๊กตาหุ่นเชิดห่มผ้าสีส้ม ชื่อผลงาน Bad Monk ที่ทำขึ้น

เพื่อการกุศล โดยอ้างอิงเหตุการณ์กรณีข่าวฉาวของอดีตพระสงฆ์ชื่อดังรูปหนึ่งใน

เมืองไทย


ผลงานศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์สะท้อนให้เห็นถึงเรื่องการเมืองภายในธรรมเนียม

ศิลปะซ่ึงมาจากส่วนหน่ึงท่ีฤกษ์ฤทธ์ิใช้ภาพลักษณ์ไทยภายนอกเพ่ือต่อรองวัฒนธรรม

ตะวันตก และภาพภายนอกของความเป็นพลเมืองโลกหรือผู้พลัดถิ่นที่สามารถ

วิจารณ์วัฒนธรรมตะวันตกหรือความคิดยุโรปเป็นศูนย์กลาง เรเนท โดห์เมน 
 

อ้างถึง บัณฑิต เจริญโรจนากิจ (Dohmen 2013, Online) ว่า ฤกษ์ฤทธิ์กลาย

เป็นแบบอย่างของศิลปินไทยรุ่นใหม่ผู้ซึ่งกำลังค้นหาความอิสระจากข้อจำกัด
 

ต่างๆ ของความเป็นไทยที่ผูกติดกับจินตภาพของชาติ คือ ชาติ ศาสนา 


พระมหากษัตริย์…ศิลปินร่วมสมัยไทยเริ่มต้นท้าทายศิลปะไทยประเพณีใหม่ 
 

ที่เป็นภาพผูกมัดของวัฒนธรรมไทย ฤกษ์ฤทธิ์จึงเป็นผู้หนึ่งที่เป็นผู้ท้าทายจาก
 

ข้างนอก	
 






วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

112

ความหมายของ 

“ความเป็นชาติ”อันกำกวมของศิลปะร่วมสมัยไทย


ความคิดเรื่องชาตินั้นไม่ได้เกิดขึ้นเองแต่เป็นสิ่งประดิษฐ์ทางสังคมที่มีแนวคิดให้

คนมากมายหรือคนแต่ละคนกลายเป็นหนึ่งเดียว (Many to One) แต่การที่จะ

ทำให้คนมาอยู่ด้วยกันได้หรือมีความคิดไปในทางเดียวกันจำเป็นต้องมีการทำ

กิจกรรมแสดงออกร่วมกันผ่านพิธีกรรมหรือสัญลักษณ์ เช่น ธงชาติ เพลงชาติ 

การเฉลิมฉลองวันสถาปนาชาติ การเขียนประวัติศาสตร์ของชาติลงในตำราเรียน 

ทั้งหมดนี้เป็นส่วนหนึ่งที่อีริค ฮอบสบอว์ม (Eric Hobsbawm) เรียกว่า ประเพณี

ประดิษฐ์ (Invent ofTradition) (Bhabba 1990, 49) อันเป็นการผลิตซ้ำเชิง 

สัญลักษณ์เพื่อกระตุ้นให้รู้สึกถึงความเป็นชาติที่สืบเนื่องยาวนานมาจากอดีต
 

สู่ปัจจุบัน การประดิษฐ์ของประเพณีจึงเป็นการเขียนประวัติศาสตร์เรื่องเล่าให้

คนในชาติเชื่อว่าตนเองมีจุดกำเนิดรู้สึกถึงเอกภาพที่ทุกคนมีประวัติศาสตร์ร่วมกัน


เบน แอนเดอร์สัน อ้างถึงใน ชาญวิทย์และคณะ (2552, 9) เสนอว่าชาติเป็นเพียง

แค่ความคิดซึ่งเรียกว่า ชุนชนจินตกรรม (Imagined Community) ช่วยให้คนใน

ชาติอันหลากหลายสามารถจินตนาการร่วมกันถึงความเป็นชาติโดยพร้อมเพรียง

กัน ซึ่งเกี่ยวข้องกับประเด็นเวลาและสถานที่ โดยยกตัวอย่างถึงการอ่านนิยาย

และหนังสือพิมพ์ที่เป็นสื่อกลาง ที่ช่วยให้คนในชาติสามารถรู้ว่าตัวตนอยู่แห่งหน

ใดในชุมชนร่วมกับคนอื่นในเวลาเดียวกัน แม้ว่าจะไม่เคยพบกันมาก่อน แต่โฮมิ 

บาบามองว่าความพยายามที่จะทำให้คนในชาติหลายคนมาเป็นหนึ่งเดียวกลับมี

ความขัดแย้งจากการกระทำหรือปฏิบัติการที่เกี่ยวข้องกับมิติเวลาสองแบบ คือ 

ปฏิบัติการเชิงสั่งสอน (Pedagogical) ที่ใช้การเล่าเรื่องหรือเขียนจุดกำเนิดของ

ชาติอย่างมีเสถียรภาพเพื่อให้ประวัติศาสตร์เดินหน้าไปอย่างต่อเนื่อง และสะสม

เพิ่มพูนเป็นระยะๆ (Bhabba 1994, 145) ส่งต่อเรื่องเล่ามาสู่ปัจจุบันจากคนรุ่น



113

ต่อรุ่น ทำให้คนในชาติรู้สึกถึงความเท่ียงแท้ย่ังยืน หรือเป็นการสร้างประวัติศาสตร์

แนวเส้นตรง รวมศูนย์คนในสังคมให้เป็นหนึ่งหน่วยเดียวกัน แต่ปฏิบัติการนี้กลับ

เป็นวิธีสวนทางกับวิถีปฏิบัติอีกของชาติอีกแบบหนึ่ง คือ ปฏิบัติการแสดงออก 
 

(Performative) ที่หมายถึงวิธีการใช้สัญลักษณ์ต่างๆ ของชาติหรือภาพตัวแทนที่

มีการแสดงออกอย่างไร้ขอบเขตเพื่อสะท้อนถึงชาติอย่างมีนัยยะ และถูกผลิตซ้ำ

ในหลายแบบอย่างต่อเน่ืองจากประชาชนเพ่ือสร้างความรู้สึกถึงความเป็นพวกพ้อง

เดียวกัน กลวิธีการสร้างเรื่องเล่าที่เป็นการเขียนชาติจึงเป็นความคิดที่กำกวม 
 

(Conceptual Ambivalence) เพราะจุดหนึ่งคือการยึดติดกับจุดกำเนิด แต่อีก

ด้านหนึ่งเป็นการหลีกเลี่ยงจุดยึดติด ปฏิบัติการเชิงสั่งสอนนั้นทำให้ผู้คนกลายเป็น

วัตถุ (Object) ทางประวัติศาสตร์ที่สร้างภาพความเป็นเอกภาพต่อเนื่อง แต่ใน

ทางตรงข้ามปฏิบัติการแสดงก็ส่งเสริมให้ผู้คนมีตัวตนขึ้น (Subject) ภายใต้ความ

หลากหลายที่เผยให้เห็นข้อกำหนดและบรรทัดฐานทั้งเชื้อชาติ ชนชั้น แรงงาน 

หรือความเป็นชายขอบที่ถูกสร้างจากในชาติตนเอง


นาวิน ลาวัลย์ชัยกุล และสุธี คุณาวิชยานนท์ ทั้งสองคนเป็นศิลปินที่แสดงถึงการ

ใช้ภาพตัวแทนหรือสัญลักษณ์ของชาติต่างๆ ภายใต้อัตลักษณ์ไทยและเป็นคนไทย

ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ (นาวินมีเชื้อสายไทย-อินเดีย ส่วนสุธีมีเชื้อสาย

ไทย-จีน) เนื้อหาผลงานของศิลปินทั้งสองเป็นการกล่าวย้ำวิจารณ์ สังคมร่วมสมัย 

หรือสะท้อนถึงวัฒนธรรมไทยที่ถูกปรับเปลี่ยนตามกระแสความก้าวหน้า รวมถึง

การให้ความสำคัญแก่ศิลปวัฒนธรรมของชาวบ้านเช่น ผลงานชุด There is No 

Voice ของนาวินประกอบด้วยภาพถ่ายขาวดำของคนแก่ตามชนบทในขวดยา
 

ที่ใช้แล้วจำนวนหลายร้อยชิ้น สะท้อนถึงคนชายขอบที่ถูกละเลยจากคนรุ่นหลัง
 

ในสังคมไทย


โครงการ Navin Production ของนาวินสนใจการใช้ผลงานศิลปะเข้าถึงผู้ชมใน

วงกว้าง และเป็นการวิจารณ์วัฒนธรรมการบริโภคที่อยู่ในสังคมไทยและการทำ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

114

วัตถุศิลปะให้เป็นสินค้า โครงการ Treated, Ozonated and Bottled เป็นการ

นำน้ำเสียของคลองแม่ข่าในจังหวัดเชียงใหม่มาบรรจุลงขวดแปะฉลากเพื่อสื่อถึง

ศิลปะในฐานะการผลิตแบบมวลชล (Mass Product) ที่ผลิตแต่สิ่งเหมือนกันแต่

ไม่มีประโยชน์ และเป็นการตั้งคำถามว่าอะไรคือคุณค่าของงานศิลปะ โครงการ 

Navin Gallery Bangkok ที่ใช้รถแท็กซี่เป็นแกลเลอรี่แสดงงานศิลปะวิ่งบริการ

ทั่วกรุงเทพฯ โดยร่วมมือกับศิลปินหลายคนสร้างผลงานศิลปะภายในรถแท็กซี่
 

ที่จอดรับผู้ชมหน้าพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เพื่อให้ผู้ชมสามารถเข้าถึงพื้นที่ศิลปะ

ที่ง่ายขึ้นและท้าทายบทบาทสถาบันศิลปะในประเทศไทย


ภายหลังนาวินเริ่มนำประสบการณ์ชีวิตประจำวันที่ เป็นอัตลักษณ์ไทยๆ 
 

หรือวัฒนธรรมไทยแบบชาวบ้าน เช่น รถตุ๊กตุ๊ก ผ้าขาวม้า การ์ตูนเล่มละบาท 

โปสเตอร์ภาพยนตร์ มาเป็นส่วนหนึงในโครงการศิลปะต่างๆ ของนาวิน





ภาพที่ 6 
ผลงานรูปถ่ายคนแก่
ในชนบทใส่ขวดเปล่า
ของนาวิน



115

นิทรรศการ City On The Moves ที่จัดขึ้นเมืองตามเมืองใหญ่ทั่วโลกนาวินและ

ฤกษ์ฤทธิ์ส่งรถตุ๊กตุ๊ก 2 คัน จากเมืองไทยเข้าร่วมแสดงเป็นผลงานศิลปะ โดยคัน

หนึ่งวิ่งรอบเมืองและอีกคันถูกจัดวางติดตั้งในพิพิธภัณฑ์พร้อมกับภาพจิตรกรรม

เลียนแบบโปสเตอร์ภาพยนตร์ไทยหรือภาพคัทเอ้าท์ เนื้อหาในภาพคัทเอ้าท์เป็น

เรื่องแต่งขึ้นจากศิลปินโดยมีเนื้อหาเชื่อมโยงสองพื้นที่ระหว่างคนในท้องถิ่น 
 

(สถานที่จัดนิทรรศการ) กับคนไทย (ศิลปินและเพื่อนศิลปิน) และเมื่อนิทรรศการ

นี้ถูกจัดในเมืองถัดไปเนื้อหาของภาพคัทเอ้าท์ก็จะถูกปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมตาม

พ้ืนท่ีน้ัน ผลงานชุดน้ีได้สะท้อนถึงการแทรกซึมของสภาพแวดล้อมสังคมกรุงเทพฯ 
 

ไปสู่เมืองหลวงต่างๆ ที่ถูกจัดนิทรรศการ


ภาพที่ 7 นิทรรศการ เมืองมีขา (City on The Moves) 



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

116

Navin and His Gang Visit Vancouver ผลงานศิลปะของนาวินที่ใช้การ์ตูนเล่ม

ละบาทเป็นครั้งแรก เป็นเรื่องราวของนาวินและเพื่อนที่เดินทางเหาะข้ามทวีปบน

เสื่อมหัศจรรย์ ในห้องนิทรรศการนาวินปูเสื่อที่นำ�เข้าจากเมืองไทยและฉายวิดีโอ

ในห้องแกลเลอรี่ให้ผู้ชมได้พักผ่อนพูดคุย นาวินให้ความหมายถึงเสื่อ คือพื้นที่การ

ติดต่อสื่อสารต้อนรับในสังคมไทย หลังจากนั้นรูปแบบการ์ตูนเล่มละบาทปรากฏใน

ผลงานในชิ้นถัดมา เช่น “ไม่เป็นไรแมน” ที่เป็นเรื่องยอดมนุษย์ได้รับแรงบันดาลใจ

จากแฝดสยาม ในนิทรรศการนี้ยังมีบาร์เหล้าค๊อกเทลซึ่งมีเมนูเป็นชื่อผีไทย หรือ  

ผลงานชุด Another Day in Sydney ที่ใช้การสัมภาษณ์จากคนขับแท็กซี่ในเมือง

ซิดนีย์มาทำ�หนังสือการ์ตูน และนำ�เสนอชีวิตเมืองหลวงที่เป็นแหล่งพบปะผู้คน 

อนัหลากหลาย ผลงานชดุ PhaKhao Mar on Tour นาวนิหยบิประโยชนก์ารใชส้อย

ของผ้าขาวม้าในสังคมไทยผ่านเรื่องราวการใช้ผ้าขาวม้าของลุงปันที่เป็นชาวบ้าน

อาศัยอยู่ในชนบทมาตีความใหม่เป็นคุณค่าที่ดูสากลด้วยวิธีการต่างๆ ทั้งในส่วน

ของผู้ชมที่นำ�ผ้าขาวม้านำ�กลับไปบ้านสร้างสรรค์วิธีการใช้ด้วยตนเอง หรือศิลปิน

ที่นำ�ผ้าขาวม้าตัดเป็นชุดสูทกลายเป็นแฟชั่นร่วมสมัยเพื่อเทียบเคียงวัฒนธรรม 

โอตาคุ5 ของญี่ปุ่น

ความเป็นสินค้าในฐานะงานศิลปะของนาวินสะท้อนอัตลักษณ์หรือเอกลักษณ์
 

ไทยที่ปรับเปลี่ยนไปตามกระแสโลกาภิวัตน์ ทำให้ความเป็นไทยถูกเปลี่ยน
 

ความหมายใหม่สอดรับกับความหลากหลายและกระแสบริโภคในแบบทุนนิยม 

เกษียร เตชะพีระ (ประชา และเกษียร 2554) เสนอถึงวัฒนธรรมการบริโภค

ความเป็นไทยในยุคโลกาภิวัตน์ถูกแปรสภาพให้มีลักษณะเป็นเพียงเรื่องของจิต

วิญญาณอันกลวงเปล่าภายในจิตใจของผู้บริโภค มาจากความสามารถในการเพิ่ม

5	 “โอตาคุ” เป็นค�ำที่ใช้เรียกกับคนหรือกลุ่มคนที่เป็นผู้บริโภค หลงใหล คลั่งไคล้ในการ์ตูนแอนิเมชั่น
โมเดลการ์ตนู วดิโีอเกม ซึง่เป็นส่วนหนึง่ของอตุสาหกรรมและวฒันธรรมบนัเทงิทีเ่ตบิโตมาพร้อมกบั
สังคมญี่ปุ่น ต่อมาวัฒนธรรมการบริโภคของโอตาคุแพร่หลายมากขึ้นทั่วโลกกลายเป็นอุตสาหกรรม
ที่ส่งออกและท�ำรายได้มหาศาลให้ญี่ปุ่น



117

สัญญะ (Sign) ความเป็นไทยในวัฒนธรรมหรือวัตถุสินค้าที่ไม่ได้เป็นไทย เป็นการ

ทดแทนความเป็นไทยในด้านความรู้สึกซึ่งทำให้ผู้บริโภคไม่รู้สึกว่ากำลังบริโภค
 

ในสิ่งที่ไม่เป็นไทยอยู่ ในขณะเดียวกันก็เป็นการคงรักษาความเป็นไทยจึงมี
 

ภาพลักษณ์เป็นสองหรือทวิอัตลักษณ์ (Double Identity)


ภาพที่ 8 ผลงานชุดผ้าขาวม้าของนาวิน

นาวินกลับมาให้ความสำคัญกับคุณค่าศิลปะในชาติตนเองและท้องถิ่น โดยใช้ 
 

อินสนธิ์ วงศ์สาม เป็นตัวแทน ผลงานสุดขอบฟ้า (Fly Me to the Another 

World) ที่นำเสนอเป็นภาพจิตรกรรมแบบโปสเตอร์ภาพยนตร์ไทยขนาดใหญ
่ 

เล่าเรื่องประวัติศาสตร์ชีวิตเรื่องราวการเดินทางและการทำงานศิลปะของอินสนธิ์ 
 

วงศ์สาม ผลงานชุดนี้สะท้อนภาพความคล้ายคลึงกันในชีวิตระหว่างนาวินกับ
 

อินสนธิ์ คือการมีปฺฎิสัมพันธ์สู่ต่างชาติภายนอก (นาวินแสดงงานศิลปะใน
 

ต่างประเทศบ่อยครั้งและผลงานชุดสุดขอบฟ้าถูกแสดงครั้งแรกในประเทศอิตาลี

จากการถูกรับเชิญไปแสดงที่นั่น) แต่สุดท้ายคือการกลับมาหาจุดกำเนิดที่บ้านเกิด 
 

(อินสนธิ์กลับมาใช้ชีวิตและทำงานศิลปะในลำพูนหลังจากที่เคยใช้ชีวิตโชกโชนใน

ต่างประเทศ)




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

118

ผลงานสุดขอบฟ้าเป็นการเรียนรู้ตัวตนชีวิตร่วมสมัยของนาวินผ่านประวัติศาสตร์

ชีวิตของอินสนธ์ิ วงศ์สาม ท่ีเผยให้เห็นว่าชีวิตของอินสนธ์ิเป็นส่วนหน่ึงของพัฒนาการ

ประวัติศาสตร์ศิลปะไทยที่ประกอบด้วยอิทธิพลปัจจัยต่างๆ ทั้งภายในและนอก

ประเทศในช่วงทศวรรษที่ 1950-1960 เช่น การเป็นลูกศิษย์ของศาสตราจารย์

ศิลป์ พีระศรี  การสร้างสรรค์ผลงานศิลปะของอินสนธิ์ที่ใช้รูปแบบนามธรรมของ

ศิลปะสมัยใหม่สากลท่ีได้รับอิทธิพลจากตะวันตก ความต้ังใจเดินทางไปต่างประเทศ

ของอินสนธิ์เพื่อไปแสดงงานศิลปะที่บ้านเกิดของศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี 
 

ผู้อุปถัมภ์ศิลปะต่างๆ ทั้งภายในและนอกประเทศที่ช่วยเหลือให้อินสนธิ์สามารถ

แสดงผลงานศิลปะสมัยใหม่ของไทยสำเร็จที่อิตาลี เป็นต้น ผลงานสุดขอบฟ้า
 

จึงเป็นการย้อนกลับมาให้ความสำคัญของศิลปะในบ้านเกิดที่บ่งบอกถึงการกลับ

ไปหารากเหง้าของตัวเองที่เชื่อถึงความเป็นอุดมคติของความเป็นแก่นแท้ยั่งยืน
 

ในชาติ อย่างไรก็ตามงานชิ้นนี้ถูกวิจารณ์ว่านาวินใช้ประโยชน์จากเรื่องราวของ
 

อินสนธิ์ที่นำมาสร้างเรื่องเล่าขึ้นใหม่ (Rawanchaikul 2008, 324) 


ปรัชญาคำสอนพุทธศาสนาถูกหล่อหลอมเป็นส่วนหนึ่งในชีวิตประจำวันของสังคม

ไทยมาจากความสัมพันธ์ของอำนาจรัฐและศาสนาพุทธในเมืองไทย พุทธศาสนา

กระแสหลักของไทยนั้นถูกปกครองโดยคณะสงฆ์ไทยฝ่ายเถรวาทที่อยู่ภายใต้

ควบคุมของรัฐ ซึ่งให้ความสำคัญความคิดทางโลกียธรรมที่มุ่งสอนให้ประชาชน

ภาพที่ 9 “สุดขอบฟ้า” นําเสนอชีวิตของอินสนธิ์ วงศ์สาม
ที่เชื่อมต่อกับประวัติศาสตร์ศิลปะไทยร่วมสมัย



119

ประพฤติตนในศีลธรรม หรือมีคุณธรรมแบบท่ียึดม่ันและจงรักภักดีต่อชาติ ศาสนา 

และพระมหากษัตริย์ มีความสามัคคีกันและพร้อมที่จะเสียสละเพื่อชาติ ฯลฯ 

ศาสตราจารย์อภินันท์ โปษยานนท์ (Poshyananda 1996, 104) เสนอว่า แนวคิด 

“ความบริสุทธิ์” ของพุทธศาสนาในเมืองไทยยังคงเป็นศูนย์กลางในการสร้าง

ความรู้สึกของความเป็นเนื้อเดียวกันและความกลมกลืนในประเทศไทย


ผลงานศิลปะของนาวินและสุธีให้ความสำคัญกับเนื้อหาหลักธรรมหัวใจคำสอน

ทางพุทธศาสนา คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นความคิดของพุทธศาสนาใน

ระดับโลกุตรธรรม ซึ่งสวนทางกับความคิดพุทธศาสนากระแสหลักในชาติไทย
 

อันมุ่งเน้นโลกียธรรมให้คนในชาติยึดถือประพฤติตนตามศีลธรรม ในผลงานชุด 

The Zero Space Which is Not Empty นาวินเขียนคำว่า I, My, Me, Mine 

และ Myself  บนผนังห้องสีขาวในแกลเลอรี่ และบังคับให้ผู้ชมเดินเข้ามาในห้อง

ทีละคนเพื่อได้พิจารณาถึงการมีอยู่ของตัวตนของผู้ชมที่กลายเป็นส่วนหนึ่งของ
 

ผลงานนาวิน และผลงานชุด A Dialogue with Oneself ที่พัฒนามาจากผลงาน
 

ชุดก่อนหน้าซึ่งนาวินเปลี่ยนวัตถุในห้องนิทรรศการโดยไม่ซ้ำกันทุกวันเพื่อให้ผู้ชม

รับรู้และตระหนักถึงการมีอยู่ของวัตถุกับตัวเอง


การอยู่ห่างไกลจากบ้านเกิดเมืองนอนเป็นเหตุให้เกิดความรู้สึกถึงการกลับมาค้นหา

วัฒนธรรมที่ตนเองมีอยู่ เวลาและจิต  1. และทุกขณะจิตของสุธีเป็นชุดผลงาน
 

ที่ทำขึ้นในช่วงที่ไปศึกษาต่อในออสเตรเลียและเป็นช่วงที่เริ่มศึกษาพุทธศาสนา
 

ในฐานะรากเหง้าความเป็นไทย ผลงานถูกนำเสนอด้วยจิตรกรรมหลากสื่อผสม
 

บนกระดาษจำนวนมหาศาลเพื่อสะท้อนสภาวะจิตที่มีการเปลี่ยนแปลงในทุกช่วง

ขณะบทสนทนาระหว่างตัวตนผลงานศิลปะจัดวางเครื่องพิมพ์  2. พิมพ์คำว่า “ตัว

กูของกู” อย่างต่อเน่ืองวนเวียนไปอย่างไม่รู้จบพุทธภูมิปัญญาหนังสือสำเนา ภาพถ่าย

พระพุทธรูปที่เริ่มจางหายไปในแต่ละหน้าซึ่งเกิดการถ่ายสำเนาเอกสารต่อๆ 
 

กันไปโดยศิลปินให้ความหมายถึงการเปลี่ยนแปลงหรือความว่างเปล่าไม่มีตัวตน




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

120

ผลงานของสุธีส่วนใหญ่แสดงถึงปฏิบัติการเชิงสั่งสอน (Pedagogical) บ่อยครั้งที่

ใช้สัญลักษณ์ไทยต่างๆ ที่เข้าใจง่ายสะท้อนถึงความรู้สึกเกี่ยวกับวิกฤตกาลภายใน

สังคมไทยเพื่อต้องการตระหนักหรือรู้เท่าทันถึงชาติไทยที่เป็นสิ่งที่ถูกประกอบ

สร้างขึ้นอันปราศจากสาระแก่นแท้ (Essence) หรือตัวตนที่เที่ยงแท้และยั่งยืน

ตนเองที่ไม่ควรจะยึดมั่นถือมั่นในชาติไทย สุธีใช้รูปร่างช้างเผือกที่เป็นสัญลักษณ์

เคยปรากฏบนผืนธงชาติไทยถูกนำเสนอผ่านวัสดุต่างๆ ที่ดูเสื่อมสลายไม่มั่นคง

จากน้ำแข็ง  ผงปูนขาว  ยางพารา หินอ่อนที่แตกหัก เป็นต้น


ต่อมาการใช้สัญลักษณ์ต่างๆ ท่ีหมายถึงชาติของสุธีถูกนำมาผนวกกับการใช้เทคนิคท่ี

ทำให้ผลงานศิลปะเคลื่อนไหวได้ จนพัฒนาไปสู่วิธีที่สามารถทำให้ผลงานศิลปะมี

ปฏิสัมพันธ์กับผู้ชมและสามารถผลิตนัยยะการสร้างสำนึกร่วมภายในชาติผ่าน

กิจกรรม อย่างเช่น ผลงานชุด ความซ้ำซากอันเป็นนิรันดร์ประติมากรรมรูปทรง

คนพนมมือที่ติดมอเตอร์เคลื่อนไหวมีกลไกให้สามารถโค้งคำนับและเปิดศีรษะ

ภาพที่ 10 เนื้อหาปรัชญาพุทธศาสนา อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
สะท้อนอยู่ในผลงานของนาวินและสุธี



121

กลวงเปล่าอันหมายถึงการสั่งสอนในวัฒนธรรมไทยที่ทำตามๆ กันมา หรือในผล

งานชุดยุบหนอ-พองหนอ เชิญชวนให้ผู้ชมเป่าลมกับประติมากรรมยางพาราที่

สร้างเป็นรูปทรงจากสัญญะไทยต่างๆ เช่น พยัคฆ์ร้ายแห่งเอเชียใช้รูปทรงเสือ

ที่หมายถึงการขนานนามประเทศไทยเป็นเสือเศรษฐกิจตัวใหม่แห่งเอเชีย ตำนาน

จากท้องทุ่งท่ีใช้ควายส่ือถึงสังคมกสิกรรมไทย ช้างกระทืบโลงท่ีเป็นช่ือของสมุนไพร 

ลมหายใจสยาม (แฝด) อ้างอิงถึงแฝดสยาม (อินจัน) ที่มีตัวติดกันเป็นตัวแทน

ความแปลกประหลาดของสยามในสายตาตะวันตก 





ภาพที่ 11 
รูปทรงช้างที่ทําจาก
วัสดุไม่คงทนที่สุธีมัก

หยิบนํามาใช้ในงานศิลปะ

ภาพที่ 12 
พยัคฆ์ร้ายแห่งเอเชีย



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

122

ห้องเรียนประวัติศาสตร์ (ถนนราชดำเนิน) ของสุธี ที่เป็นส่วนหนึ่งของนิทรรศการ

ศิลปกรรมกลางแจ้งประชาธิปไตยในงาน 100 ปี นายปรีดี พนมยงค์  สุธีจัดวาง

โต๊ะนักเรียนไม้แบบเก่าจำนวน 14 ตัวริมถนนราชดำเนิน บนโต๊ะแกะสลักภาพ

พิมพ์ผิวนูนให้ผู้ชมสามารถใช้กระดาษวางทาบบนโต๊ะแล้วฝนภาพด้วยดินสอ 
 

ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับความคิดชาตินิยมของประวัติศาสตร์การเมืองไทย เช่น 
 

ความต้องการก้าวหน้าของบ้านเมืองให้เท่าเทียมกับตะวันตกในสมัยรัชกาลที่ 5 

การเคลื่อนไหวเพื่อประชาธิปไตยของกลุ่ม รศ.130 การเปลี่ยนแปลงการปกครอง 

24 มิถุนายน 2475 ของคณะราษฎร์ ขบวนการเสรีไทย เหตุการณ์เดือนตุลา 

และ เหตุการณ์พฤษภาคมทมิฬ เป็นต้น


ในผลงานชุดนี้สุธีอยากให้ผู้ชมหรือประชาชนจดจำเหตุการณ์ที่สำคัญในอดีตเหล่า

นี้ที่ถูกลืมเลือนไปตามกาลเวลา แต่ภายหลังสุธีพบว่าผลงานชุดนี้สามารถสร้าง

ความทรงจำของประวัติศาสตร์ชาติแบบใหม่ที่ผู้ชมสามารถประติดประต่อด้วยตัว

เอง (ผู้ชมบางคนอาจเอากระดาษไปวางและฝนโต๊ะเรื่อง 14 ตุลา ไปผสมกับ
 

เรื่องพฤษภาทมิฬอีกโต๊ะหนึ่งในกระดาษแผ่นเดียวกัน) แซนดร้า เครท (Sandra 

Cate) วิจารณ์ถึงผลงานห้องเรียนประวัติศาสตร์ว่า เป็นการอ้างอิงถึงวัฒนธรรม

ทางสายตาที่ฝังอยู่ ในชีวิตประจำวันไทย แต่ก็แสดงให้เห็นถึงคำถามและ
 

ท้าท้ายเรื่องการศึกษาที่ทำให้เกิดบิดเบือนและลดทอนประวัติศาสตร์และ
 

วัฒนธรรมไทย (Adams and Gillogly 2011, 217)	
  






123

ภาพที่ 12 ห้องเรียนประวัติศาสตร์ (ถนนราชดําเนิน)



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

124

สรุป


ปรากฏการณ์ในช่วงทศวรรษ 1990 ที่เป็นยุคโลกาภิวัตน์และหลังอาณานิคม

ศิลปินไทยทั้ง 3  ท่านที่เลือกเป็นตัวแทนแนวความคิดดังกล่าวได้แก่ ฤกษ์ฤทธิ์ 

นาวิน และสุธี เป็นตัวแทนในศิลปะร่วมสมัยไทยมักนำเสนอภาพตัวแทนอัตลักษณ์

ไทยจากชีวิตประจำวันด้วยบริบทใหม่ในศิลปะร่วมสมัย ในกรณีของฤกษ์ฤทธิ์

ศิลปินไทยผู้อาศัยอยู่ต่างประเทศเป็นหลักและมีสถานะผู้ที่อยู่ตรงขอบ (Border) 

ระหว่างความเป็นตะวันตกและตะวันออก (ไทย) ปฏิบัติการศิลปะของฤกษ์ฤทธิ์

ผลิตซ้ำภาพตัวแทนอัตลักษณ์ไทยทำให้เกิดสร้างการต่อรองท้าทายอำนาจตะวันตก

และไทย อีกทั้งความสำเร็จในเวทีศิลปะนานาชาติของฤกษ์ฤทธิ์ที่ใช้รูปแบบศิลปะ

ร่วมสมัยทำให้ฤกษ์ฤทธิ์เป็นต้นแบบที่ศิลปินไทยปรารถนา ในกรณีของนาวินและ

สุธีที่เป็นศิลปินไทยอาศัยอยู่ในประเทศ นาวินนำเสนองานศิลปะที่กลายเป็น

สินค้าผสมผสานอัตลักษณ์ไทยๆ หรือศิลปวัฒนธรรมแบบชาวบ้าน  ส่วนผลงาน

ศิลปะของสุธีที่มักใช้สัญลักษณ์ของชาติในเชิงการเมืองปฏิบัติการศิลปะของทั้งคน

แสดงถึงพลวัตรท่ีถ่ายโอนไปมาระหว่างกรอบปฏิบัติการเชิงส่ังสอน (Pedagogical) 

กับกรอบปฏิบัติการแสดงออก (Performative) ภายในชาติ ซึ่งมีลักษณะกำกวม

ทั้งการยินยอมและต่อต้านวาทกรรมชาตินิยมทางวัฒนธรรมหรือ “ความเป็น

ไทย” ปฏิบัติการศิลปะของท้ัง 3 ท่านน้ียังแสดงให้เห็นว่า วาทกรรมของนักชาตินิยม

เป็นสิ่งบอบบาง แตกแยก หรือขัดแย้ง มากกว่าที่จะเป็นเรื่องดีงามและสร้างภาพ

ลักษณ์ของการรวมเข้าหากัน










125

บรรณานุกรม


เกษม เพ็ญภินันท์ และคณะ. 2552. ความหลากหลายทางสังคม วัฒนธรรมใน
มนุษยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: วิภาษา.


เจตนา นาควัชระ. 2546. ศิลป์ส่องทาง : รวมบทความวิชาการ. กรุงเทพมหานคร: 
คมบาง.


ชาญวิทย์ เกษตรศิริและคณะ. 2552. ชุมชนจินตกรรม บทสะท้อนว่าด้วยกำเนิด
และการแพร่ขยายของชาตินิยม. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโครงการ
ตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 


ถนอม ชาภักดี.  2540.  “ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช Chef-Conceptual Artist.” เนชั่น
สุดสัปดาห์ 28 กุมภาพันธ์, 66 - 67.


ธงชัย วินิจจะกูล. 2544.  “ประวัติศาสตร์ไทยแบบราชาชาตินิยม : จากยุค
อาณานิคมอำพรางสู่ราชาชาตินิยมใหม่หรือลัทธิเสด็จพ่อของกระฎุมพี
ไทยในปัจจุบัน.” ศิลปวัฒนธรรม 23, 1 (มกราคม), 56–65.


________.   2546.  “ภาวะอย่างไรหนอที่เรียกว่าศิวิไลซ์: เมื่อชนชั้นนำสยาม
สมัยรัชกาลท่ี 5 แสวงหาสถานะของตนเอง ผ่านการเดินทางและพิพิธภัณฑ์
ทั้งในและนอกประเทศ.” รัฐศาสตร์สาร 24, 2, 1-66.


ประชา สุวีรานนท์ และเกษียร เตชะพีระ. 2554. อัตลักษณ์ไทย: จากไทยสู่ไทยๆ.
กรุงเทพมหานคร: ฟ้าเดียวกัน.


พิริยะ ไกรฤกษ์ และเผ่าทอง ทองเจือ. 2526. ศิลปกรรมหลัง พ.ศ. 2475.  
กรุงเทพมหานคร: สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.


วรเทพ อรรคบุตร และคณะ. 2548.  เข้านอก ออกใน เข้านอก/ออกใน: รวมบท
สัมภาษณ์และบทความศิลปะร่วมสมัย (พ.ศ.2546-2548).	
กรุงเทพมหานคร: สเกล.




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2558

126

วิบูลย์ ลี้สุวรรณ.  2548.  ศิลปะในประเทศไทย: จากศิลปะโบราณในสยามถึง
ศิลปะสมัยใหม่. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์หนังสือลาดพร้าว.


สายชล สัตยานุรักษ์. 2548. “การสร้างความเป็นไทยกระแสหลักและความจริงที่
ความเป็นไทยสร้าง.”  ในเวทีวิจัยมนุษยศาสตร์ไทยครั้งที่ 2 มิติใหม่ของ
การวิจัยทางมนุษยศาสตร์แบบสหวิทยาการและบูรณาการ ระหว่างวันที่ 
10-11 สิงหาคม 2548. เชียงใหม่: โรงแรมโลตัสปางสวนแก้ว.


สายัณห์ แดงกลม. 2552. “ลับแลในมนุษยศาสตร์ไทย” ในความหลากหลายทาง
สังคมวัฒนธรรมในมนุษยศาสตร์, เกษม เพ็ญภินันท์, บรรณาธิการ. 
กรุงเทพมหานคร : วิภาษา, 67.


สุธี คุณาวิชยานนท์. 2545.  จากสยามเก่าสู่ไทยใหม่ ว่าด้วยความพลิกผันของ
ศิลปะจากประเพณีสู่สมัยใหม่และร่วมสมัย. กรุงเทพมหานคร: หอศิลป์
มหาวิทยาลัยศิลปากร.


Bhabba, Homi.  1990.  Nation and Narration.  London: Routledge.


________.  1994.  The Location of Culture.  London: Routledge.


Everyday Life in Southeast Asia.  2011.  Edited by Kathleen M. Adams 
and Kathleen A. Gillogly. Bloomington, Indiana: Indiana 
University Press.


Papastergiadis, Nikos. 2012. Cosmopolitanism and Culture. Cambridge: 
Polity Press.


Poshyananda, Apinan. 1996. Contemporary Art in Asia: Traditions, 
Tensions. New York: Asia Society Galleries.


Rama IX Art Museum. 2015. 6 Decades of Thai Art Exhibition. Retrieved 
February 2015. from http://www.rama9art.org/artisan/6decade/
index.html




127

Rawanchaikul, Navin. 2008. Navin’s Sala: Navin Production’s 
International Art & Life Magazine. Chiangmai: Navin Production.


Dohmen, Renate. 2013. Towards a Cosmopolitan Critically? Relational 
Aesthetics, Rirkrit Tiravanija and Transnational Encounter 
with Pad Thai. Retrieved 2014, from https://openartsjournal.
files.wordpress.com/2013/07/oaj_issue1_dohmen.pdf


Said, Edward.  2003.  Orientalism.  London: Penguin Books.


Saltz, Jerry.  1996.  “A Short History of RirkritTiravanija.” Art in America
84, 2 (February): 82.






	FINE ARTS

