
วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255870

ประวัติศาสตร์ทังกา  

บทคัดย่อ


จิตรกรรมทังกาในความหมายของชาวทิเบต เป็นสาสน์แห่งบันทึกไปสู่ผู้ฝึกจิต
ปฏิบัติตน ช่วยนำพระธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาไปถึงจิตสมาธิของ
 
ผู้ปฏิบัติให้บรรลุธรรม เป็นดั่งสะพานเชื่อมจิตใจของผู้มองไปสู่พระพุทธเจ้า 
 
และมณฑลแห่งพระพุทธศาสนา ผ่านทางรูปลักษณ์ของภาพจิตรกรรมที่มิใช่การ
มองเพียงดวงตาจากกายเนื้อ แต่เป็นการมองภาพทังกาด้วยดวงจิตอันกระจ่าง 


“ทังกา” จึงเป็นวัฒนธรรมหนึ่งของทิเบตที่มีประวัติศาสตร์และตำนานเล่าขาน
มาอย่างยาวนานนับพันปี ประวัติศาสตร์ของทังกาสามารถแบ่งการพัฒนา
 
รูปแบบทางศิลปะภาพทังกาเป็น 2 ระยะ ได้แก่ 


ปิยะแสง จันทรวงศ์ไพศาล

รองศาสตราจารย์ สาขาวิชาการออกแบบนิเทศศิลป์ 

คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษมบัณฑิต กรุงเทพมหานคร



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 71

1. ระยะแรกเริ่มประมาณช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 7 ซึ่งเป็นช่วงแรกรับอิทธิพล
 
พระพุทธศาสนาจากเนปาลและจีน


2. ระยะที่สองเริ่มประมาณช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 11 ซึ่งเป็นช่วงศาสนจักรในทิเบต
เฟื่องฟู เป็นสมัยที่มีการสร้างวัดวาอารามอย่างแพร่หลาย ภายใต้การอุปถัมภ์
ของนิกายต่างๆ ในทิเบต


ต่อมา ได้มีการศึกษาเพื่อจำแนกรูปแบบภาพทังกา โดยแบ่งตามสกุลจิตรกรรม
ของช่างวาดและประเพณีนิยม รวม 6 แบบ ได้แก่  1. สกุลจิตรกรรมกาดัม 
 
ภายใต้การอุปถัมภ์ของอาณาจักรกูเก รับอิทธิพลรูปแบบศิลปะแบบคุปตะและ
ศิลปะแบบปาละ  2. สกุลจิตรกรรมปัลรี หรือ สกุลจิตรกรรมเนปาล สะท้อนให้
เห็นถึงอิทธิพลแบบแผนจิตรกรรมประเพณีนิยมเนปาล  3. สกุลจิตรกรรมเมนรี 
ภายใต้ความอุปถัมภ์ของนิกายเกลุกปะ โดยประยุกต์รูปแบบจากศิลปะจีนและ
มองโกล  4. สกุลจิตรกรรมเคียนรี ภายใต้ความอุปถัมภ์ของนิกายสาเกียปะและ
เกลุกปะ มีเอกลักษณ์แบบเฉพาะตัวและสีสันสวยงามเป็นพิเศษ  5. สกุลจิตรกรรม
การ์มา กาดรี ภายใต้ความอุปถัมภ์ของนิกายกาจูร์ปะและญิงมาปะ แพร่หลาย
แถบทิเบตตะวันออกทางแคว้นคาม และ  6. สกุลจิตรกรรมโดปัล ภายใต้ความ
อุปถัมภ์ของนิกายเกลุกปะ แพร่หลายความนิยมตั้งแต่สมัยขององค์ดาไลลามะ
 
ที่ 5  เป็นต้นมา โดยรูปแบบสกุลจิตรกรรมทั้ง 6 แบบสามารถสะท้อนให้เห็นถึง
ประวัติศาสตร์และพัฒนาการของจิตรกรรมทังกา และยังเป็นแนวทางในการ
เรียนรู้เพื่อศึกษาถึงคติและความหมายที่แฝงเร้น


คำสำคัญ :  ทังกา, ทิเบต, ศิลปะทิเบต




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255872

History of Thangka 

ABSTRACT


Thangka meaning of Tibetans is recorded message to Buddhist spiritual 
practice. Help bring Dhamma the teaching in Buddhism meditation to 
spiritual practice enlightenment like a bridge connect mind to the Buddha 
and Buddhism Mandala. Pass out painting images forms, Not only  
eyes of a physical body, But also look at the Thangka with a clear 
mind.


Thangka is the culture of Tibetan have long history and legend more 
than 1,000 years. Can divided Thangka develop is two period such 
as :


Piyasaeng Chantarawongpaisarn

Associate Professor, Department of Visual Communication Design, 

Faculty of Architecture, Kasem Bundit University, Bangkok, Thailand.



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 73

1. The First period  began around 7th Century is an influence in Buddhism 
from Nepal and China.


2. The Second period began around 11th Century is Tibetan Buddhism 
flourishing and building many temples in Tibet patronage by lineages 
of Tibetan Buddhism.


Later have been studies to identify Thangka divided 6 types by painting 
school and traditional painting.  1) The Kadam Painting School patronage 
by Guge Kingdom influence in Gupta style and Pala style. 2) The Palri 
or Nepalese Painting School influence pattern of Napali traditional 
paintings. 3) The Menri Painting School patronage by Gelug lineages 
and applied style form Chinese and Mongolian. 4) The Khyenri school 
patronage by Sakya lineages and Gelug lineages have identity and 
fully colors. 5) Karma Gardri Painting School patronage by Kagyu 
lineages and Nyingma lineages widespread in Kham region or Eastern 
Tibet. 6) The Dopal Painting School patronage by Gelug lineages and 
widespread around Tibet begin at 5th Dalai Lama onwards.


Keywords :  Thangka, Tibet, Tibetan Art




วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255874

“ทังกา” หรือ จิตรกรรมทังกา (Thangka painting) ตรงกับความหมายในภาษา

ไทยว่า “พระบฎ” ค�ำว่า “ทังกา” ในภาษาอังกฤษมีการเขียนสะกดไว้หลายแบบ

เช่น Tangka, Thanka และ Tanka ในภาษาจีนเรียกว่า “ถังข่า (Tangka)” เป็น

งานจิตรกรรมบนผ้าฝ้ายหรือบนผ้าไหม ท�ำให้บางครั้งจึงนิยมเรียกจิตรกรรมทังกา

ว่า “ภาพจิตรกรรมแบบม้วนแขวน (Scroll-painting)” โดยทั่วไปแล้ว สันนิษฐาน

ว่า “ทังกา” มาจากค�ำว่า “Thang Ka” หมายถึง สาสน์แห่งบันทึก (recorded 

message) หรือ การส่งสารแห่งข้อความไปสู่ผู้ฝึกจิตปฏิบัติตน เป็นเช่นดั่งการ

ช่วยให้พระธรรมค�ำสอนสามารถส่งถึงจิตสมาธิของผู ้ปฏิบัติให้บรรลุธรรมได้

โดยพลัน ภาพจิตรกรรมทังกาจึงล้วนต้องวาดในเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา 

วัชรยานแบบทิเบต และนับเป็นเอกลักษณ์ทางศิลปะเฉพาะตัวของชาวทิเบตที่ 

รู้จักกันไปทั่วโลกในปัจจุบัน

ต�ำนานทังกา

ต�ำนานเกี่ยวกับภาพจิตรกรรมทังกานั้น กล่าวกันว่าในอดีตกาลนั้นภาพทังกา

เกิดขึ้นครั้งแรกในสมัยพุทธกาล เมื่อครั้งพระเจ้าพิมพิสาร (King Bimbisara) 

และพระเจ้าอุตยัน (King Udrayana) ทั้งสองต่างเป็นพระสหายที่เปี ่ยมด้วย

มิตรไมตรี และมักส่งของขวัญอันล�้ำค่าแก่กันและกัน ครั้งหนึ่งพระเจ้าอุตยัน

ส่งอัญมณีล�้ำค่าแด่พระเจ้าพิมพิสาร ท�ำให้พระเจ้าพิมพิสารตัดสินใจมอบภาพ

วาดซึ่งเป็นภาพเหมือนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแด่พระเจ้าอุตยัน สร้างความ

ปลาบปลื้มพระทัยให้แก่พระเจ้าอุตยันยิ่งนัก เพราะภาพดังกล่าวเปรียบเสมือน

สิ่งล�้ำค่าที่หาสิ่งใดเสมอเหมือนมิได้ และกลายเป็นที่มาของคติการวาดภาพ 

ทังกาสืบมา



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 75

บางตำนานกล่าวถึงที่มาของภาพทังกาว่า มีต้นกำเนิดมาจากภาพปฏิจจสมุปบาท 

(Pratityasamutpada) หรือ กาลจักร (Wheel of Life) ซึ่งในภาษาทิเบต
 

เรียกกันว่า ซีเป คอร์โล (Sipe Khorlo) ซึ่งเป็นภาพวาดเพื่อแสดงถึงสังสารวัฏ

ของมนุษย์ เป็นการสะท้อนเพื่อเตือนใจถึงความไม่จีรังของชีวิตและความไม่เที่ยง

ของสรรพสิ่ง นักแสวงบุญนิยมนำภาพดังกล่าวม้วนเก็บไว้ติดตัวในยามที่เดินทาง

ออกจากหมู่บ้านไปต่างถิ่น และยังเป็นสิ่งเตือนใจให้รำลึกถึงพระพุทธคุณของ

พระพุทธเจ้าเมื่อยามอยู่ห่างไกลบ้าน


นอกจากนี้ ในบางข้อมูลยังกล่าวถึงความหมายของค�ำว ่า “ทังกา” จาก

พจนานุกรมภาษาทิเบต-อังกฤษที่ได้บัญญัติค�ำว ่าทังกาว่า ทังกา (Than 

ka  หรือ Than ga) มีความหมายว่า เรียบ แบน และระนาบ ซึ่งแสดง

ถึงคุณลักษณะทางกายภาพของงานจิตรกรรม (Goldstein et al. 2001, 

255) อีกความหมายหนึ่ง ค�ำว ่า ทัง นั้นถูกน�ำมารวมกับค�ำอื่นโดยยัง

คงสื่อความหมายเกี่ยวกับงานจิตรกรรม เช่น ค�ำว่า ชัลทัง (Shal than)  

หมายถึง ภาพเหมือนหรืองานจิตรกรรม บางครั้งค�ำว่า ทังกา ถูกแทนที่ด้วย 

ค�ำว่า ทังกุ (Than sku) หรือ กุทัง (sKu than) ซึ่งหมายถึง ภาพหรือสิ่งที่สื่อถึง

เทพ (Deity) บนผืนผ้าหรือกระดาษ โดยค�ำว่า กุ (sKu) นั้นหมายถึง รูป (Body) 

ที่ศักดิ์สิทธิ์ เช่น รูปวาดหรือประติมากรรมของพระพุทธเจ้าหรือพระโพธิสัตว์ 

(Jackson 1996, 15-17) โดยสรุปแล้ว จิตรกรรมทังกามีความหมายว่า จิตรกรรม

ภาพม้วนที่แสดงรูปเคารพอันศักดิ์สิทธิ์หรือเรื่องราวด้านพระพุทธศาสนา

อนึ่ง นักวิชาการฝ่ายจีนมีความเชื่อกันว่า รูปแบบการวาดภาพทังกาซึ่งเป็นภาพ

วาดบนผ้าไหมและใช้การม้วนแขวนเพื่อประดับและสามารถน�ำพาไปยังที่ต่างๆ 

ได้โดยสะดวกนั้น มาจากอิทธิพลของการการวาดภาพจิตรกรรมจีนประเพณี  

(Traditional Chinese painting) ซึ่งมีการวาดในลักษณะดังกล่าวมาตั้งแต่ 

ปลายราชวงศ์ฮั่นถึงราชวงศ์จิ้น และรุ่งเรืองในสมัยราชวงศ์ถัง ท�ำให้ศัพท์ค�ำว่า 



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255876

ทังกาส�ำหรับชาวจีนแล้ว ใช้ออกเสียงเรียกกันว่า “ถังข่า (唐卡)” แปลความหมาย

ตามรูปศัพท์คือ “แผ่นภาพแบบสมัยถัง”

ความส�ำคัญของจิตรกรรมทังกากับชาวทิเบต

“ทังกา” ในคติแบบทิเบตนั้น จึงไม่ใช่ภาพวาดเพื่อแสดงถึงการสร้างสรรค์เนื้อหา

แปลกใหม่หรอืเทคนคิและสสีนั ส�ำหรบัพทุธศาสนกิชนในทเิบตนัน้ ภาพทงักาเป็น

มากกว่าค�ำว่า “ภาพ” เป็นดัง่เสมอืนสิง่ศกัดิส์ทิธิท์ีแ่สดงปรากฎให้เหน็ประจกัษ์ถงึ

ความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา ด้วย “การมอง” และ “การกระตุ้นเตือนจิตใจ” 

อันเป็นการมองที่ลึกซึ้งและมิใช่การมองเพียงดวงตาจากกายเนื้อ แต่เป็นการมอง

ภาพทังกาด้วยดวงจิตอันกระจ่าง โดยภาพที่ปรากฏเป็นดั่งสะพานเชื่อมจิตใจ 

ของผู้มองไปสู่พระพุทธองค์ และมณฑลแห่งพุทธศาสนา รวมทั้งพระธรรมค�ำสอน

ที่ผ่านทางรูปลักษณ์ของพระโพธิสัตว์ ปวงเทพและโลกบาล รวมทั้งพระอาจารย์ 

ผู้ชี้ทางสว่างแก่สัตว์โลก การมองไปยังภาพทังกาเปรียบประหนึ่งสื่อที่น�ำจิตใจ 

ไปสู่สมาธิที่ชาวทิเบตยึดมั่นปฏิบัติตาม 

การวาดภาพทังกายังคงรักษาไว้ซึ่งขนบธรรมเนียมของวัฒนธรรมทิเบตมาอย่าง

ยาวนานนับพันปี การวาดภาพทังกาเป็นเสมือนการถ่ายทอดภาพของสิ่งศักดิ์สิทธิ์

เป็นสะพานเชือ่มต่อไปถงึผูส้กัการะบชูาทัง้มวล จติรกรผูว้าดภาพทงักาจงึต้องหมัน่

พากเพียรฝึกฝนการวาดมานานหลายปี จนมีความเชี่ยวชาญและแม่นย�ำในการใช้

เส้น สี น�้ำหนัก และรวมไปถึงจิตสมาธิอันแน่วแน่ สงบนิ่ง ประการส�ำคัญก็คือการ

วาดภาพทงักาเป็นเฉกเช่นเดยีวกนัการศกึษาในพระธรรมของพระพทุธศาสนา การ

เรียนรู้กระบวนการวาดภาพจึงต้องอาศัยการถ่ายทอดจากครู จิตรกรผู้วาดไม่อาจ

เนรมิตภาพจากการเรียนรู้ด้วยความเข้าใจของตัวเอง และไม่สามารถจินตนาการ



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 77

ตามความคิดของตนเองได้ เพราะตามคติของวัชรยานนั้น เน้นสายสัมพันธ์อัน

แน่นแฟ้นระหว่างศิษย์กับครู เป็นเช่นเดียวกับการฝึกฝนตันตระที่ความส�ำเร็จของ

ศิษย์ล้วนมาจากการถ่ายทอดสอนสั่งจากครู การวาดภาพทังกาจึงต้องอาศัยการ

สอนจากครูผู้เป็นดั่งคุรุของงานจิตรกรรม ภาพทังกาจึงจะสัมฤทธิ์ผลได้ ประการ

ส�ำคัญนั้นก็คือ ความเข้าใจในภาพจิตรกรรมทังกา ไม่สามารถใช้เกณฑ์การมอง

ภาพจิตรกรรมสีน�้ำมันแบบตะวันตกได้  เพราะทังกาไม่ใช่เป็นการวาดด้วยการ

เล่าเรื่องแบบเหมือนจริง ไม่ใช่การมุ่งสะท้อนความจริงเชิงสัจธรรม และไม่ใช่การ

วาดแบบงานสร้างสรรค์ด้วยเทคนิคทางสีแบบตะวันตกที่ประกอบขึ้นจากเทคนิค

การวาดลงบนแผ่นไม้หรือผ้าใบ แต่เป็นการวาดในเชิงอุดมคติที่สร้างสรรค์ขึ้นจาก

จิตใจอันศรัทธาอย่างแรงกล้าต่อพระพุทธศาสนา

การรักษาภาพทังกาสามารถเก็บไว้ได้อย่างยาวนาน ด้วยคุณสมบัติพิเศษของผ้า

ไหม จงึท�ำให้จติรกรรมทงักาสามารถเกบ็รกัษาไว้ได้อย่างยนืยาว หลายภาพมอีายุ

ยืนยาวนับร้อยๆ ปีโดยที่สีสันไม่เจือจาง อีกทั้งยังสะดวกในการเก็บรักษาเพราะใช้

การม้วนแขวน รวมทั้งยังใช้การห่อหุ้มภาพวาดอย่างประณีตละเอียดอ่อน ท�ำให้

สีสันต่างๆ บนภาพทังการอดพ้นจากแสงแดดและยังนิยมเก็บไว้ในที่แห้งไม่อับชื้น 

ด้วยภมูอิากาศอนัหนาวเยน็ของทเิบต จงึยิง่ท�ำให้สามารถเกบ็รกัษาภาพทงักาไว้ได้

อย่างยาวนาน ซึง่สนี�ำ้มนัหรอืสอีะครลิกิและสนี�ำ้แบบตะวนัตกไม่มคีณุสมบตัเิช่นนี้ 

อีกทั้งคุณค่าของทังกาไม่ใช่การวาดขึ้นเพื่อการค้าหรือซื้อขาย ชาวทิเบตนิยมมอบ

ภาพทังกาต่อกันและกัน เฉกเช่นดั่งการมอบของขวัญล�้ำค่า

พัฒนาการของภาพทังกา มีการบันทึกในประวัติศาสตร์ศิลปะทิเบตว่า สามารถ

แบ่งล�ำดับของการพัฒนารูปแบบศิลปะภาพทังกาเป็น 2 ระยะ ได้แก่ 

1. ระยะแรกเริ่มในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 7 ซึ่งเป็นช่วงแรกที่ทิเบตรับอิทธิพล

พระพุทธศาสนาจากเนปาลและจีน



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255878

2. ระยะที่สองเริ่มในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 11 ซึ่งเป็นช่วงศาสนจักรในทิเบต

เฟื่องฟูทั้งในทิเบตตะวันตกแถบกูเก ทิเบตกลางและตะวันออก เป็นสมัยที่มีการ

สร้างวัดวาอารามตามคตินิยมของนิกายต่างๆ อย่างแพร่หลายทั่วทิเบต

1. ประวัติศาสตร์ของศิลปะภาพจิตรกรรมทังกา

   ระยะแรก ช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 7-8

ในระยะแรกเริ่มนี้เป็นช่วงสมัยของอาณาจักรทูโบปกครองดินแดนทิเบต โดย

เฉพาะอย่างยิ่งในช่วงรัชสมัยของพระเจ้าซงซัน กัมโป (King Songtsen Gampo) 

กษัตริย์แห่งราชวงศ์ยาลุง ที่มีการอภิเษกสมรสกับสองเจ้าหญิงจากต่างแดนคือ 

เจ้าหญิงภฤกุฏี จากเนปาล และเจ้าหญิงเหวินเฉิงจากราชวงศ์ถัง สันนิษฐานว่า

คติการวาดภาพจิตรกรรมทังกาเกิดขึ้นพร้อมๆ กับการสร้างวัดโจคังและวัดราโมเช 

ซึ่งเป็นสองวัดแรกแห่งทิเบตที่สร้างขึ้นในสมัยพระเจ้าซงซัน กัมโป จนกระทั่งถึง 

ช่วงสมัยคริสต์ศตวรรษที่ 8 ในรัชสมัยพระเจ้าตรีซง เตเซ็น พระศานติรักษิตและ

พระปัทมสัมภวะ (คุรุริมโปเช) ได้ก่อสร้างวัดซัมเย่ขึ้น และมีการบวชภิกษุขึ้นเป็น

ครั้งแรกในทิเบต

ดังนั้น รูปแบบศิลปะจิตรกรรมทิเบตในระยะแรกนี้ มีลักษณะของการผสมผสาน

ระหว่างอิทธิพลของศิลปะอินเดีย เนปาล และจีน ดังมีบันทึกไว้ว่า สถาปัตยกรรม

ดั้งเดิมของวัดโจคังเป็นรูปแบบศิลปะเนปาล และวัดราโมเชเป็นรูปแบบศิลปะจีน 

รวมทั้งวัดซัมเย่ที่ใช้ศิลปะตกแต่งภายในแบบประยุกต์ศิลปะอินเดีย จีน และโคตัน  

อย่างไรกต็าม จติรกรรมทเิบตทีม่ปีระดบัในวดัโบราณทัง้สามล้วนเลอืนหายไปตาม

กาลเวลา มีเพียงบันทึกที่กล่าวถึงเป็นหลักฐานเท่านั้น สันนิษฐานว่า จิตรกรรม

แบบทิเบตน่าจะเริ่มต้นจากสมัยดังกล่าวนี่เอง และเชื่อว่าจิตรกรผู้วาดนั้นน่าจะ

เป็นจิตรกรชาวเนปาลและชาวจีน 



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 79

2. ประวัติศาสตร์ของศิลปะภาพจิตรกรรมทังกา

    ระยะที่สอง ช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 11-17  

ในระยะที่สองของพัฒนาการศิลปะภาพทังกาในทิเบตนั้น เริ่มต้นในช่วงสมัย

อาณาจกัรกเูกทางทเิบตตะวนัตก ก่อนทีจ่ะขยายรปูแบบงานจติรกรรมไปสูด่นิแดน

ส่วนอื่นๆ ในระหว่างคริสต์ศตวรรษที่ 11-17 จัดเป็นศิลปะทังกาที่วาดขึ้นโดยชาว

ทิเบตแท้ และมีเอกลักษณ์ตามแบบคตินิยมพระพุทธศาสนาวัชรยานอย่างแท้จริง 

ท�ำให้เกดิการประยกุต์รปูแบบการวาดภาพทงักาตามความนยิมของแต่ละช่วงเวลา 

ซึง่แตกต่างไปตามพืน้ทีท่างภมูศิาสตร์ ทีต่ัง้ของเคหสถาน ความเชือ่ของแต่ละนกิาย 

และความนิยมในเชิงช่างจิตรกรรม ซึ่งโดยส่วนใหญ่แล้ว ผู้วาดภาพทังกามักเป็น

ลามะหรือพระสงฆ์ในทิเบต เป็นการวาดขึ้นด้วยแรงศรัทธา มิใช่การประดับเพื่อ

ความสวยงาม และไม่มีการซื้อขายในผลงานดังกล่าวแต่อย่างใด

องค์ประกอบของทังกา

ส่วนประกอบต่างๆ ของทังกา มาตรฐานทั่วไปของทังกาจะอยู่ระหว่างความสูง

ประมาณ 18 นิ้ว (45 เซนติเมตร) และ 30 นิ้ว (75 เซนติเมตร) ขนาดที่นิยมมาก

ที่สุดมีความสูงประมาณ 75 เซนติเมตร และมีความกว้างประมาณ 50 เซนติเมตร 

หรือในอัตราส่วนความสูง 3 ส่วนต่อความกว้าง 2 ส่วน บริเวณภาพซึ่งเป็นส�ำคัญ

ที่สุดจะอยู่ตรงบริเวณกึ่งกลาง ภาษาทิเบตเรียกว่า “เมลง (Melong)” แปลว่า 

กระจก หรือมองดูใสกระจ่างดั่งแก้ว ล้อมกรอบบริเวณขอบทั้งสี่ด้านของตัวภาพ

ด้วยแถบสองชั้นที่ท�ำจากผ้าไหมสีแดง-เหลือง ในความหมายของทิเบตแล้วนั้น

หมายถึงสายรุ้งที่ล้อมรอบทั้งสี่ทิศ ภาษาทิเบตเรียกกันว่า “จามาร์ (Jamar)” 

และ “จาเซร์ (Jaser)” เปรียบดั่งสายรุ้งจากสรวงสวรรค์ส่องมาสู่ผืนโลก และ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255880

ปล่อยชายสายรุง้จากด้านบนลงมาทัง้สองเส้น ดงันัน้ ในยามแขวนประดบัจงึต้องมี 

ผ้าไหมชั้นนอกปิดคลุมอีกชั้นหนึ่งเพื่อป้องกันความเสียหาย เรียกกันว่า “ซัลเคียบ 

(Zhalkhebs)”1 อนึ่ง บริเวณส่วนขอบด้านล่างของส่วนใจกลางภาพ นิยมประดับ

ผ้าไหมขนาดสี่เหลี่ยมจัตุรัสเรียกว่า “ทังโก (Thanggo)” หมายถึง ประตูสู่ทังกา

ภาพทังกาส�ำหรับชาวทิเบตนั้นถือเป็นวัตถุศักดิ์สิทธิ์ การม้วนหรือแขวนประดับจึง

ให้ความเคารพ การแขวนทังกาจึงต้องแขวนในที่สูงและเหมาะสม การม้วนต้อง

ม้วนจากด้านล่างขึ้นไป ศิลปินผู้วาดภาพทังกา ซึ่งในอดีตส่วนใหญ่เป็นพระสงฆ์ 

แต่ต่อมาได้มีการถ่ายทอดทักษะฝีมือการวาดภาพทังกากันอย่างแพร่หลาย ท�ำให้

ฆราวาสศิลปินเป็นผู้สร้างสรรค์ในผลงานภาพทังกาสืบแทน ศิลปินผู้วาดภาพทัง

กาจึงต้องตั้งจิตมุ่งมั่นในความเพียร และรักษาศีลทั้งกายใจ ก่อนการวาดจึงต้อง 

ตระเตรียมเครื่องมือให้พร้อม ถวายน�้ำอันใสบริสุทธิ์ นั่งท�ำสมาธิให้จิตสงบนิ่ง 

ช�ำระจิตใจให้ใสกระจ่างดั่งสายน�้ำ และร�ำลึกถึงพระพุทธคุณ รวมทั้งก�ำหนดจิตให้ 

ตรึกตรองถึงรูปที่วาดอยู่เบื้องหน้า กระบวนการวาดภาพทังกาจะต้องเคร่งครัด

ในรูปแบบของพุทธลักษณะ ไม่ว ่าจะเป็นการวาดพระศรีศากยมุนีพุทธเจ้า  

พระโพธิสัตว์ ธรรมบาล ฑากินี และธรรมาจารย์ ฯลฯ ทุกๆ พระองค์ล้วนมีบุคลิก

และท่วงท่าทีเ่ป็นเอกลกัษณ์เฉพาะตวั ดงันัน้ ศลิปินผูว้าดภาพจะต้องปฏบิตัติามคติ

แบบแผนและคงไว้ซึ่งลักษณะท่าทางต่างๆ ของภาพอย่างเคร่งครัด เป็นมาตรฐาน

ส�ำคัญที่ “ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้”

1	 Rhie, Marylin and Thurman, Robert. Wisdom And Compassion : The Sacred Art of 
Tibet. (New York : Harry N. Abrams, 1991), p.126-127.



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 81

ภาพที่ 1-2 ภาพเปรียบเทียบรายละเอียดส่วนประกอบต่างๆ ของทังกา

ภาพที่ 3  ทังกาภาพพระไภษัชยคุรุไวฑูรย์

พุทธเจ้า การแขวนประดับทังกาถือเป็น 

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ต้องแขวนไว้ในที่สูง 

เพื่อแสดงถึงความเคารพ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255882

เทคนิควิธีการวาดภาพจิตรกรรมทังกา

รูปแบบของภาพทังกาโดยมากแล้วเป็นงานจิตรกรรมที่วาดลงบนผ้าไหม ผ้าฝ้าย  

มีการใช้เทคนิคและกรรมวิธีต่างๆ ในการวาดภาพทังกา โดยจ�ำแนกตามการ

วาดแบบเส้นเค้าโครงด้วยลายเส้นสีทองบนผืนผ้าสีต่างๆ สามารถสรุปถึงรูปแบบ

เทคนิคต่างๆ ของการวาดภาพจิตรกรรมทังกา ได้ดังนี้2 

1. เซินทัง (Tson-tang) หรือ โชนทัง (Tshonthang) 

เซินทัง หรือ โชนทัง ก็คือจิตรกรรมทังกาแบบมาตรฐานทั่วไป ซึ่งเป็นการวาดด้วย

ผงสีบนผ้าฝ้ายหรือผ้าไหม โดยมีองค์ประกอบภาพและพื้นฉากหลังที่แตกต่างกัน

ออกไป

2. โกทัง (Go-tang) 

โกทัง คือการวาดจิตรกรรมทังกาด้วยวิธีเย็บปักเป็นรูปร่างต่างๆ บางครั้งยังมีการ

ใช้เครื่องประดับชิ้นเล็กๆ ประเภทลูกปัดมาใช้ติดประดับเพิ่มเติมก็มี

3. เซร์ทัง (Ser-tang) 

เซร์ทัง เป็นภาพจิตรกรรมทังกาที่ใช้สีพื้นของฉากด้านหลังเป็นสีทองทั้งหมด เส้น

โครงต่างของรูปวาดเป็นสีด�ำหรือสีแดง เชื่อกันว่าเป็นการวาดเพื่อน�ำสันติสุขมายัง

โลกให้ร่มเย็น

4. มาร์ทัง (Mar-tang) 

มาร์ทัง  เป็นภาพจิตรกรรมทังกาที่ใช้สีพื้นของฉากด้านหลังเป็นสีแดงทั้งหมด เส้น

โครงต่างของรูปวาดเป็นสีด�ำหรือสีทอง เชื่อกันว่าเป็นการวาดเพื่อเสริมสร้างความ

สิริมงคลให้บังเกิดแก่ชีวิต

2	 Ibid, p.140-143.



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 83

ภาพที่ 4 เทคนิคการวาดแบบเซินทัง 	
ทังกาภาพพระวัชรสัตว์ (พระวัชรสัตตวะ) 

ภาพที่ 5  เทคนิคการวาดแบบโกทัง 
ทังกาภาพพระโพธิสัตว์อมิตายุส  

ภาพที่ 6  เทคนิคการวาดแบบเซร์ทัง 
ทังกาภาพพระศรีศากยมุนีพุทธเจ้า   

5. นักทัง (Nag-tang) 

นักทัง คือภาพจิตรกรรมทังกาที่ใช้สี

พื้นของฉากด้านหลังเป็นสีด�ำทั้งหมด 

เส้นโครงต่างของรูปวาดเป็นสีทอง มี

ลักษณะลี้ลับและเคร่งขรึมที่สุดในกลุ่ม

เทคนิคการวาดภาพทังกา



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255884

ประวัติศาสตร์สกุลจิตรกรรมทังกา
(Thangka Painting School) 

ประวัติศาสตร์และพัฒนาการของทังกาดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น เป็นการกล่าวถึง

ระยะเวลาของการแพร่หลายภาพทงักาในดนิแดนทเิบต อนัเป็นการแบ่งแบบอย่าง

ภาพทังกาโดยกว้างๆ อย่างไรก็ตาม ส�ำหรับการจ�ำแนกรูปแบบภาพจิตรกรรม 

ทังกา ได้มีการศึกษาเพื่อแบ่งแบบอย่างของการวาดภาพทังกาไว้เป็น 6 แบบ 

สกุลจิตรกรรมทังกา3  ดังนี้

1. สกุลจิตรกรรมกาดัม  (The Kadam Painting School) 

3	 Background and History, Himalayan Art. [Online]. 2014. Available from : http://www.
himalayanart.org/pages /Visual_Dharma/history.html

ภาพที่ 7  เทคนิคการวาดแบบมาร์ทัง 
ทังกาภาพพระศรีศากยมุนีพุทธเจ้า

ภาพที่ 8  เทคนิคการวาดแบบนักทัง 
ทังกาภาพพระวัชรปาณีโพธิสัตว์



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 85

2. สกุลจิตรกรรมปัลรี หรือ สกุลจิตรกรรมเนปาล 


   (The Palri or Nepalese Painting School)


3. สกุลจิตรกรรมเมนรี  (The Menri Painting School)

4. สกุลจิตรกรรมเคียนรี  (The Khyenri school)

5. สกุลจิตรกรรมการ์มา กาดรี  (The Karma Gardri Painting School)

6. สกุลจิตรกรรมโดปัล  (The Dopal Painting School)

1. สกุลจิตรกรรมกาดัม 

(The Kadam Painting School) 

สกุลจิตรกรรมกาดัม  เป็นสกุลช่างจิตรกรรมโบราณ อยู่ภายใต้ความอุปถัมภ์ของ

กษัตริย์แห่งอาณาจักรกูเก (Guge Kingdom, ค.ศ.912-1630) ซึ่งตั้งอยู่ทางทิศ

ตะวันตกของทิเบต ด้วยเหตุผลของชัยภูมิทางภูมิศาสตร์ของอาณาจักรกูเก ท�ำให้

รูปแบบทางศิลปะและงานพุทธศิลป์ทิเบตในกูเกรับอิทธิพลจากคติและรูปแบบ

ศิลปะอินเดียตะวันออก โดยเชื่อว่าพัฒนามาจากคติทางศิลปะแบบคุปตะ (Gupta 

style)ในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 4-7 และศิลปะแบบปาละ (Pala style) ในช่วงคริสต์

ศตวรรษที่ 8-12 

สกุลจิตรกรรมกาดัมจึงมีรูปแบบลักษณะและอิทธิพลทางศิลปกรรมที่รับอิทธิพล

ศิลปกรรมอินเดีย และแพร่หลายความนิยมอยู่ในพื้นที่แถบสปิตี (Spiti) กูเก 

(Guge) ปูรัง (Purang) และซาปารัง (Tsaparang) ในระหว่างช่วงคริสต์ศตวรรษ

ที่ 10-16 องค์ประกอบของงานศิลปะจึงปรากฎให้เห็นมากที่สุดในจิตรกรรมฝา

ผนังที่มีการใช้สีหนัก เข้มข้น และเนื้อสีที่ไม่นิยมผสมเจือจางอย่างชัดเจน ในส่วน

ภาพทังกาจะมีโทนสีแดง น�้ำตาล เด่นชัดที่สุด องค์ประกอบภาพมีการแสดงออก

ทางท่าทางคล้ายคลงึกบัจติรกรรมอนิเดยีแบบคปุตะและปาละมากยิง่กว่าแบบใดๆ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255886

2. สกุลจิตรกรรมปัลรี หรือ สกุลจิตรกรรมเนปาล 

(The Palri or Nepalese Painting School)

สกุลจิตรกรรมปัลรี (The Palri school) มักนิยมเรียกกันในอีกชื่อหนึ่งว่า สกุล

จิตรกรรมเนปาล (The Nepalese school) ทั้งนี้เป็นเพราะว่า รูปแบบและ

ลักษณะของสกุลจิตรกรรมดังกล่าวเป็นการพัฒนาต่อจากแบบแผนประเพณีนิยม

ในอาณาจักรเนปาลโบราณ มีความนิยมอยู่ในระหว่างช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 
 

13-15 ตามแบบของศิลปะปาละ (Pala) ในอินเดีย ภาพจิตรกรรมแบบสกุล

จิตรกรรมปัลรี หรือ สกุลจิตรกรรมเนปาลปรากฎเห็นได้อย่างชัดเจนใน


วัดทาชิลุนโป (Tashilhunpo Monastery) บริเวณพื้นที่แถบชิกาเซ ทิเบตกลาง

และตะวันออก ความนิยมในสกุลจิตรกรรมปัลรีจึงก่อตัวขึ้นและแพร่หลายในช่วง

คริสต์ศตวรรษที่ 15


เอกลักษณ์ของจิตรกรรมแบบปัลรี สะท้อนอิทธิพลของศิลปะอินเดียแบบปาละและ

ประยุกต์แบบรสนิยมของศิลปะเนปาลชัดเจน ใช้สีหม่น ทึบ และเข้ม ยังคงมีโทน 

สีแดงเป็นส�ำคัญ มีการใช้ท่าทางสงบนิ่ง พระพักตร์เคร่งขรึม จีวรบางแนบ 

พระวรกาย ลายเส้นเรียบ ไม่แสดงในการพลิ้วไหวของเสื้อผ้าอาภรณ์ การจัด 

องค์ประกอบภาพมีความนิยมในการวาดแบบมณฑล (มันดาลา) เป็นพิเศษ 

3. สกุลจิตรกรรมเมนรี 
(The Menri Painting School)

สกุลจิตรกรรมเมนรี เป็นสกุลช่างจิตรกรรมภายใต้ความอุปถัมภ์ของนิกาย
 

เกลุกปะ เกิดขึ้นในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 15 ประมาณ ค.ศ.1440 ก่อตั้งขึ้นโดย
 

พระอาจารย์จิตรกรนาม “เมนลา ทอนดุบ (Menlha Thondup)” ซึ่งเป็นจิตรกร

ที่มีชื่อเสียงในแถบทิเบตตอนใต้ เมนลา ทอนดุบเป็นผู้ก่อตั้งและวางแบบแผน



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 87

เกี่ยวกับการวาดภาพแบบสกุลจิตรกรรมเมนรี โดยเป็นการประยุกต์รูปแบบจาก

ศิลปะจีนและมองโกล การจัดองค์ประกอบภาพทังกาจะคล้ายแบบจีน โดยมีการ

วาดในฉากหลังให้มีขนาดใหญ่ ไม่ลงในรายละเอียดมากนัก และเน้นในเรื่องราว

ด้านหลังภาพมากกว่าแบบอย่างสกุลจิตรกรรมอื่นๆ ต่อมา ในทางสุนทรียศิลป์

ของจิตรกรรมเมนรีได้รับการยอมรับสามารถแสดงออกในพระพักตร์ของ

พระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ได้อย่างงดงาม แสดงความสงบและเปี่ยมด้วย

สมาธิ ส่วนเอกลักษณ์การใช้สีจะเป็นโทนสีสว่าง และนิยมในสีเขียวและสีน้ำเงิน

มากเป็นพิเศษ 


4. สกุลจิตรกรรมเคียนรี 

(The Khyenri Painting School)

สกุลจิตรกรรมเคียนรี เป็นสกุลช่างจิตรกรรมภายใต้ความอุปถัมภ์ของนิกาย
 

สาเกียปะและเกลุกปะ จึงเกิดความนิยมในการวาดภาพจิตรกรรมฝาผนัง
 

ในวัดวาอารามของนิกายสาเกียปะ มากเป็นพิเศษ รวมทั้งจิตรกรรมทังกาแบบ

สกุลจิตรกรรมเคียนรีได้แพร่หลายความนิยมในช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 15 
 

ถึงคริสต์ศตวรรษที่ 17 ภายใต้การก่อตั้งสกุลจิตรกรรมโดยพระอาจารย์จิตรกร

นามว่า “เคียนเซ เชนโม(Khyentse Chenmo)” โดยเฉพาะอย่างยิ่ ง 
 

ผลงานจิตรกรรมของพระจิตรกร “จัมยัง เชียนรี วังชุก (Jamyang Khyentse 

Wangchuk)” ซึ่งได้วาดไว้บนกำแพงวัดกนการ์ โชร์เด (Gonkar Choide 

Monastery) นับเป็นผลงานภาพวาดท่ีได้รับการบันทึกว่ามีเอกลักษณ์แบบเฉพาะตัว

ของจิตรกรรมเคียนรีและมีความงดงามยิ่งกว่าสมัยเก่าก่อนที่เคยมีมา


องค์ประกอบภาพของสกุลจิตรกรรมเคียนรี เน้นการจัดวางแบบดุลยภาพ 
 

ส่วนประธานของภาพบริเวณกึ่งกลางจะมีขนาดใหญ่เป็นพิเศษ มีการรับรูปแบบ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255888

ศิลปะจากเนปาลในด้านการแสดงออกถึงส่วนหลังของประภามณฑลและ
 

เปลวเพลิงที่ลุกไหม้ในปางเกรี้ยวกราด ส่วนด้านการใช้สีจะเข้มและหนักแน่น 
 

มีส่วนทึบและเงามืดชัดเจน รวมทั้งมีการแทรกส่วนรายละเอียดเล็กๆ น้อยๆ 
 

แบบภาพทิวทัศน์ของศิลปะจีนประกอบในพื้นที่ต่างๆ ของภาพ


5. สกุลจิตรกรรมการ์มา กาตรี 

(The Karma Gardri Painting School)

สกุลจิตรกรรมการ์มา กาตรี เป็นสกุลช่างจิตรกรรมภายใต้ความอุปถัมภ์ของ
 

นิกายกาจูร์ปะและญิงมาปะที่แพร่หลายในช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 16  
 

มีศูนย์กลางของสกุลจิตรกรรมแถบทิเบตตะวันออกทางแคว้นคาม (Kham) 
 

จึงเป็นที่มาของชื่อที่เรียกกันในอีกชื่อหนึ่งว่า “คามตรี (Kham-dri)” โดย
 

มีพระอาจารย์จิตรกรนามว่า “นัมคา ทราชิ  (Namkha Trashi)” เป็นผู้ก่อตั้ง

และวางรากฐานรูปแบบให้กับศิลปะแบบสกุลจิตรกรรมการ์มา กาตรี โดยมี

ลักษณะทางศิลปกรรมที่ผสมผสานทั้งแบบอย่างของสกุลจิตรกรรมเมนรี 

ประเพณีนิยมในศิลปะอินเดีย และศิลปะจีน ได้รับการพัฒนาทักษะการวาดให้

เป็นที่รู้จักกันอย่างกว้างขวางโดย “โชร์เจ ทาชิ (Choje Trashi)” และ “การ์มา 

ทาชิ (Karma Trashi)” โดยการใช้หลักการสอนโดยประยุกต์นำส่วนที่ดีที่สุด
 

ของจิตรกรรมอินเดียและจีนรวมเข้าด้วยกัน หรือก็คือการวาดรูปร่างรูปทรงที
่ 

สูงสง่าตามมาตรฐานแบบอินเดีย ใช้สีสดใสและลายเส้นตามแบบอย่างจีน 
 

และจัดวางองค์ประกอบแบบทิเบต มีการเน้นองค์ประกอบภาพตามความเหมือน

จริงจากธรรมชาติ โดยเฉพาะการใช้ภาพทิวทัศน์เป็นองค์ประกอบหลัก และนิยม

เนื้อหาภาพเกี่ยวกับพระอาจารย์ชาวอินเดีย มหาสิทธา และพระโพธิสัตว์
 

องค์ต่างๆ เป็นต้น




JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 89

องค์ประกอบภาพของสกุลช่างจิตรกรรมการ์มา กาดรี  มีการจัดวางพื้นที่ฉากให้

มีขนาดกว้างและใหญ่โต  แสดงถึงความยิ่งใหญ่และอลังการ จัดวางแบบจังหวะ

และโครงสร้างภาพอย่างมีมาตรฐานเดียวกัน มีการไล่ระดับวรรณะสีและเกิดโทน

สีต่างน้ำหนักชัดเจน มีทั้งความชัดในสีเข้มและความเบาบางโปร่งใสในสีอ่อน 

อันเป็นรสนิยมท่ีประยุกต์รับมาจากจิตรกรรมจีนประเพณีสมัยหมิง ทำให้แบบอย่าง

จิตรกรรมการ์มา กาดรีได้รับการสนับสนุนจากท่านเดชิน เชกปา (Deshin 

Shekpa) องค์การ์มาปะที่ 5 แห่งนิกายกาจูร์ปะกับจักรพรรดิหย่งเล่อแห่ง
 

ราชวงศ์หมิงอย่างเป็นทางการ และยังมีอิทธิพลสืบเนื่องมาถึงทุกวันนี้ โดย
 

เฉพาะแถบแคว้นคามหรือทิเบตตะวันออกในปัจจุบัน


6. สกุลจิตรกรรมโดปัล 
(The Dopal Painting School)

สกุลจิตรกรรมโดปัลเป็นสกุลจิตรกรรมแบบสุดท้ายในทิเบต อยู่ภายใต้ความ

อุปถัมภ์ของนิกายเกลุกปะ แพร่หลายความนิยมในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 17-19 

เริ่มต้นตั้งแต่สมัยขององค์ดาไลลามะที่ 5  เกิดขึ้นโดยการพัฒนารูปแบบวิธีสร้าง

งานจิตรกรรมโดยพระอาจารย์จิตรกรสองท่าน คือ “อีปา กุกปา (Epa Kugpa)” 

หรือ “เฮอดาร์ (Hordar)” และ “ทุลกุ พักโตร (Tulku Pagtro)” ต่อมา ได้มีการ

สร้างส�ำนักศิลปกรรมที่เรียกกันว่า “โดปัล (Dopal)” ทั้งสองพระอาจารย์จิตรกร

ได้ใช้บริเวณด้านใต้ของพระราชวังโปตาลาในนครลาซาเป็นศูนย์กลางในการเรียน

การสอนและการถ่ายทอดการวาดภาพในแบบอย่างสกุลจิตรกรรมโดปัล

ลักษณะของจิตรกรรมแบบสกุลจิตรกรรมโดปัล มีอิทธิพลจากรสนิยมทางศิลปะ

จีนสมัยปลายราชวงศ์หมิงและราชวงศ์ชิง ลวดลายบนเสื้อผ้าอาภรณ์มีการวาด

อย่างประณีต มีการจัดวางฉากของต้นไม้ โขดหิน อาคาร และท้องฟ้าที่เสริมใน



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255890

ส่วนต่างๆ ให้เด่นชัด มีการใช้สีสด โปร่ง และไล่น�้ำหนักสีในทุกๆ ส่วนของภาพ 

เน้นในอารมณ์ทางท่าทางและสีหน้าชัดเจน มีการแบ่งพื้นที่ภาพส่วนหน้าและฉาก

หลงั รวมทั้งเน้นในการสะท้อนถึงความศักดิ์สิทธิ์ของพระพทุธเจ้าและพระโพธิสัตว์

ให้เกิดอ�ำนาจบารมีและสร้างความศรัทธาในการแลเห็น ลักษณะเด่นของสกุล 

จิตรกรรมโดปัลก็คือการให้ความส�ำคัญในส่วนรายละเอียดและการแสดงสีหน้า 

ท่าทาง และอารมณ์ความรู้สึกมากเป็นพิเศษ	

ทังกาที่เก่าแก่ที่สุดในประวัติศาสตร์ทิเบต 

ประวัติศาสตร์ทังกาสันนิษฐานว่าเริ่มต้นเป็นรูปเป็นร่างอย่างชัดเจนในหลัง

คริสต์ศตวรรษที่ 7 สมัยราชวงศ์ยาลุงแห่งอาณาจักรทูโบ อันเป็นช่วงสมัยที
่ 

ทิเบตรับอิทธิพลพระพุทธศาสนามาจากจีนและเนปาล หลักฐานทางประวัติศาสตร์

หลายชิ้น บ่งบอกถึงการเชื่อมโยงทางศิลปะและวัฒนธรรมทิเบตกับอินเดียและ

จีน ปรากฏชัดเจนในหลักฐานสมบัติที่เก็บสะสมไว้ในบริเวณถ้ำตุนหวง ผลงาน

ศิลปะและจารึกโบราณจำนวนมากเท่าท่ีหลงเหลืออยู่ ถูกค้นพบถึงท่ีมาของจิตรกรรม

ทังกาในจิตรกรรมประเภทภาพม้วนที่วาดบนผ้าไหม (silk banner) มีอายุเก่า

แก่กว่าพันปี คาดว่าวาดขึ้นในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 9 ซึ่งสันนิษฐานว่า เป็นการ

วาดข้ึนเพ่ือใช้ในการสักการะบูชา สามารถม้วนเก็บและแขวนได้ในยามท่ีต้องการ 
 

ซึ่งเป็นลักษณะคล้ายคลึงกับกำเนิดของภาพทังกาอย่างชัดเจน


หลักฐานทางประวัติศาสตร์ศิลปะอันเป็นที่มาของภาพทังกาที่กล่าวมา จึงเป็น

จิตรกรรมภาพม้วนที่มีอายุเก่าแก่ที่สุดเท่าที่สืบค้นพบได้ในปัจจุบัน มีอยู่สอง

ภาพส�ำคัญที่มีคุณค่าทางประวัติศาสตร์ศิลปะยิ่ง ได้แก่ ภาพจิตรกรรมม้วนแขวน

รูป “พระวัชรปาณีโพธิสัตว์” และ “พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์พันกร” ทั้งสอง



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 91

ภาพที่ 10 พระวัชรปาณีโพธิสัตว์ คริสต์ศตวรรษที่ 9 
หมึกและสีบนผ้าไหม ถ�้ำตุนหวง ขนาด 55x14 ซม.  

ภาพล้วนพบในถ�้ำตุนหวง อีกทั้งการจัดองค์ประกอบในภาพม้วนแขวนดังกล่าว

มีลักษณะคล้ายคลึงกับคตินิยมพุทธศิลป์แบบทิเบต อีกทั้งยังมีอักษรภาษาทิเบต

จารึกไว้บริเวณด้านบนขวาอีกด้วย 

ภาพที่ 9 พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์พันกร   
คริสต์ศตวรรษที่ 9 หมึกและสีบนผ้าไหม  
ถ�้ำตุนหวงหมายเลข 17



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255892

ตัวอย่างพัฒนาการของสกุลจิตรกรรมทังกาในทิเบต

สกุลจิตรกรรมกาดัม 

(The Kadam Painting School)

ภาพที่ 11 
พระอมิตายุสและพระโพธิสัตว์
คริสต์ศตวรรษที่ 11  
ผงสีบนผ้า  
ขนาด 138.4 x 106.1 ซม. 
The Metropolitan Museum of Art

ทังกา พระอมิตายุสและพระโพธิสัตว์ (Buddha Amitayus Attended by 

Bodhisattvas) เป็นทังกาโบราณมีอายุเกือบพันปี วาดขึ้นในสมัยคริสต์ศตวรรษ
 

ที่ 11 บรรยากาศโทนสีเขียวและแดง ยังคงมีหลายส่วนเป็นแบบเส้นเรขาคณิต 

รูปแบบของจิตรกรรมภาพพระอมิตายุสและพระโพธิสัตว์ จะเห็นได้อย่างชัดเจน

ถึงอิทธิพลการใช้ลายเส้น สี และองค์ประกอบของศิลปะอินเดียในสมัยราชวงศ์

ปาละ-เสนะ โดยมีลักษณะสำคัญคือการจัดให้มีภาพเด่นท่ีสุดในตำแหน่งก่ึงกลาง 
 



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 93

มีลักษณะสมมาตร มุมมองด้านตรง มีขนาดใหญ่ ล้อมรอบด้วยภาพขนาดลดหล่ัน

กันมาทั้งด้านซ้ายและด้านขวา กำหนดขนาดให้ภาพบริวารหรือสาวกมีขนาดเล็ก

อยู่มุมภาพ ภาพกลางอันเป็นภาพของพระอมิตายุส (Amitayus) หรือบ้างเรียก

กันว่า พระอมิตาภะพุทธะ (Amitabha) พระธยานิพุทธะผู้มีแสงสว่างอันเป็น

นิรันดร์ เป็นตัวแทนแห่งปัญญาญาณ ประทับทางทิศตะวันตกของพุทธเกษตร 

ประทับนั่งปางสมาธิมุทรา พระพักตร์กว้าง แย้มยิ้ม พระเนตรสุกใสกระจ่าง 

บริเวณฝ่าพระหัตถ์นิยมระบายด้วยสีแดงอันเป็นคตินิยมเชิงศิลป์แบบอินเดีย


ภาพที่ 13 
ส่วนรายละเอียดทังกา 
“มหากาล”

ภาพที่ 12 
ส่วนรายละเอียดทังกา 
“พระอมิตายุสและ
พระโพธิสัตว์”



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255894

สกุลจิตรกรรมปัลรี หรือ สกุลจิตรกรรมเนปาล 

(The Palri or Nepalese Painting School)

ภาพที่ 14 มหากาล
คริสต์ศตวรรษที่ 12  
ผงสีบนผ้า ขนาด 36.20 x 31.75 ซม. 
The Rubin Museum of Art

ทังกา มหากาล (Mahakala) หรือที่ชาวทิเบตเรียกกันว่า นักโป เช็นโป (Nagpo 

Chenpo) วาดขึ้นเมื่อคริสต์ศตวรรษที่ 12 เป็นปางดุร้ายขององค์พระอวโลกิเตศวร

โพธิสัตว์ และเป็นธรรมบาลผู้คอยพิทักษ์ปกป้องพระพุทธศาสนา ในจิตรกรรม 

ทังกาภาพดังกล่าว เป็นภาพทังกาที่มีความเก่าแก่มากภาพหนึ่ง มหากาล

วรรณะกายสีด�ำ พระพักตร์ดุร้าย หนึ่งเศียรหกกร พระเนตรสามดวง ประทับ

ยืนท่าอลิธอาสนะหรือท่วงท่าสยบมาร พระหัตถ์ขวาถือไว้ด้วยวัชระ (สัญลักษณ์



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 95

แห่งกรุณา) พระหัตถ์ซ้ายถือไว้ด้วยกระดิ่งหรือฆัณฏา (สัญลักษณ์แห่งปัญญา)  

สวมสร้อยพระเศียรหัวกะโหลก ประดับนุ่งด้วยผ้าหนังเสือ ประทับยืนบนแท่น

ดอกบวัโดยพระบาทเหยยีบทบับนตวัมาร ภาพดงักล่าวจดัอยูใ่นสกลุจติรกรรมปัลรี  

(สกุลจิตรกรรมเนปาล) ใช้บรรยากาศภาพในโทนสีแดง-ด�ำ มีอารมณ์ความรู้สึก

ที่ลี้ลับและน่าสะพรึงกลัว มีองค์ประกอบภาพแบบเน้นจุดเด่นเพียงจุดเดียว ไม่มี

รายละเอียดที่ซับซ้อน ฉากหลังขับเน้นภาพประธานด้วยสีแดง เปรียบกับลักษณะ

ของเปลวเพลิงที่ลุกโชน ให้พลังแห่งความศรัทธาอันเป็นรูปแบบเฉพาะของตันตระ

สกุลจิตรกรรมเมนรี 

(The Menri Painting School)

ภาพที่ 15 
พระนางอุษณีษวิชยะ
คริสต์ศตวรรษที่ 15  
ผงสีบนผ้า  
ขนาด 50.80 x 47.63 ซม. 
The Rubin Museum of Art

ทังกา พระนางอุษณีษวิชยะ (Ushnishavijaya) หรือ อุษณีวิชยา ภาพทังกา
 

ดังกล่าวพบในภาคตะวันตกของทิเบต เป็นผลงานจิตรกรรมทังกาในสายนิกาย
 



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255896

เกลุกปะและสาเกียปะ พระนางอุษณีษวิชยะเป็นพระโพธิสัตว์เพศหญิงที่ปรากฎ

ในพุทธวัชรยาน ลักษณะของพระวรกายมีสามเศียรแปดกร บนพระนลาฎ 
 

(หน้าผาก) แต่ละเศียรมีดวงเนตรปรากฏ ประทับนั่งขัดสมาธิบนบัลลังก์ บนฝ่า

พระหัตถ์และฝ่าพระบาทระบายไว้ด้วยสีแดงอันเป็นความหมายเชิงสักการะ

เทิดทูน ทังกาภาพนี้ยังเป็นตัวอย่างของความเปลี่ยนแปลงของจิตรกรรมทังกา

โบราณ มีรูปแบบการจัดวางองค์ประกอบแตกต่างไปจากอดีต องค์ประกอบจาก

แบบอย่างเดิมที่นิยมวาดไว้ภายในกรอบสี่เหลี่ยมหรือซุ้มประภามณฑล แต่ใน

ภาพนี้จะใช้รูปแบบพระสถูปแบบทิเบต ทำให้บ้างเรียกทังกานี้ว่า “พระนาง

อุษณีษวิชยะในพระสถูป” จุดเด่นที่สุดของทังกาพระนางอุษณีษวิชยะ คือการให้

ความสำคัญกับเค้าโครงรายละเอียดของพระพักตร์ ซึ่งจิตรกรสามารถถ่ายทอด

ความงามได้อย่างงดงามไร้ที่ติ ฝ่าพระหัตถ์กลางประณมถือไว้ด้วยวัชระคู่ 
 

พระหัตถ์ที่เหลืออีกหกกร บ้างถือไว้ด้วยคันศร ลูกศร และพระพุทธรูปบน
 

พระหัตถ์ขวาบน ฉากด้านหลังให้รายละเอียดของลวดลายอย่างประณีตบรรจง 
 

มีความงดงามที่สุดภาพหนึ่งของจิตรกรรมทังกาอย่างยากจะหาใดเปรียบ 


ภาพที่ 16 ส่วนรายละเอียดทังกา “พระนางอุษณีษวิชยะ”



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 97

สกุลจิตรกรรมเคียนรี 

(The Khyenri Painting School)

ทังกา กาลจักร หรือ พระกาลจักร(Kalachakra) เป็นภาพจิตรกรรมทังกาในช่วง

คริสต์ศตวรรษท่ี 17 สายนิกายเกลุกปะ โดยการวาดตามแบบอย่างสกุลจิตรกรรม

เคียนรี มีการลงสีสันอันสดใส เข้ม และสว่าง รายละเอียดของเครื่องทรงประณีต

เด่นชัด และละเอียดลออ เปลวเพลิงที่ลุกโชนอยู่ด้านหลังถูกสร้างสรรค์เป็น

วงกลมประภามณฑลอันงดงาม ท่วงท่าของพระกาลจักรอันเป็นเทพผู้พิทักษ์ที่มัก

ปรากฎในท่าประทับแบบยับยุมยืนสวมกอดศักติ พระกาลจักรปรากฏในรูปของ

สามพักตร์สิบสองกร มีรูปวรรณะกายทั้งสามสีคือสีน้ำเงิน ขาว และแดง 
 

สองพระกรตรงกลางอยู่ในท่าวัชรหุลคารมุทรา (Vajrahunkara Mudra) หรือ 

ภาพที่ 17 ส่วนรายละเอียดทังกา “กาลจักร”



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 255898

วัชะหุมการ พระกรที่เหลือถือไว้ด้วยศาตราวุธและศาสนูปกรณ์ตันตระ มุมบน

ด้านซ้ายและขวาคือ “สหัชกาลจักร” มุมล่างทั้งสามประกอบด้วยธรรมบาลทั้ง

สามคือ พระวัชรเวกา พระวัชรปาณี และพระหัยครีพ นับเป็นจิตรกรรมที่งดงาม

แบบสมมาตรและองค์ประกอบตามคติตันตระ


ภาพที่ 18 กาลจักร
คริสต์ศตวรรษที่ 17  ผงสีบนผ้า 
The Rubin Museum of Art



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 99

สกุลจิตรกรรมการ์มา กาตรี 

(The Karma Gardri Painting School)

ภาพที่ 19 กุรุกุลลา
คริสต์ศตวรรษที่ 19 ผงสีบนผ้า 
สมบัติของ Rainy Jin & Johnny Bai

ทังกา กุรุกุลลา (Kurukulla) หรือ พระนางตาราแดง (Red Tara) เป็นจิตรกรรม

ทังกาในสกุลจิตรกรรมการ์มา กาตรี ที่มีความแพร่หลายทางแคว้นคาม ทิเบต

ตะวันออก องค์ประกอบของทังกา จัดตามแบบนิยมของจิตรกรรมการ์มา กาตรี มี

พื้นฉากหลังโปร่ง ใช้สีบางเบาวาดเป็นทิวทัศน์และป่าเขา อันเป็นลักษณะอิทธิพล

ของจนี ตลอดจนมกีารไล่ระดบัน�ำ้หนกัสใีห้เกดิเป็นมติแิละวรรณะ สิง่ทีง่ดงามมาก

ที่สุดก็คือเปลวเพลิงที่ลุกโชน มีการลงรายละเอียดของเปลวเพลิงอย่างละเอียดลออ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2558100

จนราวกับแผ่คลื่นความร้อนให้เห็นประจักษ์ มีจุดเด่นเพียงจุดเดียวตรงใจกลาง

ภาพ ประทับยืนในท่าอรรธปรยังกาสนะบนดอกบัวด้วยกิริยาอันเกรี้ยวกราดดุร้าย 

พระนางกรุกุลุลาแสดงตนในรปูแบบเศยีรเดยีวสีก่ร พระวรกายและพระพกัตร์สแีดง

ฉาน มีดวงเนตรที่สามตรงกลางพระนลาฏ สวมสร้อยมาลาหัวกะโหลก และเครื่อง

ทรงจากกระดกูมนษุย์ สวมผ้านุง่ลายเสอื ให้อารมณ์ความรูส้กึถงึความพโิรธเกรีย้ว

กราดต่อความชั่วร้ายและอวิชชา องค์ประกอบสมมาตร โดยบริเวณเหนือยอดบน

สุดของภาพ วาดไว้ด้วยพระศรีศากยมุนีพุทธเจ้าอันเป็นที่สักการะสูงสุด

ภาพที่ 21 
ส่วนรายละเอียดทังกา 
“อตีศะ”

ภาพที่ 20 
ส่วนรายละเอียดทังกา 
“กุรุกุลลา”



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 101

สกุลจิตรกรรมโดปัล 

(The Karma Gardri Painting School)

ภาพที่ 22  อตีศะ คริสต์ศตวรรษที่ 18  ผงสีบนผ้า  
สมบัติของ Tibet House Museum, New Delhi

ทังกา พระอตีศะ (Atisha Atisha, ค.ศ. 980-1054) หรือ พระทีปังกรศรีชญาณ 

ชาวทิเบตนิยมเรียนท่านว่า โจโว เจ ปัลเดน อตีชา (Jowo Je Palden Atisha) 

หรือ “อตีชา” เป็นภาพจิตรกรรมทังกาในสายนิกายกาดัมปะและเกลุกปะ 
 

มีลักษณะการจัดองค์ประกอบภาพจัดอยู่ในสกุลจิตรกรรมโดปัลซึ่งมีฝ่ายนิกาย
 

เกลุกปะให้ความอุปถัมภ์ บรรยากาศภาพเน้นในโทนสีเขียว มีการจัดวางภาพ



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2558102

เน้นจุดสำคัญกระจายไปยังส่วนต่างๆ โดยมีศูนย์กลางคือท่านอตีศะประทับอยู่

ในท่าวิตรรรกะมุทรา แวดล้อมด้วยมหาธรรมาจารย์ฝ่ายกาดัมปะและเกลุกปะ 

ด้านบนสุดนั้นเป็นภาพของพระมัญชุศรีโพธิสัตว์ผู้เป็นพระโพธิสัตว์แห่งปัญญา 

ส่วนกลางภาพขนาบเคียงข้างด้วยศิษย์เอกทั้งสองของท่าน ด้านซ้ายคือ ท่านตม

เติมปะ หรือ “ตมเติม เกียลวา จุงเน (Dromton Gyalwa Jungney)” และด้าน

ขวา คือ “งกเลกปา เชรับ (Ngog Legpa Sherab)” ด้านล่างคือ เทพผู้พิทักษ์ 
 

ซ้ายคือท้าวเวสสุวรรณรรณ (Vaishravana) หรือ “นัมโทเช” และขวาล่าง คือ
 

มหากาล (Mahakala) หรือ “นักโป เช็นโป”  


บทสรุป

หลังกาลเวลาพ้นผ่านมาอย่างยาวนาน ประวัติศาสตร์ทังกาของทิเบตได้ผ่านการ

พัฒนาและเปลี่ยนแปลงไปตามวัฏจักรของสรรพสิ่ง แต่อย่างไรก็ตาม สิ่งหนึ่งที่

ไม่เคยเปลี่ยนแปรไป และยังคงอยู่เหนือกาลเวลา นั่นก็คือ “ศรัทธา” เป็นความ

ศรัทธาที่ชาวทิเบตมีต่อพระพุทธศาสนานิกายวัชรยานที่ยังคงยึดมั่นอย่าง

เหนียวแน่นไม่เสื่อมคลาย เพราะในทิเบตนั้น พระพุทธศาสนาเป็นมากกว่าสิ่ง

ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ แต่เป็นชีวิตทั้งชีวิตที่เป็นดั่งลมหายใจและวิถีแห่งการดำเนิน

ชีวิต  แม้ว่าวันนี้ ประวัติศาสตร์ทางการเมืองจะทำให้ทิเบตเปลี่ยนแปลงไปจาก

เดิม แต่ลักษณะของการวาดภาพทังกาก็ยังคงได้รับการสืบทอดเพื่อสืบสานยังรุ่น

ต่อๆ ไป ภายใต้แบบแผนธรรมเนียมเดิมที่ยังคงยึดมั่นปฏิบัติที่ศิลปินผู้วาดต้อง

เคารพและพึงปฏิบัติ เพราะทังกาในความหมายของชาวทิเบตไม่ใช่เพียงภาพ

จิตรกรรม แต่เป็น “สะพาน” ที่เชื่อมโยงระหว่างมนุษย์ต่อพระพุทธศาสนา เพื่อ

ให้จิตวิญญาณของพวกเขารวมเป็นหนึ่งเดียวกันกับศรัทธาที่มิเคยเปลี่ยนแปลง

ไปจากกาลเวลา




JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 103

บรรณานุกรม

กฤษดาวรรณ หงศ์ลดารมภ์. 2538. ทิเบต ขอบฟ้าที่สูญหายไป. กรุงเทพฯ : แสง
พระอาทิตย์.

__________. 2553. ชีวิตและศรัทธา ที่มาของพันดาราและศานติตารามมหา
สถูป. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์มูลนิธิพันดารา.

กุณฑ์ สุจริตกุล. 2555. ภูมิปัญญาจากพุทธหิมาลัย ใน หนึ่งจุดหมายหลาย
หนทาง, หน้า 81-91. กรุงเทพฯ : สำนักงานกองทุนสนับสนุนการ
สร้างเสริมสุขภาพ (สสส.) 


จักรชัย บุตรศรีคุ ้ย. 2554 TIBET : ทิเบต. กรุงเทพฯ : เซ็นเตอร์พอยท์ 
เอ็นเตอร์เทนเมนท์.

ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏเสน. 2554 พระพุทธศาสนาแบบธิเบต. พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพฯ : ส่อง ศยาม.

ผาสุก อินทราวุธ. 2543 พุทธปฏิมาฝ่ายมหายาน. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์อักษรสมัย.

เสถียร โพธินันทะ. 2544 ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : สร้างสรรค์
บุ๊ค.

Background and History, Himalayan Art. [Online]. 2014. Available from : 
http://www.himalayanart.org/pages/Visual_Dharma/history.html

Baker, Ian A. and Shesthra, Romio. 1997. The Tibetan Art of Living. 
Singapore : Thames & Hudson.

Choedon, Yeeshi and Norbu, Dawa. 1997. Tibet. New Delhi : Lustre Press .



วารสาร วิจิตรศิลป์
ปีที่ 6 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม 2558104

Fisher E, Robert. 1998. Art of Tibet (World of Art). London: Thames & 
Hudson.

Gega Lama. 1983. Principles of Tibetan Art: Illustrations and explanations 
of Buddhist iconography and iconometry according to the Karma 
Gardri School. India: Darjeeling,W.B.


Heller, Amy. 2006. Tibetan Art: Tracing the Development of Spiritual  
Ideals. New York : Acc Us Distribution Book Title.

Jackson David, 1996. A History of Tibetan Painting: The Great Tibetan 
Painters and Their Traditions. Wien: Verlag der Österriechischen 
Akademie der Wissenschaften.

Jackson David and Jackson Janice. 2006. Tibetan Thangka Painting: 
Methods And Materials. Boston & London: Shambhala..

Jackson P. David. 1998. Tibetan Thangka Painting: Methods and 
Materials. Boston : Snow Lion Publications.


Lokesh Chandra. 2010. Tibetan Art. Connecticut: Konecky & Konecky.

Melvyn C. Goldstein , T.N. Shelling, J.T. Surkhang and Pierre Robillard. 
2001. The New Tibetan-English Dictionary of Modern Tibetan 
2nd edition. Oakland : University of California. 

Meulenbeld, Ben. 2001. Buddhist Symbolism in Tibetan Thangkas. 
Haarlem: Binkey Kok.

Rhie, Marylin and Thurman, Robert 1991. Wisdom And Compassion: The 
Sacred Art of Tibet. New York: Harry N. Abrams.



JOURNAL OF FINE ARTS
Vol.6  No.2  July - December 2015 105

Sam Van Schaik. 2013. Tibet: A History. New Haven: Yale University 
Press.

Willis , Michael. 1999. Tibet Life, Myth and Art. London: Duncan Baird 
Publishers.


	FineArt 6_2

