
237 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557



วิจารณ์หนังสือ “ถอดรหัสพระจอมเกล้า”

ยทุธนาวรากร  แสงอร่าม
ภณัฑารกัษ์ช�ำนาญการ พพิธิภณัฑสถานแห่งชาต ิพระนคร
ส�ำนกัพพิธิภณัฑสถานแห่งชาต ิกรมศลิปากร

งานศิลปกรรมตามพระราชนิยมในพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 

มีความแปลกและแตกต่างจากรัชกาลก่อนๆ อยู่ไม่น้อย ท้ังด้านรูปแบบท่ี

ปรากฏอิทธิพลศิลปกรรมตะวันตกอย่างชัดเจน หรือด้านคติความหมาย ก็

ปรากฏการใช้รูปสัญลักษณ์ที่ไม่เคยปรากฏมาก่อน ตัวอย่างหนึ่งที่มักจะได้

รบัการกล่าวอ้างเสมอ คอื ภาพปรศินาธรรมในพระอโุบสถวดับวรนเิวศวหิาร

ฝีมือขรัวอินโข่ง จิตรกรคนส�ำคัญในรัชสมัยนั้น 

“ถอดรหสัพระจอมเกล้า” หนงัสอืรวมบทความวชิาการทีเ่คยตีพิมพ์ระหว่าง 

พ.ศ. 2548 - 2556 ของอาจารย์พิชญา สุ่มจินดา แห่งคณะวิจิตรศิลป์ 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ โดยมีการปรับปรุงแก้ไขในบางบทความ ซึ่งบทความ

ที่รวมพิมพ์ในหนังสือเล่มนี้ล้วนเป็นการน�ำเสนอการตีความรูปสัญลักษณ์ที่

ปรากฏในงานศิลปกรรมตามพระราชนิยมในพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัว บางบทความเป็นการน�ำเสนอประเด็นเป็นข้อมูลใหม่ และบาง

บทความก็เป็นการตีความใหม่ที่ช่วยเติมเต็มความรู้ทางวิชาการ  

238



239 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

หนังสือถอดรหัสพระจอมเกล้าแบ่งเนื้อหาภายในออกเป็น 8 บท เรียงล�ำดับ

ตามเวลาที่ได้รับการตีพิมพ์แล้ว ดังนี้

บทน�ำ: สญัลกัษณ์และการถอดรหสั  

กล่าวน�ำถงึงานศลิปกรรมว่าบางคร้ังไม่ได้สือ่สารกบัผูช้มโดยตรง แต่ผูก้�ำหนด

เนื้อหาหรือผู้สร้างได้ซ่อนความหมายและนัยไว้ จ�ำเป็นที่จะต้องตีความเพื่อ

ท�ำความเข้าใจความหมายที่แท้จริง ซึ่งต้องอาศัยกระบวนการในการตีความ

สัญลักษณ์ (Symbol) โดยแบ่งการตีความออกเป็น 2 ระดับ คือ ระดับแรก

สืบหาเรื่องราวมาใช้ในการอธิบายหรือพรรณนาศิลปะ (ประติมานิรมาณ

วิทยา - Iconography)  และระดับที่สองคือการสืบสาวหาที่มาในการสร้าง

ภาพ (Iconology) 

บทความท่ี 1 : สบืก�ำเนดิธรรมยตุผ่านพทุธศลิป์

บทความนีเ้น้นแสดงอทิธพิลพทุธศาสนาเถรวาทจากภายนอกทีม่อีทิธพิลต่อ

การสถาปนาคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย สะท้อนผ่านการสร้างสรรค์งานพุทธ

ศิลป์ คณะสงฆ์ธรรมยุตมีแนวคิดและจุดมุ่งหมายท่ีจะด�ำรงพุทธศาสนาให้

บรสิทุธิเ์หมือนสมยักรงุศรอียธุยาครัง้บ้านเมอืงยงัด ีโดยอาศยัคณะสงฆ์มอญ

เป็นสะพานเชื่อมโยงไปยังสมณวงศ์ลังกาที่เชื่อกันว่าเป็นสมณวงศ์ต้นก�ำเนิด

ของคณะสงฆ์นิกายเถรวาท  

ผู้เขียนได้เสนอว่าพระสัมพุทธพรรณี พระพุทธรูปแบบธรรมยุตองค์แรกที่

สร้างขึ้น โดยมีลักษณะเด่น คือ ไม่มีอุษณีษะ (กะโหลกส่วนที่นูนขึ้นออกมาก

ลางศรีษะ) น่าจะมต้ีนแบบจากพระพทุธรปูลงักาทีเ่ป็นเครือ่งสมณบรรณาการ



240

สูส่ยามตัง้แต่รชักาลที ่2 และต่อมาเมือ่คณะสงฆ์ธรรมยตุมกีารสอบสวนพทุธ

ลักษณะและขนาดพระวรกายของพระพุทธเจ้าดังปรากฏในคัมภีร์สุคตวิทัต

ถิวิธาน ที่สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ์ ทรงพระ

นิพนธ์ขึน้ใน พ.ศ. 2388  จงึละเว้นการท�ำปลายพระกรรณพระพุทธรูปให้ยดื

ยาว ดงัทีป่รากฏในพระพทุธปรติร พระพทุธรปูทีมี่ขนาดเท่ากบัพระพุทธองค์ 

ไม่มีพระอุษณีษะ และประการส�ำคัญมีพระกรรณสั้นเหมือนมนุษย์สามัญ  

ในส่วนของงานสถาปัตยกรรมพระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัทรงเชือ่

ว่าเจดย์ีทรงลงักาซึง่สร้างขึน้ในคณะสงฆ์ธรรมยตุมต้ีนแบบมาจากสถปูเจดีย์

ทีส่บืต่อกันมาเม่ือแรกตัง้พระพทุธศาสนา  “ว่ามบีงัคับให้ท�ำเป็นจอมเหมอืน

ลอมข้าวแลกองข้าวเปลือก” เป็นเจดีย์ที่มีรูปแบบถูกต้องกว่าเจดีย์แบบอื่น

บทความท่ี 2 : พระพุทธรปูหมวดพระพุทธชนิราช (จ�ำลอง) ทีวั่ดราชประดษิฐ  

พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรดให้พระวรวงศ์เธอ พระองค์เจ้า

ประดิษฐวรการปั้นหล่อพระพุทธชินศรีน้อย ไว้ส�ำหรับทรงสักการบูชาเมื่อ 

พ.ศ. 2400 และประดษิฐานในพระอโุบสถวดัพระศรรีตันศาสดาราม และต่อ

มาใน พ.ศ. 2506 เมื่อมีการหล่อซ่อมพระศรีศาสดาซึ่งช�ำรุดขณะชะลอมายัง

วัดบวรนิเวศวิหาร ก็ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้หล่อพระศรีศาสดาน้อย 

และประดิษฐานรวมกับพระพุทธชินศรีน้อยที่หล่อไว้ก่อนแล้ว

ในปี พ.ศ. 2409  พระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัเสด็จพระราชด�ำเนนิ

ไปทรงนมัสการพระพุทธชินราชที่เมืองพิษณุโลก เมื่อเสด็จกลับก็ทรงจ�ำลอง

พระพทุธชนิราชน้อยข้ึนเพ่ือให้ครบเป็นพระพุทธรปู 3 องค์ ทีเ่คยประดษิฐาน



241 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

ในวิหารทิศต่างๆ ภายในวัดพระศรีรัตนมหาธาตุจังหวัดพิษณุโลก และต่อมา

เมื่อทรงสถาปนาวัดราชประดิษฐและโปรดให้หล่อพระพุทธสิหังคปฏิมากร 

พระพุทธรูปจ�ำจองพระพุทธสิหิงค์ในพระท่ีนั่งพุทไธสวรรย์ พระบวรราชวัง  

เป็นพระประธานในพระวิหารหลวง จึงทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้

อัญเชิญพระพุทธชินศรีน้อย พระศรีศาสดาน้อย และพระพุทธชินราชน้อย 

ไปประดิษฐานด้วยกันกับพระพุทธสิหังคปฏิมากรในพระวิหารหลวง

ผูเ้ขยีนเสนอว่าพระพทุธรปูหมวดพระพุทธชนิราช (จ�ำลอง) ทีว่ดัราชประดษิฐ 

ท้ัง 3 องค์ นีเ้ป็นการจ�ำลองพระพทุธรปูศกัดิส์ทิธิม์ากกว่าการให้ความส�ำคญั

กับพุทธศิลป์ แต่เหตุที่การจ�ำลองต้องคงลักษณะให้ใกล้เคียงกับพระพุทธ

รูปต้นแบบไว้มากท่ีสุดเพื่อคงรักษาความศักดิ์สิทธิ์  และจากการศึกษาของ 

ผู้เขียนได้พบพระราชนิพนธ์เรื่องจารึกฐานพระชินศรีใหญ่ พระชินศรีน้อย

น้อย ซึ่งความตอนหนึ่งของจารึกพระชินศรีน้อยก็ระบุถึงประเด็นนี้ไว้ว่า   

“...ขอให้เทพยดารกัษาให้ศกัดสิทิธเิหมอืนกนั” และเมือ่พระบาทสมเด็จพระ

จลุจอมเกล้าเจ้าอยูหั่วโปรดให้หล่อพระพทุธชินราชจ�ำลองเพือ่ประดษิฐานใน

พระอุโบสถวัดเบญจมบพิตรฯ จึงเป็นการเปลี่ยนแปลงโลกทรรศน์จากเดิมที่

เคยให้ความส�ำคัญกับความศักดิ์สิทธิ์มาเป็นการให้ความส�ำคัญกับเรื่องของ

ความงามด้วย 

บทความที่ 3 : แผ่นไม้จ�ำหลักเครื่องราชกกุธภัณฑ์ “ของเก่า” สุโขทัย  

หรือ “ของใหม่” รัชกาลที่ 4 

แผ่นไม้จ�ำหลักเครื่องราชกกุธภัณฑ์ โบราณวัตถุชิ้นส�ำคัญที่จัดแสดงใน

พพิิธภัณฑสถานแห่งชาต ิรามค�ำแหง จงัหวัดสโุขทัย จากข้อมลูป้ายค�ำบรรยาย



242

วัตถุจัดแสดงของพิพิธภัณฑ์ได้ระบุว่า “แผ่นไม้สลักเคร่ืองราชกกุธภัณฑ์ 

ศิลปะอยุธยา พุทธศตวรรษที่ 22 - 23 ได้จากศาลากลางจังหวัดสุโขทัย”  

ในกรอบนอกของแผ่นไม้จ�ำหลักรูปเครื่องราชกกุธภัณฑ์ ประกอบไปด้วย 

อุณหิสหรือกรอบพระพักตร์ พระแสงขรรค์ชัยศรี พระแส้จามรี ธารพระกร 

และฉลองพระบาทเชิงงอน  อุณหิสสลักขนาบด้วยอักษรไทยความว่า  

“ราชะกุๆพรระ” กรอบด้านในจ�ำหลักอักษรอริยกะ จ�ำนวน 3 ตัว  

หมายถึง โอมฺ ตอนล่างจ�ำหลักอักษรขอม ภาษาไทย จ�ำนวน 2 บรรทัดอ่าน

ว่า “พระบรมราชโองการ”

ในบทความนี้ ผู ้เขียนได้เสนอการก�ำหนดอายุแผ่นไม้จ�ำหลักน้ีใหม่ว่า 

สร้างขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร์ ในช่วงประมาณปลายพุทธศตวรรษที่ 24  

ถึงปลายพุทธศตวรรษที่ 25 โดยยกหลักฐานส�ำคัญจ�ำนวนมากมาแสดงว่า 

ไม่ได้สร้างข้ึนในสมยัอยธุยาตอนปลายราวพทุธศตวรรษที ่22 - 23 ตามทีเ่คย

เข้าใจกัน แผ่นไม้จ�ำหลกัน้ีจ�ำลองมาจากพระราชลญัจกรพระบรมราชโองการ 

(องค์ใหญ่) ทีพ่ระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัทรงสถาปนาขึน้เมือ่ พ.ศ. 

2394 ด้วยทรงเป็นปราชญ์ที่เชี่ยวชาญภาษาบาลี จึงทรงปรับรูปสัญลักษณ์

เครื่องเบญจราชกกุธภัณฑ์ที่สื่อความหมายถึงพระมหากษัตริย์ ให้ถูกต้อง

ตรงความตามทีร่ะบใุว้ในคมัภร์ีพระพทุธศาสนาของลังกา อนัเป็นต้นรากของ

นิกายเถรวาทที่ทรงยึดถือ โดยทรงปรับจากพระมหาพิชัยมงกุฎเป็นอุณหิส 

และปรับพัดวาลวิชนีเป็นแส้จามรี 



243 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

บทความท่ี 4 : บุษบกธรรมาสน์ยอดมงกุฎ วัดราชประดิษฐ จาก  

“อินทรคติ” สู่ “พระบรมราชสัญลักษณ์”

บษุบกธรรมาสน์ยอดมงกุฎในศาลาการเปรยีญวดัราชประดษิฐสถิตมหาสมีา

ราม ผูเ้ขยีน สันนษิฐานว่าพระบาทสมเดจ็พระจลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัทรงสร้าง

บษุบกธรรมาสน์หลงันีเ้พ่ือใช้เป็นธรรมาสน์ในศาลาการเปรยีญหลงัเก่าของวดั 

และทรงสร้างเป็น “ยอดมงกุฎ” เพื่อเป็นพระบรมราชสัญลักษณ์ที่สื่อความ

หมายถึงพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวผู้ทรงสถาปนาพระอาราม  

โดยองค์ประกอบของเครื่องยอดเลียนแบบมาจากพระมหาพิชัยมงกุฎโดย

แทบไม่มีการปรับหรือลดทอน

ส�ำหรับความหมายเชิงสัญลักษณ์ของบุษบกธรรมาสน์ยอดมงกุฎนั้น มี

ประเด็นที่น่าสนใจอย่างยิ่ง คือ การน�ำเสนอประเด็น “อินทรคติ” ผู้เขียน

ยกประเด็นชื่อ “พระบวรเสวตรเวชะยันตวิหาร” ชื่อเรียกอีกนามหนึ่ง

ของพระเศวตกุฎาคารวิหารยอด สถาปัตยกรรมยอดทรงมงกุฎในวัดพระ

ศรีรัตนศาสดาราม ผนวกเข้ากับคัมภีร์ปัญจราชาภิเษก ซึ่งพระพิมลธรรม

แต่งถวายแด่พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก คัมภีร์นี้ได้เปรียบ

เทียบพระวรกายของพระมหากษัตริย์กับเขาพระสุเมรุ ดังเนื้อความตอน

หนึ่งของคัมภีร์ว่า “พระมหามงกุฎนั้นไซร้ คือยอดวิมานพระอินทร์” ดังนั้น 

กุฎาคารยอดทรงมงกุฎจึงเป็นสัญลักษณ์แทนวิมานไพชยนต์ของพระอินทร์  

ซึ่งอินทรคตินี้เฟื่องฟูในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว 

ผู้เขียนยังได้ชี้ให้เห็นว่าการที่รัชกาลที่ 3 ทรงเชิญพระมหามงกุฎของพระ

ประธานวัดนางนองไปประดิษฐานบนยอดนภศูลของพระปรางค์วัดอรุณ



244

ราชวราราม ก็เปรียบได้กับวิมานไพชยนต์ซึ่งตั้งบนยอดเขาพระสุเมรุเช่นกัน

แต่ส�ำหรับการประดิษฐานพระมหามงกุฎบนยอดนภศูลของพระปฐมเจดีย์ 

หรือยอดพระเจดีย์วัดมกุฏกษัตริยาราม คงมุ่งหมายให้เป็นพระบรมราช

สญัลกัษณ์ประจ�ำพระองค์พระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัผู้ทรงบรูณ

ปฏิสังขรณ์หรือสร้างพระเจดีย์ 

บทความที่ 5 : แกะรอยสัญลักษณ์บนหน้าบันพระวิหารหลวงวัดราช

ประดิษฐ 

หน้าบันพระวิหารหลวงวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็น

ถึงจุดสูงสุดของการใช้พระบรมราชสัญลักษณ์ประจ�ำพระองค์  บนหน้าบัน

มุขโถง ทั้งพระมหาพิชัยมงกุฎและพระขรรค์ต่างท�ำหน้าที่ส่ือความหมาย

ถึงพระนาม “มงกุฎ” โดยพระขรรค์มีนัยหมายถึงวชิราวุธของพระอินทร์ 

และพระราชฉายาเมื่อทรงผนวช คือ วชิรญาโณ ผู้มีความสามารถอันสว่าง

ประดุจเพชร

ส�ำหรับหน้าบันประธานถึงแม้พระบรมราชสัญลักษณ์ประจ�ำพระองค์จะได้

รบัแรงบนัดาลใจจากตราประจ�ำราชวงศ์และตราประจ�ำพระองค์ของกษตัรย์ิ

ชาติตะวันตก แต่ได้ทรงปรับเปลี่ยนสัญลักษณ์ให้สอดคล้องกับคตินิยมของ

สยาม อาทิ รูปช้างเผือกในรัชกาลทั้ง 6 ช้างเทินพระมหาพิชัยมงกุฎ ซ่ึง

เปรยีบได้กับพระอนิทร์ผูท้รงช้างไอยราพตเป็นพาหนะ พระแสงขรรค์ 2 องค์ 

องค์แรกมีนัยหมายถึงวชิราวุธของพระอินทร์ ที่สื่อถึงพระปรีชาญาณในทาง

ธรรม พระแสงขรรค์อกีองค์ คอื พระแสงขรรค์ชัยศร ีหนึง่ในเครือ่งเบญจราช

กกุธภัณฑ์ สัญลักษณ์ของพระราชอ�ำนาจและพระราชอาญาสิทธิ์ทางโลก  



245 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

อนึง่ ผูเ้ขยีนอนมุานจากพระราชนพินธ์ของพระบาทสมเดจ็พระจลุจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัวความว่า “ทรงพระราชด�ำริตลอดทุกส่ิงทุกอย่าง ไม่ได้มีเว้นเลย

แต่สักสิ่งเดียว” จึงเสนอว่าสัญลักษณ์บนหน้าบันพระวิหารหลวงวัดราช

ประดิษฐได้รับการก�ำหนดเนื้อหาภายใต้พระราชด�ำริของพระบาทสมเด็จ

พระจอมเกล้าเจ้าอยู่เช่นกัน

บทความที่ 6 : พระพุทธรูปทรงเครื่องฉลองพระองค์รัชกาลที่ 4 ที่รอการ

ค้นพบ 

การสร้างพระพุทธรูปฉลองพระองค์ หรือพระพุทธรูปแทนพระองค์ ถือเป็น

ประตมิากรรมรูปสมมตติามอดุมคตแิบบไทยประเพณ ีก่อนอทิธพิลการสร้าง

รูปเหมือนแบบตะวันตกจะเข้ามา จากการศึกษาที่ผ่านมาของผู้เขียนได้ข้อ

สรปุเกีย่วกับแบบอย่างการสร้างพระพทุธรปูทรงเครือ่งฉลองพระองค์ของราช

ส�ำนักกรุงรัตนโกสินทร์ว่า พระพุทธรูปทรงเครื่องครองจีวรห่มเฉียงแทนการ

ห่มคลมุเพ่ือไม่ให้ปีกของจวีรเป็นอปุสรรคต่อการทรงเคร่ืองทรงของพระพุทธ

รปู  และมกัจะมขีนาดเท่าพระองค์จรงิของผูส้ร้างหรอืผูท้ีไ่ด้รับการสมมติ อกี

ทั้งนิยมสร้างในขณะที่พระองค์นั้นๆ ยังทรงพระชนมชีพอยู่

แม้กระแสอิทธพิลการสร้างประติมากรรมรปูเหมอืนบคุคลจากตะวนัตกจะม ี

บทบาทในราชส�ำนักสยามในช่วงเวลาน้ีแล้ว พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัวก็ทรงไม่ละท้ิงพระราชประเพณีเดิม โปรดให้สร้างพระพุทธรูป 

“พระพุทธนฤมิตร (จ�ำลอง)” มาประดิษฐานในบุษบกด้านหน้าพระอุโบสถ

วัดอรุณราชวราราม ทั้งนี้ ผู้เขียนยังได้ค้นพบหลักฐานว่าพระบาทสมเด็จ



246

พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมีพระราชด�ำริจะทรงสร้างพระพุทธรูปทรงเคร่ือง

ฉลองพระองค์ของพระองค์เองแต่เสดจ็สวรรคตก่อน คงส�ำเรจ็เพยีงการหล่อ

องค์พระพุทธรูป พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรดให้สมเด็จ

พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยานรศิรานวุดัตวิงศ์ทรงก�ำกบัดูแลการประดับ

เคร่ืองทรง และถวายพระนามพระพุทธรูปทรงเครื่องฉลองพระพระองค์

พระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วัว่า “พระมหาศริจุมภฏปฏมิากร” โดย

นามของพระพทุธรปูกม็คีวามหมายถงึ พระพทุธปฏมิากรแห่งพระจอมเกล้า

เจ้าอยู่หัว  แต่ปัจจุบันยังค้นไม่พบว่าพระพุทธรูปทรงเครื่องฉลองพระองค์นี้

ประดิษฐาน ณ ที่ใด

บทสรุป  ผูเ้ขยีนได้บททวนบทความทีน่�ำเสนอมาแล้วและกล่าวส่งท้ายว่า “ยงั

มีอีกหลายสิ่ง หลากเรื่องราว ที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรง 

“เข้ารหัส” ไว้เป็นปริศนารอให้พวกเราใช้ปัญญาเพื่อให้เข้าถึงความหมาย

นานาที่พระองค์ทรงแฝงนัยไว้อย่างท้าทาย” 

แม้ว่า “ถอดรหัสพระจอมเกล้า” จะล�ำดับบทความตามเวลาที่ได้รับการ 

ตีพิมพ์ แต่ผู้วิจารณ์กลับพบว่าไม่เป็นอุปสรรคอย่างใดต่อการอ่าน เพราะใน

บทความแรกผูเ้ขียนได้ให้ข้อมลูทีเ่ป็นพืน้ฐานส�ำคญัของบทต่อๆ ไปแล้ว โดย

เน้นถึงท่ีมาและแนวคิดจากพทุธศาสนาลังกาวงศ์ ซึง่จะปรากฏในประเดน็การ

สอบสวนพุทธลักษณะหรือการสอบค้นเรื่องเบญจราชกกุธภัณฑ์จากคัมภีร์

พุทธศาสนา และด้วยเหตุที่บทความที่เกี่ยวข้องกับพุทธประติมาได้ล�ำดับ

ไว้ในสองบทแรก  ส�ำหรับบทที่ 3 - 5 เป็นประเด็นการตีความสัญลักษณ์ที่ 



247 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

ซับซ้อนขึ้นเป็นล�ำดับไป และส่งท้ายบทที่ 6 ในส่วนของข้อมูลใหม่ที่รอการ

ค้นพบ

ผู้เขียนได้สืบค้นข้อมูลต่างๆ ไว้อย่างละเลียดซึ่งบางครั้งข้อมูลรายละเอียด

เหล่านั้นจะปรากฏในส่วนของเชิงอรรถซึ่งรวมไว้ท้ายบทความแต่ละบท 

ผูว้จิารณ์ขอแนะน�ำว่าหากผูอ่้านไม่อยากพลาดในเกรด็เลก็เกรด็น้อยกส็มควร

ที่จะอ่านเชิงอรรถเหล่านี้ไปพร้อมกันด้วย ทั้งนี้ เชิงอรรถอ้างอิงก็มีความน่า

สนใจด้วยเอกสารบางฉบับกไ็ม่ได้เป็นท่ีแพร่หลายหรอืหาต้นฉบบัอ่านได้ยาก 

จากการค้นคว้าทีล่กึซึง้ท�ำให้ผูเ้ขยีนสามารถน�ำเสนอประเดน็ข้อมลูใหม่ หรอื

การตคีวามคร้ังใหม่ของรปูสญัลกัษณ์ทีป่รากฏในงานศลิปกรรมตามพระราช

นยิมในรชักาลที ่4 ซึง่นบัได้ว่าเป็นจดุเด่นของหนงัสือถอดรหสัพระจอมเกล้า 

เล่มนี้ก็ว่าได้

มีประเด็นปลีกย่อยที่ผู้วิจารณ์ใคร่ขอเสนอแนะและแลกเปลี่ยนความรู้ 3 

ประเด็น ดังนี้

ประติมานิรมาณวิทยา - ประติมานวิทยา -  ประติพิมพวิทยา  

การทีจ่ะเข้าถงึรหสั หรอืถอดแปลความหมายของสญัลกัษณ์ในงานทัศนศลิป์ 

ต้องอาศัยหลักวิชา Iconography การศึกษาลักษณะรูปภาพด้วยการพิสูจน์ 

การอธิบาย การแยกประเภท และ การตีความสัญลักษณ์ต่างๆ ที่ปรากฏใน

งานทัศนศิลป์ ผู้เขียนได้อธิบายว่าการตีความแบ่งออกได้เป็น 2 ระดับ คือ 

ระดบัแรก “การสบืสาวหาเรือ่งราวมาใช้ในการอธบิายหรอืพรรณนาศลิปะ” 

ซึ่งได้แก่ Iconography มีศัพท์เฉพาะว่า  “ประติมานิรมาณวิทยา” หรือที่



248

ปัจจบุนันยิมใช้ว่า “ประตมิานวทิยา” ส�ำหรบัระดับทีส่องคือ “การศกึษาสืบ

สาวหาที่มาในการสร้างภาพ (Iconology) (ยังไม่มีศัพท์เฉพาะใช้) เพื่อหยั่ง

ทราบถึงแนวคิดเบื้องหลังของงานศิลปะ” (พิชญา 2557, 7)

แท้จริงแล้วค�ำว่า Iconology คณะอนุกรรมการบัญญัติศัพท์ศิลปะ ของ ราช

บัณฑิตยสภา ได้บัญญัติค�ำแปลว่า “Iconology ประติพิมพวิทยา  วิชาหรือ

การศึกษาว่าด้วยประวัติและความหมายของภาพหรือสัญลักษณ์ต่างๆ อัน

เกี่ยวกับศาสนาและวัฒนธรรม” (ราชบัณฑิตยสถาน 2541, 137) แต่ศัพท์

ภาษาไทยค�ำน้ีก็ไม่ได้เป็นทีแ่พร่หลายในวงวชิาการประวตัศิาสตร์ศลิปะ และ

ส่วนตัวผู้วิจารณ์เองก็ไม่เคยพบว่ามีนักวิชาการท่านใดใช้ศัพท์ค�ำนี้เช่นกัน 

การอธิบายหรือพรรณนาซึ่งอยู ่ในระดับข้ันประติมานวิทยานี้เป็นการ

ศึกษาและบรรยายตามรูปธรรมและการแสดงออกที่ปรากฏ โดยอาศัยจาก

ประสบการณ์และความคุ้นเคยของผู้ศึกษา ซึ่งกระบวนการประติมานวิทยา

นีจ้งึเป็นการศึกษาในส่วนของข้อเทจ็จรงิ ตวัอย่างทีช่ดัเจนทีส่ดุของประบวน

การอธิบายและพรรณนาตามความคิดของผู้วิจารณ์ คือ การพรรณนาโดย

ละเอียดถึง “รูปลักษณ์และองค์ประกอบ” ของบุษบกธรรมาสน์ยอดมงกุฎ

ในศาลาการเปรียญวัดราชประดิษฐ ซ่ึงผู้เขียนได้พิจารณาอย่างถี่ถ้วนจน

สามารถเห็นถึงรายละเอียดปลีกย่อยของรูปแบบว่าเหมือนกันอย่างไร หรือ

ต่างกันอย่างไร จนในกรณีนี้ผู้เขียนได้ข้อสรุปว่า “องค์ประกอบทั้งหมดของ

ยอดเลียนแบบมาจากพระมหาพิชัยมงกุฎโดยแทบไม่มีการปรับ ลดทอน...”  

(พิชญา 2557, 122)   



249 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

จากนัน้จงึเชือ่มโยงข้อความเหล่านัน้กบัแนวคดิ หรอืความหมายตามแบบแผน

ประเพณ ีร่วมกบัการศกึษาบรบิทต่างๆ เช่น ประวตักิารสร้าง แบบสมยัศลิปะ 

เพือ่ท�ำความเข้าใจความหมายของงานศลิปกรรม  อนัเป็นการค้นหานยัทีซ่่อน

ไว้ อนัเป็นส่วนของ Iconology ซึง่ผูเ้ขียนกไ็ด้รบัผลการศกึษาว่าเป็นการสร้าง

เพือ่ให้มนียัถงึพระบรมราชสญัลกัษณ์พระบาทสมเดจ็พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั

ผู้ทรงสถาปนาพระอาราม 

“พระอุษณีษะ พระเกตุมาลา พระรัศมี” และศัพทานุกรม

เนื่องจากเป็นบทความวิชาการ และเข้าใจว่าในการตีพิมพ์ลงวารสารคราว

แรกมีข้อจ�ำกัดเรื่องพื้นที่การพิมพ์ จึงไม่สามารถอธิบายขยายความได้มาก 

ดังนั้นจึงมีศัพท์เฉพาะจ�ำนวนมากที่ไม่ได้ขยายความ ซ่ึงผู้วิจารณ์กังวลว่า 

ผู้อ่านทั่วไปอาจท�ำความเข้าใจได้ยาก รวมถึงศัพท์เฉพาะบางค�ำพจนานุกรม

ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ก็ไม่ได้บรรจุศัพท์ค�ำนั้นไว้ ดังประเด็น พระอุษณีษะ 

พระเกตุมาลา และพระรัศมี

“...เร่ืองพระรัศมีเป็นสิ่งท่ีค่อนข้างจะก�้ำกึ่งกันว่าจะเป็นกรอบหน้าหรือต่อม

กลางพระเศียร” (พิชญา 2557, 38)  ผู้วิจารณ์อ่านแล้วเข้าใจว่าคงเกิดความ

ผิดพลาดในการแก้ไขจากต้นฉบับเดิม เนื่องจากในการตีพิมพ์คร้ังแรกใน

ต�ำแหน่งของศัพท์ค�ำว่า “พระรัศมี” ใช้ศัพท์ว่า “พระเกตุมาลา” (ดู พิชญา 

2549, 202) ในความหมายถึง พระอุษณีษะ กะโหลกส่วนที่นูนขึ้นออกมาก

ลางศีรษะหรือก็คือต่อมกลางพระเศียร

ผูว้จิารณ์ขอขยายความเพิม่เตมิว่าในอดตี พระเกตมุาลา มไิด้มคีวามหมายเพยีง 

พระรัศมีซึ่งเปล่งอยู่ เหนือพระเศียรของพระพุทธเจ้า (ดูราชบัณฑิตยสถาน 



250

2556, 141 และ พิชญา 2557, 63) แต่ยังมีความหมายถึง “ผมเปนจอมอยู่

บนศีศะ” (แบรดเลย์ 2514, 4)1  อีกด้วย แต่ปัจจุบันความหมายนี้ไม่ปรากฏ

ในพจนานกุรมฉบบัราชบัณฑิตยสถาน ท่ีผ่านมานกัวชิาการหลายๆ ท่าน ยงัคง

ใช้ศัพท์ “พระเกตมุาลา” ในความหมายของต่อมกลางพระเศยีร ซึง่ในกรณนีี้

ผูเ้ขยีนได้อ้างองิเอกสารรุน่เก่าท่ีใช้ค�ำว่า “พระเกตมุาลา” ในความหมายของ

กะโหลกทีโ่ป่งนูนกลางศรีษะ ผูอ่้านทัว่ไปจงึน่าจะสบัสนได้ง่ายหากไม่ได้อ่าน

ข้อความขยายในเชิงอรรถที่ 65 ประกอบ (ดู พิชญา 2557, 63) 

ปัจจุบันนักวิชาการนิยมใช้ศัพท์ “พระอุษณีษะ” กันมากขึ้น แต่อย่างไรก็

ดีในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2544 “อุษณีษ์” ก็มีความ

หมายแต่เพียง “น. มงกุฎ; กรอบหน้า. (ส.; ป. อุณฺหีส)” (ราชบัณฑิตยสถาน 

2556, 1430) 

อีกตัวอย่างหน่ึงที่ผู้วิจารณ์พบว่ามีศัพท์เฉพาะจ�ำนวนมากคือ “รูปลักษณ์

และองค์ประกอบ” ของบุษบกธรรมาสน์ยอดมงกุฎในศาลาการเปรียญวัด

ราชประดิษฐ  ผู้เขียนได้พรรณนาโดยมีการใช้ศัพท์เฉพาะ ศัพท์ช่าง และชื่อ

ลวดลายต่างๆ จ�ำนวนมาก ซึ่งเข้าใจว่าหลายๆ ค�ำคงไม่เป็นท่ีคุ้นเคยของผู้

ที่ไม่มีพื้นฐานมาก่อน จึงน่าท่ีจะมีเพิ่มเติมศัพทานุกรมท้ายเล่มเพื่อรวบรวม

และอธิบายความศัพท์เฉพาะเหล่านี้ 

นอกจากนี้ ใน สัพะ พะจะนะ พาสาไท พจนานุกรมของสังฆราชปาลเลกัวซ์ได้แปลเกตุมาลาว่า 

“Back hair of a women’s head chignon” (ปาลเลกัวซ์ 2542, 261) ด้วยเช่นกัน

1



251 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

แผ่นไม้จ�ำหลักเครือ่งราชกกธุภณัฑ์ ในพพิธิภณัฑสถานแห่งชาติ รามค�ำแหง

ผู ้วิจารณ์มีประเด็นเพิ่มเติมเกี่ยวกับประวัติของแผ่นไม้จ�ำหลักเครื่อง

ราชกกุธภัณฑ์ ในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติรามค�ำแหง ตามที่ผู ้เขียนได้

ศึกษาและกล่าวว่า “ไม้จ�ำหลักแผ่นน้ีมาจากศาลากลางจังหวัดสุโขทัย 

แต่ไม่ได้บอกไว้ว่าได้มาตั้งแต่เมื่อใดและศาลากลางหลังใด” (ดู พิชญา 

2557, 91) และ “ไม้จ�ำหลักแผ่นนี้เคยใช้เป็นอะไรมาก่อนที่จะน�ำไปเก็บ

รักษาไว้ในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ รามค�ำแหง ในฐานะโบราณวัตถุ ”  

(ดู พิชญา 2557, 107)

ตามประวัติ “ได้จากศาลากลางจังหวัดสุโขทัย” สามารถตีความได้ 2 นัย

คือ 1.) เป็นวัตถุที่เคยใช้ประดับอาคารหรือเคยใช้งานอ่ืนใดในศาลากลาง

มาก่อน 2.) เป็นโบราณวัตถุที่เคลื่อนย้ายมาเก็บรักษาที่ศาลากลางก่อนการ

จัดตั้งพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ ประจ�ำจังหวัดสุโขทัย เนื่องด้วยศาลากลาง

จังหวัดสุโขทัย เคยมีสถานะเป็นพิพิธภัณฑสถานด้วย ดังปรากฏภาพถ่าย

การจัดแสดงโบราณวัตถุในหนังสื ประวัติศาสตร์สุโขทัย ภาค 1 (พ.ศ. 2498)  

แต่หากเช่ือว่าเป็นวัตถุท่ีพบในศาลากลางจังหวัดสุโขทัยมาแต่เดิม ก็ชวนให้

นกึถงึแผ่นไม้จ�ำหลกัปิดทองประดับกระจกรปูพระมหามงกฎุ และรปูช้างใน 

วงจักร ซึ่งพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวพระราชทานให้ไปติดไว้ 

ณ ศาลากลางซึง่ได้ทรงพระราชทานเงินส่วนพระองค์ให้ปฏิสงัขรณ์ซ่อมแซม 

คราวเสดจ็ประพาสหวัเมอืงฝ่ายเหนอืเมือ่ พ.ศ. 2409 (ด ู ด�ำรงราชานภุาพ 

2545, 51 - 52) เพราะนอกจากจะพบแผ่นไม้รปูพระมหามงกุฎและรปูช้างใน

วงจกัรแล้ว ยงัพบหลกัฐานว่ามแีผ่นไม้จ�ำหลกัรปูราชสีห์ (เลขทะเบียน30/น)  



252

(ท่ีมา: ประวัตศิาสตร์สุโขทัย ภาค 1, 2498)

ปัจจบุนัจดัแสดงในพพิธิภัณฑสถานแห่งชาตพิระนคร ซ่ึงตามประวติัระบวุ่า

รชักาลที ่4 โปรดให้สร้างประดบัศาลากลาง ซึง่พระราชทานทรพัย์ให้สร้างขึน้

ตามหวัเมอืงรายทาง ในคราวเสด็จไปเมอืงพษิณโุลก เมือ่ปีขาล พ.ศ. 2409 และ



253 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

กระทรวงมหาดไทยมอบให้พพิธิภณัฑสถานเมือ่ พ.ศ. 2471 จึงอาจเป็นได้ว่ามี

แผ่นไม้จ�ำหลกัรูปอืน่ๆ ประดบัด้วย

อนึง่ ประเดน็สนบัสนุนเรือ่งอักษรอรยิกะจ�ำนวน 3 ตวั ซึง่จ�ำหลกับนกรอบด้าน

ในแผ่นไม้จ�ำหลักเครือ่งราชกกธุภัณฑ์ ว่าหมายถงึ โอม ฺนัน้  บนตราสญัลกัษณ์

ของสภาอณุาโลมแดงแห่งชาติสยาม ซึง่จดัต้ังเมือ่ พ.ศ. 2436 กป็รากฏอกัษร

อรยิกะ 3 ตวัน้ีด้วยเช่นกัน รวมถงึรปูสระ -ะ ของอกัขรวธิไีทยแบบใหม่ของ

พระบาทสมเด็จพระมงกฎุเกล้าเจ้าอยู่หัว ซึ่งทรงประดิษฐ์และพระราชทาน

พระราชด�ำริแก่สามัคยาจารย์สมาคมใน พ.ศ. 2460 ก็ทรงน�ำรูปสระ -ะ  

ของอักษรอรยิกะ มาใช้ด้วย อนัเป็นสิง่ทีส่ะท้อนให้เหน็ว่า ในช่วงเวลานัน้คงมี

ผู้คนจ�ำนวนไม่น้อยท่ีน่าจะทราบและเข้าใจว่าอกัษรอรยิกะ 3 ตัวนี ้หมายถงึ โอมฺ

ตราสัญลักษณ์สภาอณุาโลมแดงแห่งชาติสยาม 

(ท่ีมา: พพิธิภัณฑ์มชีวิีต สภากาชาดไทย, ออนไลน์)



254

ส่งท้าย

“ถอดรหัสพระจอมเกล้า” หนังสือรวมบทความวิชาการของอาจารย์พิชญา 

สุ่มจินดา แห่งคณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ จึงเป็นเน้นย�้ำว่างาน

ศิลปกรรมตามพระราชนิยมพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมิได้งาม

เพยีงแค่ทศันศิลป์เท่านัน้ แต่ยงัเฉยีบแหลมไปด้วยความปัญญา และความหมาย

ทีซ่่อนอยูภ่ายใน

รหสั และรปูสญัลกัษณ์ต่างๆ ทีป่รากฏ แม้ไม่มกีารจารกึก�ำกบัไว้ว่ามนียัหมายถงึ

สิง่ใด แต่ก็น่าทีจ่ะเป็นทีรั่บรูก้นัของคนในสมยันัน้ แต่หากเมือ่เวลาผ่านไป บรบิท

ต่างๆ แปรเปลีย่นไป ท�ำให้ความรู้ทีจ่ะสร้างความเข้าใจในรูปสัญลักษณ์เหล่า

นีไ้ม่แพร่หลายเช่นเดมิ จงึเป็นหน้าทีข่องนกัประวัตศิาสตร์ศลิปะทีจ่ะท�ำความ

เข้าใจและแปลความงานศลิปกรรมตามบรบิทของแต่ละช่วงเวลา 

โดยทีส่ดุแล้ว ผูท้ีส่นใจศกึษาศลิปกรรมไทยตามพระราชด�ำรพิระบาทสมเด็จ

พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ซ่ึงเป็นช่วงเวลาส�ำคัญของการแปรเปลี่ยนงาน

ศิลปกรรมไทย สมควรอย่างยิง่ท่ีจะต้องอ่าน ศกึษา และค้นคว้าต่อยอดจาก

หนงัสือถอดรหัสพระจอมเกล้าเล่มน้ี



255 วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2557

บรรณานุกรม

จรลัวิไล จรญูโรจน์, ม.ล. 2548. “การวิเคราะห์รปูสระและอักขรวธีิไทยแบบ 

	 ใหม่ของพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว." ใน ภาษาและ 

	 วรรณกรรมสาร : ภาษาและวรรณกรรมพระบาทสมเด็จพระ 

	 มงกุฎเกล้าเจ้าอยู ่หัว ปราชญ์แห่งสยามประเทศ. หน้า 59 - 86.  

	 กรุงเทพมหานคร: พีเพรส. 

ด�ำรงราชานภุาพ, สมเดจ็พระเจ้าบรมวงศ์เธอ  กรมพระยา. 2545. เทศาภบิาล.   

	 กรงุเทพมหานคร: มตชิน. 

แบรดเลย์, แดนบชี. 2514. อักขราภิธานศพัท์. พมิพ์ครัง้ที ่2.  กรงุเทพมหานคร:  

	 โรงพมิพ์ครุสุภา.

ประวัติศาสตร์สุโขทัย ภาค 1. 2498. พระนคร: โรงพิมพ์ไทยบริการ. 

	 (จอมพล ป. พิบูลสงคราม พิมพ์แจกเน่ืองในวาระคล้ายวันเกิด  

	 14 กรกฎาคม 2498).

ปาลเลกัวซ์, ฌัง-บัปติส. 2542. สัพะ พะจะนะ พาสาไท Dictionarium  

	 linguae Thai. กรงุเทพมหานคร: สถาบันภาษาไทย กรมวชิาการ  

	 กระทรวงศกึษาธิการ.  



256

พิชญา สุ่มจินดา. 2549. “ธรรมยุติกนิกาย: การศึกษาความสัมพันธ ์

	 กับสมณวงศ์ของลังกาผ่านพุทธศิลป.”ไทยคดีศึกษา. 3 (ตุลาคม  

	 2548 - มนีาคม 2549): 161 - 232.

	 . 2557. ถอดรหสัพระจอมเกล้า. กรงุเทพมหานคร: ศิลปวฒันธรรม 

	 ฉบบัพิเศษ.

“พิพิธภัณฑ์มีชีวิต สภากาชาดไทย” 2557. http://thairedcross. 

	 livingmuseum.sc.chula.ac.th/ (สืบค้นเมื่อ มิถุนายน 2557).

ราชบัณฑิตยสถาน. 2541. พจนานุกรมศัพท์ศิลปะ อังกฤษ-ไทย  

	 ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ปรับปรุ ง เ พ่ิมเ ติม พ.ศ.  2541 .  

	 กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน. 

	 . 2556. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554.   

	 กรงุเทพมหานคร: ราชบณัฑติยสถาน.

ส�ำนักโบราณคดี  กรมศิลปากร. 2550. ศัพทานุกรมโบราณคดี . 

	 กรุงเทพมหานคร: กรมศลิปากร. พมิพ์เพือ่เฉลิมพระเกยีรติพระบาท 

	 สมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช เนื่องในโอกาสเฉลิม 

	 พระชนมพรรษา 80 พรรษา 5 ธนัวาคม 2550. 

	

	


	วารสารวิจิตรศิลป์ _ศิลปะสร้างตัวตน_ 

