
วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

101

สรุพล ด�ำรห์ิกลุ
ศาสตราจารย์เกยีรตคิณุประจ�ำสาขาวิชาศลิปะไทย
คณะวจิติรศลิป์ มหาวทิยาลยัเชยีงใหม่

บทคัดย่อ

ในช่วงเวลาที่ผ่านมาเรื่องราวของเจดีย์ช้างล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อมที่ปรากฏ

อยู่ในกรุงศรีอยุธยายังมีค�ำอธิบายไม่มากนัก บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของ

งานวิจัยที่ผู้เขียนได้ท�ำการศึกษาเรื่องราวพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์กับเจดีย์

ช้างล้อมในประเทศไทย ซึ่งได้ตัดตอนมาน�ำเสนอเฉพาะเรื่องราวของเจดีย์

ช้างล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อม เพื่ออธิบายถึงการเกิดขึ้นของเจดีย์ช้างล้อมและ

เจดีย์สิงห์ล้อมที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์บ้านเมือง ประวัติ

พระพุทธศาสนา และศิลปะสถาปัตยกรรมในกรุงศรีอยุธยา

ผลของการศึกษาพบว่าในกรุงศรีอยุธยามีเจดีย์ช้างล้อมจ�ำนวน 3 แห่ง คือ 

พระเจดย์ีประธานวดัมเหยงคณ์ พระเจดย์ีประธานวดัช้าง และเจดย์ีทรงระฆัง

ช้างล้อมวัดหัสดาวาส และเจดีย์สิงห์ล้อมจ�ำนวน 2 แห่ง คือ เจดีย์ประธาน

วดัแม่นางปลืม้ และเจดย์ีประธานวดัธรรมิกราช การปรากฏขึน้ของเจดย์ีช้าง

เจดีย์ช้างล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อมใน	
กรุงศรีอยุธยา

วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557



102

ล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อมจะอยู่ในช่วงพุทธศตวรรษท่ี 20 ซ่ึงเป็นระยะเวลา

ที่พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์เผยแผ่เข้ามา ท�ำให้เกิดการแข่งขันกันระหว่าง

พระพทุธศาสนาสายพืน้เมอืงเดมิทีส่บืทอดมาจากเมอืงลพบรุหีรอือาณาจกัร

เขมรอันรุ่งเรืองกับพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สายสีหลและสายรามัญ การ

สร้างเจดีย์ช้างล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อมขึ้นนั้นเพื่อให้เป็นสัญลักษณ์ประกาศ

ถึงความเป็นพระพุทธศาสนาบริสุทธิ์ และเพื่อสร้างความชอบธรรมให้ได้รับ

การสนับสนุนและยอมรับนับถือ

ค�ำส�ำคัญ: เจดีย์ช้างล้อม, เจดีย์สิงห์ล้อม, กรุงศรีอยุธยา

* บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัย ซึ่งรับทุนอุดหนุนการวิจัยจากคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ สาขา

ปรัชญา และได้ตีพิมพ์เป็นหนังสือเรื่อง เจดีย์ช้างล้อมกับประวัติศาสตร์บ้านเมืองและพระพุทธศาสนา

ลังกาวงศ์ในประเทศไทย (กรุงเทพมหานคร : ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2554).



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

103

ABSTRACT

From the past up to the present time, Chang Lorm Chedis 

(Elephant- Surrounded Pagodas) and Singha Lorm Chedis  

(Lion- Surrounded Pagodas), which appeared in Ayutthaya Period, 

have not been much described. This article is an excerpt from 

the research project of the study on Theravada Buddhism and 

Chang Lorm Chedis in Thailand. This excerpt focuses on Chang 

Lorm Chedi and Singha Lorm Chedi with the aim of describing 

the founding of the two chedis, which is relevant to the histories 

of the kingdom, Buddhism and architectural arts in Ayutthaya. 

The findings from the study reveal that, in Ayutthaya, there 

are three Chang Lorm Chedis, i.e., the principle pagoda of 

Surapol Damrikul
Emeritus Professor, Department of Thai Art,
Faculty of Fine Arts, Ching Mai University,
Chiang Mai, Thailand.

Chang Lorm Chedis and Singha 
Lorm Chedis in Ayutthaya



104

Mahaeyong Temple, the principle pagoda of Chang Temple 

and the bell-shaped pagoda surrounded with elephant statues 

at Hatsadawat Temple; and two Singha Lorm Chedis, i.e., the 

principle pagoda of Mae Nang Pluem Temple and the principle 

pagoda of Dhammikarat Temple. Chang Lorm and Singha Lorm 

Chedis were founded during 20th Buddhist century which is the 

period in which Ceylonese Theravada Buddhism was disseminated 

in Ayutthaya. This created competition between the Buddhism 

from Lopburi or Khmer Kingdom, which had been prosperous 

in the region before, and Theravada Buddhism from Singhala  

(Sri Lanka and Mon. Chang Lorm and Singha Lorm Chedis were 

built in order to symbolize that the pagodas represented the 

purity of Buddhism in order make Theravada Buddhism righteous 

and accepted by local people.   

Keyword: Chang Lorm Chedi, Singha Lorm Chedi, Ayutthaya

* This article is a part of the research work funded by the Philosophy Department of 

the National Research Council of Thailand, and is published under the title Chang 

Lorm Chedis and the Histories of Thailand and Ceylonese Theravada Buddhism in 

Thailand (Bangkok: Chulalongkorn University Printing Press, 2012).  



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

105

กล่าวน�ำ

กรุงศรีอยุธยาในอดีตเป็นเมืองท่านานาชาติส�ำคัญ ซึ่งเป็นศูนย์กลางทั้งทาง

เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมอยู่ในภูมิภาคแห่งนี้เป็นเวลายาวนาน โดย

เฉพาะความเป็นศูนย์กลางของพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาวงศ์ จึง

ปรากฏงานศิลปกรรมและสถาปัตยกรรมหลากหลายรูปแบบอยู่ในดินแดน

แห่งนี้ เจดีย์ช้างล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อมก็เป็นรูปแบบศิลปะสถาปัตยกรรม

เนื่องในพระพุทธศาสนาที่น่าสนใจซึ่งมีพัฒนาการเกิดขึ้นในกรุงศรีอยุธยา

ช่วงต้นๆ และคลี่คลายรูปแบบจนกลายเป็นเจดีย์ในศิลปะอยุธยาในเวลาต่อ

มา ในช่วงเวลาทีผ่่านมามคี�ำอธบิายเกีย่วกับเจดย์ีช้างล้อมและเจดีย์สงิห์ล้อม

ในกรุงศรีอยุธยาไม่มากนัก ส่วนใหญ่เรื่องราวความรู้ของเจดีย์ช้างล้อมจะ

ปรากฏอยู่แต่ในพื้นที่ของแคว้นสุโขทัยเสียเป็นส่วนมากว่า เจดีย์ช้างล้อมนั้น

เป็นสญัลกัษณ์ของพระพทุธศาสนาลงักาวงศ์ ซึง่มรีปูแบบมาจากสถปูรวุนัเวลิ 

(Ruwanweli) ณ เมืองอนุราธปุระ อันเป็นพระเจดีย์ที่ศักดิ์สิทธิ์แห่งหนึ่งใน

เกาะลังกา การปรากฏขึ้นของเจดีย์ช้างล้อมในแคว้นสุโขทัยนั้นจะอยู่ในช่วง

พุทธศตวรรษที่ 20 ถึงครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ 21 ซึ่งเป็นช่วงเวลาของ

ความขัดแย้งและแข่งขันอย่างรุนแรงระหว่างพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สอง

ส�ำนักคือ ส�ำนักสีหล ซึ่งเป็นส�ำนักพระพุทธศาสนาเดิมที่สืบทอดมาจากเกาะ

ลงักาผ่านมาทางเมอืงนครศรธีรรมราชและกรงุศรอียธุยา กบัส�ำนกัรามญั ซ่ึง

เป็นส�ำนกัใหม่ทีก่่อตัง้ข้ึนโดยพระอุทุมพรบุบผามหาสวามทีีเ่มอืงพนัหรอืเมาะ

ตะมะ ซึ่งเผยแผ่เข้ามาตั้งมั่นในดินแดนประเทศไทยครั้งแรกในแคว้นสุโขทัย

ภายใต้การอปุถมัป์ของสมเดจ็พระมหาธรรมราชาลไิท การสร้างเจดย์ีช้างล้อม



106

จะเป็นการแสดงสัญลักษณ์และความถูกต้องชอบธรรมของการเป็นตัวแทน

พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ ความขัดแย้งดังกล่าวส่งผลในทางการเมือง ดัง

เห็นได้จากการท่ีกรุงศรีอยุธยาเข้ายึดครองและผนวกแคว้นสุโขทัยเข้าเป็น

ส่วนหน่ึงของราชอาณาจักรอยุธยาในที่สุด (สุรพล 2557) ส่วนเจดีย์สิงห์

ล้อมซึ่งเป็นรูปแบบของเจดีย์ท่ีเป็นเอกลักษณ์เฉพาะปรากฏที่กรุงศรีอยุธยา

ยังไม่มีค�ำอธิบายเกี่ยวกับเรื่องนี้มากนัก ดังนั้นบทความนี้จึงต้องการเสนอ

เร่ืองราวของเจดย์ีช้างล้อมและเจดย์ีสงิห์ล้อมในกรงุศรอียธุยา เพือ่อธบิายถงึ

การเกดิข้ึนของเจดย์ีช้างล้อมและเจดย์ีสงิห์ล้อมท่ีมคีวามสัมพนัธ์เกีย่วข้องกบั

ประวตัศิาสตร์บ้านเมอืง ประวตัพิระพทุธศาสนาและศลิปะสถาปัตยกรรมใน

กรงุศรอียธุยา อนัเป็นส่วนหนึง่ของงานวจิยัทีผู่เ้ขยีนได้ท�ำการศกึษาเรือ่งราว

พระพทุธศาสนาลงักาวงศ์กบัเจดย์ีช้างล้อมในประเทศไทย  จงึเป็นทีค่าดหวงั

ว่าบทความนี้จะท�ำให้เกิดความรู้ความเข้าใจในความเป็นมาของพระพุทธ

ศาสนาลังกาวงศ์ในกรุงศรีอยุธยาและประเทศไทย ตลอดจนช่วยเสริมเรื่อง

ราวทางประวัติศาสตร์ของบ้านเมืองให้มีความชัดเจนมากยิ่งขึ้น

พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ในเกาะลังกา

พระพุทธศาสนาซึ่งเจริญรุ่งเรืองอยู่ในเกาะลังกานั้นเป็นพระพุทธศาสนา

ฝ่ายเถรวาท มูลเหตุแห่งการเกิดลัทธิหินยานฝ่ายเถรวาทนั้น ภายหลังจากที่

พระพทุธองค์ได้เสดจ็ดบัขันธปรนิิพพานแล้วเป็นเวลาประมาณ 100 ปี ได้มคีณะ

สงฆ์คณะหนึ่งพากันแก้ไขบทบัญญัติในทางศาสนาให้ต่างไปจากพุทธบัญญัติ 

แต่พระเถรานุเถระส่วนใหญ่ไม่เห็นด้วย ได้ยึดถือไปตามผลของการสังคายนา

ในภายหลังจากที่พระพุทธองค์ได้เสด็จดับขันธปรินิพพานแล้วสามเดือน 



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

107

จึงเป็นเหตุให้เกิดความแตกแยกในคณะสงฆ์ กล่าวคือแยกออกเป็นฝ่าย

เถรวาทหรือหินยานกับฝ่ายมหายาน ต่อมาในราวพุทธศตวรรษที่ 3 พระเจ้า

อโศกมหาราชโปรดให้กระท�ำสงัคายนาพระธรรมวนิยัและทรงช�ำระสมณวงศ์

ให้บรสิทุธิ ์แล้วโปรดให้จดัส่งพระเถระพร้อมด้วยบริวารไปเผยแผ่พระศาสนา

ในนานาประเทศ 9 สาย ซึ่งในจ�ำนวนนั้นมีพระมหินทรมหาเถระ พร้อมด้วย

เถระอื่นๆ ได้อัญเชิญพระพุทธศาสนาไปประดิษฐานยังเกาะลังกา ในระยะ

แรกๆ ชาวลังกานับถือพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทซึ่งพระมหินทรมหาเถระ

ได้น�ำเข้ามาเผยแผ่ ต่อมาในราวปลายพุทธศตวรรษท่ี 8 พระพุทธศาสนา

ในเกาะลังกาแตกแยก จึงท�ำให้เกิดปัญหาความไม่เป็นอันหน่ึงอันเดียวกัน

ของคณะสงฆ์ในเกาะลังกา (พระโสภณคณาภรณ์ 2529, 160-161) จนเมื่อ

พระเจ้าปรักกรมพาหุที่ 1 ขึ้นครองราชย์ในต้นพุทธศตวรรษที่ 18 ได้โปรด

ให้มีการฟื้นฟูพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท แล้วจัดวางระเบียบปฏิบัติใน

พระพทุธศาสนาและสงัฆมณฑลจนเรยีบร้อย ตัง้แต่นัน้มาพระสงฆ์ในลังกาจึง

นิยมศกึษาเล่าเรยีนจนเชีย่วชาญพระธรรมวนิยัและรอบรู้พุทธวจนะ กษตัริย์

ลังกาก็ทรงปฏิบัติพระองค์เป็น “ธรรมราชา” เช่นเดียวกับพระเจ้าอโศก

มหาราช ท�ำให้กิตติศัพท์เลื่องลือออกไปยังนานาประเทศท่ีนับถือพระพุทธ

ศาสนา จนมีพระสงฆ์ในประเทศพม่า มอญ ไทย และเขมร สนใจเดินทาง

ไปยังเกาะลังกาทวีป เพื่อศึกษาพระพุทธศาสนาที่ปรับปรุงใหม่ และน�ำมา

ประพฤติปฏิบัติในบ้านเมืองของตน (สุธิวงศ์ 2523, 31 - 32) แต่พระสงฆ์

ลังการังเกียจสมณวงศ์ต่างถ่ิน จึงให้พระสงฆ์เหล่านั้นอุปสมบทใหม่ เพื่อให้

เกิดความแน่ใจว่าได้อุปสมบทถูกต้องตามวิธีพระพุทธบัญญัติ คร้ันพระสงฆ์

เหล่านั้นได้ศึกษาพระศาสนาตามสมควรแล้ว จึงได้ให้เดินทางกลับไปเผยแผ่

พระศาสนายังบ้านเมืองของตน



108

เมืองนครศรีธรรมราชกับเจดีย์ช้างล้อมแห่งแรก

พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ได้เผยแผ่เข้ามายังดินแดนประเทศไทยเป็นครั้ง

แรกท่ีเมืองนครศรีธรรมราชในราวพุทธศตวรรษที่ 18 ซ่ึงการเข้ามาของ

พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์คราวนั้น ได้มีการกล่าวถึงเรื่องราวแตกต่างกันอยู่ 

2 ประการ คือ ประการแรกกล่าวกันว่า ในราวปลายพุทธศตวรรษที่ 18 ครั้ง

รัชสมัยพระเจ้าศรีธรรมาโศกราชจันทรภานุ พระสงฆ์ไทยจ�ำนวนหนึ่งได้เดิน

ทางไปศึกษาพระธรรมวินัยที่เกาะลังกาจนรอบรู้ดีแล้วจึงเดินทางกลับ ซึ่งใน

การเดินทางกลับมาครั้งนั้นได้ชักชวนพระสงฆ์ชาวลังกาเข้ามาด้วย เพื่อตั้ง

ส�ำนักเผยแผ่พระศาสนาอยู่ที่เมืองนครศรีธรรมราช (ตรี 2510, 36) ส่วนอีก

ประการหนึ่งกล่าวว่า พระราหุลเถระพระสงฆ์ชาวลังกาซ่ึงเป็นหนึ่งในกลุ่ม

พระเถระ 4 รปูทีเ่ดินทางจากเกาะลงักาไปเผยแผ่พระพทุธศาสนาในประเทศ

พม่าพร้อมกับพระฉปัฏ ต่อมาได้เดินทางมายังเมืองนครศรีธรรมราช ได้รับ

ความเล่ือมใสจากกษัตริย์เมืองนครศรีธรรมราช แต่งต้ังให้เป็นพระราชครู

(สมเด็จฯกรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ 2517, 338 - 340) และได้ท�ำการ

บูรณะพระมหาธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช ซึ่งพระมหาธาตุเจดีย์ที่ได้รับ 

การบูรณะในคร้ังนั้นมีรูปทรงเป็นอย่างเจดีย์แบบลังกาหรือเจดีย์ช้าง

ล้อม (มานิต 2530, 168 - 171) จึงถือเป็นเจดีย์ช้างล้อมที่ปรากฏขึ้นใน

ดินแดนประเทศไทยเป็นแห่งแรก ซึ่งพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์จากเมือง

นครศรีธรรมราชนี้เองที่ได้เผยแผ่ไปยังดินแดนใกล้เคียง โดยเฉพาะที่แคว้น

สุโขทัยและอาณาจักรกรุงศรีอยุธยาในเวลาต่อมา



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

109

ภาพที่ 1  ภาพถ่ายทางอากาศพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช

พระพุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยายุคต้น

พระพุทธศาสนาท่ีปรากฏอยู่ในกรุงศรีอยุธยาในระยะเริ่มแรกนั้นคงเป็น

พระพุทธศาสนาแบบมหายานท่ีได้รับอิทธิพลจากอาณาจักรเขมรผ่านมา

ทางเมืองลพบุรี จึงปรากฏหลักฐานว่าศาสนสถานในสมัยอยุธยาตอนต้น

นั้น ส่วนมากเป็นสถาปัตยกรรมแบบปรางค์ ซึ่งมีพัฒนาการมาจากปราสาท

แบบเขมร ขณะเดียวกันพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทคงปรากฏมีอยู่ในกรุง

ศรีอยุธยาด้วยเช่นกัน เนื่องจากมีรากฐานมาตั้งแต่สมัยทวารวดี รวมทั้งกลุ่ม

บ้านเมอืงใกล้เคยีง เช่น สโุขทัย หวัเมอืงมอญ และนครศรธีรรมราชซ่ึงปรากฏ

มีพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทตั้งมั่นอยู่อย่างมั่นคงแล้ว และคงแพร่หลาย

เข้ามามีบทบาทอยู่ในพื้นที่แถบนี้ด้วย ดังปรากฏหลักฐานของการก่อสร้าง

พระพุทธรูปขนาดใหญ่ขึ้นเป็นศาสนสถานอย่างในลังกา เช่น พระพุทธรูป 



110

ภาพที่ 2 พระปรางค์วัดราชบูรณะ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา

วัดพนัญเชิง พระประธานวัดธรรมิกราช ฯลฯ ซ่ึงมีอายุอยู่ในช่วงก่อนการ

สถาปนากรุงศรีอยุธยา (ศรีศักร 2527, 25) และพระเจดีย์หลายๆ องค์ทั้ง

ในบริเวณที่ตั้งกรุงศรีอยุธยาและใกล้เคียงที่เชื่อกันว่าเป็นศาสนสถานสมัย

ก่อนกรุงศรีอยุธยาและสมัยอยุธยายุคต้น (น. ณ ปากน�้ำ 2529, 145 - 164)

ต่อมาในราวต้นพุทธศตวรรษที่ 20 พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สายรามัญ ได้

แพร่หลายเข้าไปตั้งมั่นที่กรุงศรีอยุธยา ทั้งนี้ปรากฏเร่ืองราวอยู่ใน ชินกาล

มาลีปกรณ์ กล่าวไว้ว่า มีพระสงฆ์ชาวสุโขทัยสองรูป คือ พระอโนมทัสสีและ 



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

111

พระสุมนเถระ ได้เดินทางไปศึกษาพระธรรมวินัยและเข้าบวชเรียนใหม่ใน

ส�ำนักของพระอุทุมพรบุบผามหาสวามีที่เมืองพันหรือเมืองเมาะตะมะใน

ประเทศพม่า แล้วเดนิทางกลบัมาเผยแผ่พระศาสนาในแคว้นสโุขทยั ต่อมาพระ

อโนมทสัสแีละพระสมุนเถระได้เดินทางกลบัไปเมอืงพนัอกีครัง้ การเดินทางไป

ครัง้นีไ้ด้น�ำพระสงฆ์ชาวสโุขทัยอกี 8 รปูร่วมเดนิทางไปด้วย เพือ่บวชแปลงใหม่

เป็นพระสงฆ์ในนิกายอรัญวาสี คือ พระอานนท์ พระพุทธสาคร พระสุชาตะ 

พระเขมะ พระปิยทัสสี พระสุวัณณคีรี พระเวสสภู พระสัทธาติสสะ เป็นต้น 

พระสงฆ์เหล่านีเ้มือ่ได้เดนิทางกลบัมาแล้ว ได้ถกูส่งไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา

ลังกาวงศ์ยังเมืองต่างๆ หลายแห่ง เช่น พระปิยทัสสีได้น�ำพระพุทธศาสนาไป

เผยแผ่ทีก่รงุศรอียุธยา และได้รบัการยอมรบันบัถอืมากจนคนทัง้หลายยกย่อง

ให้เป็นมหาสวามี (พระรัตนปัญญาเถระ 2501, 320) เรื่องราวดังกล่าวแสดง

ให้เห็นว่าพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สายรามัญซึ่งก�ำลังมีบทบาทส�ำคัญอยู่ใน

แคว้นสุโขทัยและล้านนาในช่วงเวลานี้ ได้แพร่หลายเข้ามาจนเป็นยอมรับใน

กรุงศรีอยุธยาเช่นกัน

ในราวกลางพุทธศตวรรษที่ 20 เมื่อครั้งแผ่นดินสมเด็จพระนครอินทร์หรือ

พระอินทราชาธิราชที่ 1 มีพระสงฆ์ชาวอยุธยาเดินทางไปศึกษาพระธรรม

วินัยที่เกาะลังกา เม่ือกลับมาแล้วได้ตั้งคณะสงฆ์ลังกาวงศ์อีกสายหนึ่งเรียก

ว่าสายสีหลหรือลังกาวงศ์ใหม่ขึ้นที่กรุงศรีอยุธยา ซึ่งเร่ืองราวที่ปรากฏใน  

ชนิกาลมาลปีกรณ์ กล่าวไว้ว่า พระสงฆ์ชาวเมืองเชยีงใหม่ในกลุ่มพระมหาธรรม

คัมภีร์กับพระสงฆ์ชาวลพบุรีและชาวมอญรวม 33 รูปที่ได้เดินทางไปศึกษา

พระศาสนาที่ลังกา เม่ือเดินทางกลับได้พาพระเถระชาวลังกามาด้วย 2 รูป 

เพ่ือจะให้มาเป็นพระอุปัชฌาย์ ต่อมาได้พบกบัพระพรหมเถรและพระโสมเถร  



112

พระสงฆ์ชาวอยุธยาที่ได้เดินทางมาศึกษาพระศาสนาที่ลังกาเช่นกัน ดังนั้น

พระเถระเหล่านั้นจึงได้อุปสมบทให้พระพรหมเถรและพระโสมเถรทั้งสอง

กลางมหาสมุทร และเมื่อเดินทางถึงกรุงศรีอยุธยาได้จ�ำพรรษาอยู่ที่กรุง

ศรอียธุยา 4 พรรษา ซ่ึงในระหว่างนัน้ได้บวชแปลงใหม่ให้พระมหาเถรสลีวสิทุธ ิ

ผู้เป็นพระอาจารย์ของพระเทวีของพระมหากษัตริย์แห่งกรุงศรีอยุธยา และ

พระมหาเถรสัทธัมมโกวิทท่ีกรุงศรีอยุธยาอีกด้วย (พระรัตนปัญญาเถระ 

2501, 108)ในขณะที ่พงศาวดารโยนก (ประชากจิกรจกัร 2504, 337 - 338) 

กล่าวว่า ใน พ.ศ. 1967 คณะสงฆ์ชาวเมืองเชียงใหม่ ชาวลพบุรี และชาว

มอญในกลุ่มพระมหาธรรมคัมภีร์รวมจ�ำนวน 33 รูป ได้เดินทางไปศึกษา

พระธรรมวินัยที่เกาะลังกา โดยได้อุปสมบทแปลงใหม่ ณ อุทกสีมาเรือ

ขนานในแม่น�้ำกัลยาณีท่ามกลางคณะสงฆ์ 20 รูป มีพระธรรมจริยาเถรเป็น 

พระอุปัชฌาย์ พระวันรัตนเป็นพระกรรมวาจาจารย์ แล้วอยู่ศึกษาธรรมวินัย

ในเมืองลังกานั้น เมื่อเดินทางกลับได้โดยสารมากับส�ำเภาของกรุงศรีอยุธยา 

ซึ่งมีพระพรหมมุนีเถรและพระโสมเถรที่เดินทางไปเกาะลังกาได้กลับมาด้วย 

โดยพกัอยูท่ีก่รงุศรอียธุยา ครัน้ออกพรรษาแล้วจงึไปเมอืงศรีสัชนาลัย ท�ำการ

อุปสมบทพระพุทธสาครที่เมืองศรีสัชนาลัย ครั้น พ.ศ. 1973 จึงเดินทางไป

เมืองเชียงใหม่ พ�ำนักอยู่ที่วัดป่าแดงหลวง

อย่างไรกต็าม เป็นไปได้ว่าพระพทุธศาสนาลงักาวงศ์ในกรงุศรอียธุยาน่าจะได้

รบัความเลือ่มใสและสนบัสนนุเป็นอย่างด ีเพราะต่อมาในรัชสมยัของสมเด็จ

พระบรมราชาธริาชที ่2 (เจ้าสามพระยา) ได้โปรดให้สร้างวดัมเหยงคณ์ขึน้ใน

เขตอรัญญิก บริเวณทางด้านทิศตะวันออกของเกาะเมืองพระนครศรีอยุธยา 

วัดแห่งน้ีเป็นวัดขนาดใหญ่ มีฐานะเป็นพระอารามหลวงฝ่ายอรัญวาสี  



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

113

ซึง่แสดงให้เหน็ว่าพระพทุธศาสนาลงักาวงศ์น่าจะได้รบัการอปุถมัภ์เป็นอย่าง

ดีจากพระมหากษัตริย์ของกรุงศรีอยุธยา

พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์เจริญรุ่งเรืองอยู่ที่กรุงศรีอยุธยาอย่างชัดเจนนับ

ต้ังแต่รัชสมัยของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถเป็นต้นมา ทั้งนี้เนื่องจากเมื่อ

ครั้งที่พระองค์ยังเป็นพระมหาอุปราช ทรงประทับอยู่ที่เมืองพิษณุโลกเพื่อ

ปกครองดูแลแคว้นสุโขทัย ซึ่งพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ต้ังมั่นอยู่ก่อนแล้ว 

ท�ำให้พระองค์ทรงทราบและเข้าใจในวฒันธรรมของอาณาจักรทางเหนอื เมือ่

พระองค์ขึน้ครองราชย์แล้วได้ทรงด�ำเนนิพระราโชบายรวมอาณาจกัรสโุขทัย

เข้ากับกรุงศรีอยุธยาโดยอาศัยพื้นฐานทางศาสนา ซ่ึงพระพุทธศาสนาลังกา

วงศ์จากแคว้นสุโขทยัน่าจะมบีทบาทอย่างส�ำคญัอยูท่ีก่รงุศรอียธุยานบัตัง้แต่

นั้นเป็นต้นมา เนื่องจากได้รับการสนับสนุนจากพระมหากษัตริย์ 

เหน็ได้ว่าสมเดจ็พระบรมไตรโลกนาถนัน้ทรงมคีวามเล่ือมใสในพระพุทธศาสนา

ลงักาวงศ์เป็นอนัมาก เมื่อเสด็จขึ้นครองราชย์สมบัติแล้ว ใน พ.ศ. 2008 

ทรงนิมนต์คณะสงฆ์จากลังกาทวีปให้เข้ามายังกรุงศรีอยุธยา และทรง

มีพระราชศรัทธาสละราชสมบัติออกผนวชเป็นพระภิกษุ ประทับอยู ่  

ณ วัดจุฬามณีเมืองพิษณุโลกเป็นเวลาถึง 8 เดือน (สมเด็จฯกรมพระยาด�ำรง 

ราชานุภาพ 2517, 105)

นอกจากนี้แล้วสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถยังโปรดให้การท�ำนุบ�ำรุง 

พระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี มีการสร้างและปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม อุปภัมภ์

การศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัยแก่พระสงฆ์ แต่งต้ังให้ด�ำรงสมณศักดิ์ตาม



114

ภาพที่ 3 เจดีย์ประธานวัดช้าง  จังหวัดพระนครศรีอยุธยา

การปรากฏขึ้นของเจดีย์ช้างล้อมในกรุงศรีอยุธยา

ความรู้ความสามารถและวัตรปฏิบัติซึ่งพระราชกรณียกิจเหล่านี้ได้เป็นแบบ

อย่างให้แก่พระมหากษตัรย์ิของกรุงศรอียธุยาได้ถอืปฏิบตัสิบืทอดกนัตลอดมา

เจดีย์ช้างล้อมที่ปรากฏอยู่ในกรุงศรีอยุธยามีจ�ำนวน 3 แห่ง คือ พระเจดีย์

ประธานวัดช้าง พระเจดีย์ประธานวัดมเหยงคณ์ และเจดีย์ทรงระฆังช้าง

ล้อมวัดหัสดาวาสจากการศึกษาพบว่าเจดีย์ช้างล้อมทั้งสามแห่งมีรูปแบบ

ทางศิลปกรรมและสถาปัตยกรรม ตลอดจนระยะเวลาของการก่อสร้างที่มี

ความสมัพนัธ์กบัเรือ่งราวของการเผยแผ่เข้ามาของพระพทุธศาสนาลงักาวงศ์ 

สรุปได้ดังนี้

เจดีย์ประธานวัดช้าง	  

วัดช้างเป็นวัดร้างท่ีตั้งอยู่ในเขตอรัญญิก บริเวณทางด้านทิศตะวันออกของ

เกาะเมืองพระนครศรีอยุธยา ประวัติการก่อสร้างและชื่อของวัดแห่งนี้ไม่



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

115

ปรากฏหลกัฐานอยู่ในเอกสารใดๆ แต่โบราณสถานวดัช้างแห่งนี ้กรมศิลปากร

ได้ขุดแต่งและบูรณะเจดีย์ประธาน เมื่อ พ.ศ. 2542 ก่อนที่จะมีการขุดแต่ง

และบูรณะไม่ปรากฏมีช้างปูนปั้นประดับอยู่ท่ีส่วนฐาน แต่จากการขุดแต่ง

และบูรณะของกรมศิลปากรเมื่อ พ.ศ. 2542 ได้พบชิ้นส่วนของช้างปูนปั้น

จ�ำนวนมากที่เคยประดับอยู่ท่ีฐานเจดีย์ ถูกน�ำไปถมปรับระดับพื้นที่ภายใน

เขตก�ำแพงของพระอุโบสถ และด้านนอกของซุ้มประตูก�ำแพงวัด จึงท�ำให้

ทราบว่าแต่เดิมพระเจดีย์ประธานวัดช้างแห่งนี้เป็นเจดีย์ช้างล้อมท่ีมีช้างปูน

ปั้นยืน สองขาหน้าและหัวโผล่ออกมาครึ่งตัว ประดับอยู่โดยรอบฐานประ

ทักษิณ สันนิษฐานว่าน่าจะมีจ�ำนวนทั้งสิ้น 88 เชือก ซึ่งในการบูรณะเจดีย์

ในราวปลายกรุงศรีอยุธยาคงได้รื้อเอาช้างปูนปั้นประดับที่ฐานประทักษิณ

ออกเนื่องจากคงมีสภาพช�ำรุดมาก และจากการขุดตรวจสอบที่ฐานขององค์

พระเจดย์ีเห็นได้ชัดเจนว่าพระเจดย์ีองค์นีไ้ด้รบัการบรูณะก่อทบัซ้อนและป้ัน

ปูนพอกอยู่สองระยะ (ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัดสุรศักดิ์ก่อสร้าง 2542, 102 - 104)

แบบแผนของเจดีย์ประธานวัดช้าง ประกอบด้วยฐานล่างเป็นประทักษิณ

ขนาดสูงใหญ่ ที่ผนังของฐานประทักษิณมีช้างปูนปั้นประดับอยู่โดยรอบ 

และมีบันไดขึ้นไปสู ่ลานประทักษิณ องค์พระเจดีย์เป็นเจดีย์ทรงระฆัง

กลมตั้งอยู่บนลานประทักษิณ มีเจดีย์ทิศหรือเจดีย์บริวารต้ังอยู่ท่ีมุมท้ังส่ี 

บริเวณก่ึงกลางของฐานประทักษิณท้ังสี่ด้านมีบันไดข้ึนไปสู่ลานประทักษิณ  

ที่ฐานของบันไดแต่ละด้านมีแท่นฐานก่ออิฐถือปูนอยู ่ข ้างละ 2 ฐาน  

รวมด้านละ 4 ฐาน พบหลักฐานว่าเคยเป็นท่ีตั้งของประติมากรรมปูนปั้น

รูปสิงห์และยักษ์ถือกระบองหรือทวารบาล ซึ่งลักษณะดังกล่าวนี้คล้ายกับ

ที่เจดีย์วัดช้างรอบเมืองก�ำแพงเพชร ในท่ีน้ีจึงอาจสรุปได้ว่ารูปแบบของ



116

เจดีย์วัดช้างในระยะแรกน้ันมาลัยเถามีลักษณะเป็นฐานปัทม์ซ้อนกันขึ้น

ไปสามชั้น ซึ่งเป็นแบบแผนของเจดีย์ทรงระฆังศิลปะอยุธยาตอนต้นหลาย

แห่ง เมื่อพิจารณารูปแบบของเจดีย์ท่ีมีลักษณะเป็นเจดีย์ทรงระฆังกลมต้ัง

อยู่บนฐานประทักษิณช้างล้อม ซ่ึงจะคล้ายคลึงกับพระธาตุเจดีย์วัดสวน

ดอก เมืองเชียงใหม่ ซึ่งเกี่ยวข้องกับพระสุมนเถระ พระสงฆ์ในพระพุทธ

ศาสนาลังกาวงศ์สายรามัญ ท่ีได้รับอาราธนาให้ไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

ลังกาวงศ์ที่เมืองเชียงใหม่ และสร้างพระธาตุเจดีย์วัดสวนดอกข้ึนใน พ.ศ. 

1918 (พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2519, 316) ดังนั้นช่วงเวลาของ

การปรากฏขึ้นของพระเจดีย์ท้ังสองแห่งนี้จึงควรใกล้เคียงกันและน่ามีความ

สัมพันธ์เก่ียวข้องกับการเผยแผ่เข้ามาของพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สาย

รามัญในกรุงศรีอยุธยาในระยะนี้ด้วย โดยเฉพาะเหตุการณ์ที่พระปิยทัสสี

พระสงฆ์ลังกาวงศ์สายรามัญ ผู้ได้รับมอบหมายให้น�ำพระศาสนาไปเผยแผ่

ที่กรุงศรีอยุธยา ได้รับการยอมรับนับถือเป็นอันมาก จนคนท้ังหลายยกย่อง

ให้เป็นมหาสวามี (พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ 2519, 320) ด้วย

แผนผัง 1 รูปด้านเจดีย์ประธานวัดช้าง จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ในระยะเริ่มแรก



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

117

เจดีย์ประธานวัดมเหยงคณ์	  

วัดมเหยงคณ์1 เป็นวัดขนาดใหญ่ มีฐานะเป็นพระอารามหลวงฝ่ายอรัญวาสี 

ตั้งอยู ่ ในเขตอรัญญิก บริเวณทางด้านทิศตะวันออกของเกาะเมือง

พระนครศรอียธุยา ปัจจบัุนอยูใ่นเขตต�ำบลหนัตรา อ�ำเภอพระนครศรอียธุยา 

จังหวดัพระนครศรอียธุยา ประวัตคิวามเป็นมาของวดันีป้รากฏในพงศาวดาร

หลายฉบับที่มีข้อความสอดคล้องตรงกันว่า สมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ 2 

(เจ้าสามพระยา) ทรงโปรดเกล้าฯให้สร้าง ซึ่งปีที่สร้างในพระราชพงศาวดาร

ฉบับนีจ้ะตรงกับพงศาสดารฉบับจนัทนมุาศ (เจมิ) (พระราชพงษาวดาร ฉบบั

พระราชหัตถเลขา 2457 ก, 122)

ค�ำว่า “มเหยงคณ์”มาจากศัพท์บาลีว่า “มหยัิงคณ”ซึง่แปลว่า ภเูขา เนนิดิน ชือ่วดัมเหยงคณ์น้ีอาจ

จะตัง้ชือ่ตาม “มหยิงัคณะสถปู” ซ่ึงเป็นพระธาตเุจดย์ีท่ีส�ำคัญในลงักา ซ่ึงมทีีต้ั่งอยูบ่ริเวณเนนิสงู

1

เหตุนี้เจดีย์ประธานวัดช้างนี้จึงควรมีอายุการก่อสร้างอยู่ในราวครึ่งแรกของ 

พุทธศตวรรษที่ 20

ต่อมาเจดีย์องค์น้ีได้รับการบูรณะครั้งใหญ่คาดว่าคงเป็นสมัยอยุธยาตอน

ปลาย ในราวรชัสมยัพระเจ้าท้ายสระ เนือ่งจากทรงโปรดเกล้าฯให้มกีารบรูณะ 

วดัมเหยงคณแ์ละวัดกฏุดีาวในระหว่าง พ.ศ. 2252 - 2256 ซึง่การบรูณะครั้ง

นั้นคงรื้อถอนรูปช้างปูนปั้นประดับฐานประทักษิณออกไป และเปลี่ยนแปลง

ระเบียบลวดบัวของเจดีย์เป็นแบบใหม่ เพ่ือที่จะยืดชั้นมาลัยให้สูงขึ้นและ

เปลี่ยนรูปแบบมาลัยเถาใต้องค์ระฆังเป็นแบบมาลัยลูกแก้วกลมสามเส้น ซึ่ง

ร่องรอยดังกล่าวปรากฏหลักฐานให้เห็นในทุกวันนี้



118

แม้ว่าหลกัฐานทีป่รากฏในพระราชพงศาวดารได้ระบไุว้ว่าวดัแห่งนีส้ร้างขึน้ใน 

พ.ศ. 1967 และ พ.ศ. 1981 แต่ก็มีผู้ที่เชื่อว่าเจดีย์ประธานของวัดมเหยงคณ์

น้ันน่าจะสร้างเสร็จในรัชสมัยของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ เนื่องจากมี

เหตกุารณ์ส�ำคัญหลายๆ อย่างเกดิขึน้ในช่วงรชัสมยัสมเดจ็พระบรมราชาธิราช

ที่ 2 ซึ่งอาจเป็นเหตุให้การก่อสร้างยังไม่แล้วเสร็จ หากคงได้รับการสร้างจน

แล้วเสร็จในรัชสมัยสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถผู้เป็นพระราชโอรส สมเด็จ

พระบรมไตรโลกนาถทรงให้การท�ำนุบ�ำรงุพระพทุธศาสนาเป็นอย่างดยีิง่ ทรง

ส่งทตูไปอญัเชิญพระสงฆ์ชาวลงักาให้เข้ามาเผยแผ่พระศาสนา และทรงมพีระ

ราชศรัทธาออกผนวชที่วัดจุฬามณี เมืองพิษณุโลก เมื่อ พ.ศ. 2008 ในสมัย

ของพระองค์แบบอย่างของพระพุทธศาสนาเป็นแบบลังกาวงศ์ และศาสน

สถานที่สร้างเป็นแบบท่ีได้รับอิทธิพลจากศิลปะสุโขทัยเป็นส่วนใหญ่ ดังนั้น

เจดีย์ทรงลังกาแบบช้างล้อมที่วัดมเหยงคณ์จึงน่าจะสร้างส�ำเร็จในรัชสมัย

ของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ (ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 1 2499, 118) 

และในรัชสมัยสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวท้ายสระได้ทรงปฏิสังขรณ์วัดมเหยงคณ์

ครั้งใหญ่เมื่อ พ.ศ. 2252 (เทพ 2511, 145)

เจดีย์ประธานวัดมเหยงคณ์มีลักษณะเป็นเจดีย์ทรงกลมแบบลังกา ตั้งอยู่บน

ลานประทักษิณรูปสี่เหลี่ยมจัตุรัส สูง 1.50 เมตร ยาวด้านละ 32 เมตร ที่

ฐานประทักษิณมีช้างปูนปั้นสองขาหน้าและหัวโผล่ออกมาคร่ึงตัวจากซุ้มที่

ประดับอยู่โดยรอบ ด้านละ 20 เชือก รวมจ�ำนวนทั้งสิ้น 80 เชือก องค์พระ

เจดีย์ตั้งอยู่บริเวณกึ่งกลางบนฐานประทักษิณ แบบแผนของเจดีย์ประกอบ

ด้วยฐานเขียงกลมสามช้ันซ้อนลดหลั่นกันข้ึนไป รับฐานปัทม์กลม เหนือขึ้น

ไปเป็นหน้ากระดานกลมสูง มีซุ้มจระน�ำประดิษฐานพระพุทธรูปประทับนั่ง



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

119

ภาพที ่4 เจดย์ีประธานวัดมเหยงคณ์  จังหวัดพระนครศรีอยธุยา ก่อนการบรูณะ

ขัดสมาธิ สลักจากหินทราย ปั้นพอกด้วยปูนประดับอยู่โดยรอบ ซุ้มจระน�ำ

ทิศท�ำเป็นมุขยื่นออกมาแต่ละทิศ 4 ซุ้ม ส่วนซุ้มจระน�ำอื่นๆ ท่ีอยู่ระหว่าง

ซุ้มทิศท�ำยื่นออกมาไม่มากนักอีก 16 ซุ้ม รวมทั้งสิ้น 20 ซุ้ม ถัดขึ้นไปน่าจะ

เป็นชั้นฐานปัทม์กลม  และเหนือขึ้นไปอีกเป็นชั้นมาลัยเถาซึ่งมีลักษณะเป็น

มาลัยลูกแก้วกลมสามชั้น รองรับบัวปากระฆังและองค์ระฆังกลมที่มีขนาด

ใหญ่บัลลังก์เป็นฐานปัทม์สี่เหลี่ยม มีก้านฉัตรกลม เหลือชั้นปลียอดอยู่เพียง

ส่วนหนึง่ นอกนัน้หกัพงัลงมาอยูบ่นลานประทกัษณิ แม้ว่าเจดย์ีองค์นีจ้ะมีร่อง

รอยของการบรูณะหลายครัง้โดยเฉพาะในส่วนประดับลวดลายต่างๆ แต่กย็งั

เชื่อว่าลักษณะรูปทรงและแบบแผนลวดบัวของเจดีย์ประธานวัดมเหยงคณ์

แห่งนี้คงไม่ได้เปลี่ยนแปลงไปไม่มากนัก



120

การปรากฏขึ้นของเจดีย์ช้างล้อมท่ีวัดมเหยงคณ์ในช่วงปลายพุทธศตวรรษ

ที่ 20 นี้ น่าจะมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับการเดินทางกลับมาของคณะสงฆ์

ลังกาวงศ์สายสีหล ที่พระพรหมเถรและพระโสมเถร พระสงฆ์ชาวอยุธยาที่

ได้เดินทางไปศึกษาพระศาสนาท่ีเกาะลังกา และกลับมาพร้อมกับคณะสงฆ์

ในกลุ่มของพระมหาธรรมคัมภีร์ ซึ่งได้น�ำพระสงฆ์ชาวเชียงใหม่ ชาวลพบุรี

และชาวมอญจ�ำนวน 33 รูป เดินทางไปศึกษาพระศาสนาที่ลังกาด้วย โดย

เฉพาะพระสงฆ์ในกลุม่พระมหาธรรมคมัภร์ีนีเ้มือ่เดินทางถงึกรุงศรีอยธุยาได้

จ�ำพรรษาอยู่ที่กรุงศรีอยุธยาถึง 4 พรรษา ซึ่งในระหว่างนั้นได้อุปสมบทใหม่

ให้พระมหาเถรสีลวิสุทธิผู้เป็นพระอาจารย์ของพระเทวีของพระมหากษัตริย์

แห่งกรุงศรีอยุธยา และพระมหาเถรสัทธัมมโกวิทท่ีกรุงศรีอยุธยาอีกด้วย 

(พระรัตนปัญญาเถระ 2501, 108) ดังนั้นจึงเชื่อว่าพระสงฆ์ลังกาวงศ์สาย 

สีหลที่น�ำพระศาสนาเผยแผ่เข้ามายังกรุงศรีอยุธยาในช่วงเวลานี้น่าจะได้รับ

การสนับสนุนจากพระมหากษัตริย์และพระราชวงศ์เป็นอย่างดี การที่สมเด็จ

พระบรมราชาธิราชที่ 2 ทรงโปรดให้สร้างวัดมเหยงคณ์ขึ้นในเขตอรัญญิกน่า

จะแสดงให้เห็นถึงพระราชศรัทธาได้เป็นอย่างดี

เจดย์ีช้างล้อมวดัมเหยงคณ์แห่งนีม้ลีกัษณะเป็นเจดย์ีทรงปราสาททีต้ั่งอยูบ่น

ฐานประทักษิณช้างล้อมซึ่งน่าจะได้รับอิทธิพลจากเจดีย์วัดช้างล้อม เมือง

ศรีสัชนาลัย คงสร้างขึ้นเพื่อประกาศถึงความเป็นพระพุทธศาสนาบริสุทธ์

ที่มาจากเกาะลังกาของคณะสงฆ์ลังกาวงศ์สีหลสายใหม่ และเพื่อแข่งขันกับ

ส�ำนักพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สายรามัญซึ่งตั้งอยู่ที่วัดช้างในเขตอรัญญิก

ทางทิศตะวันออกของกรุงศรีอยุธยาเช่นกัน



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

121

เจดีย์ทรงระฆังช้างล้อมวัดหัสดาวาส	  

วัดหัสดาวาสตั้ งอยู ่แถบคลองสระบัว ทางทิศเหนือของเกาะเมือง

พระนครศรีอยุธยา ประวัติการก่อสร้างไม่ปรากฏหลักฐานเป็นที่แน่ชัด แต่

ชื่อวัดแห่งนี้ปรากฏในพระราชพงศาวดารครั้งรัชสมัยสมเด็จพระมหาจักร

พรรดิ เมื่อ พ.ศ. 2092 (พระราชพงศาสดาร ฉบับพระราชหัตถเลขา 2457  

ข, 178) ดังนั้นวัดแห่งนี้จึงควรมีอยู่มาก่อน พ.ศ. 2092 แล้ว และคงร้างไป

เมื่อกรุงศรีอยุธยาแตกใน พ.ศ. 2310 ต่อมากรมศิลปากรได้ท�ำการขุดแต่ง

และบูรณะใน พ.ศ. 2542

เจดีย์ทรงระฆังที่ตั้งอยู่ทางด้านหน้าของพระวิหาร เป็นเจดีย์ทรงระฆังกลม

แบบลังกาในสภาพปัจจุบันไม่มีช้างปูนปั้นประดับที่ฐาน แบบแผนประกอบ

ด้วยฐานล่างเป็นฐานสี่เหลี่ยมจัตุรัส กว้าง 14.25 เมตร สูง 0.75 เมตร ถัด

แผนผัง 2 รูปด้านเจดีย์ประธานวัดมเหยงคณ์ จังหวัพระนครศรีอยุธยา



122

ขึ้นไปเป็นฐานสี่เหลี่ยมหน้ากระดานบัวหงาย ขนาดสูงใหญ่ประมาณ 2.50 

เมตร จากการขุดแต่งและบูรณะของกรมศิลปากรใน พ.ศ. 2542 ได้พบหลัก

ฐานว่าทีฐ่านของเจดย์ีเคยมช้ีางปูนป้ันประดบัอยูโ่ดยรอบ ลกัษณะของช้างปนู

ป้ันทีไ่ด้จากการขดุแต่งบรูณะ ท�ำให้เหน็ว่ามลีกัษณะเป็นช้างยนื สองขาหน้า

และหัวโผล่ออกมาครึ่งตัว ซึ่งขาหน้าท้ังสองขาก่อติดกับฐานเจดีย์ ระหว่าง

ช้างแต่ละเชือกคั่นกลางด้วยเสาตามประทีปที่ก่อติดกับฐานเจดีย์ ไม่ลอยตัว

ออกมาเหมือนกับที่เจดีย์วัดช้างล้อมและเจดีย์วัดนางพญา เมืองศรีสัชนาลัย 

(รุ่งโรจน์ 2543, 94-95) เหนือฐานช้างล้อมขึ้นไปเป็นฐานหน้ากระดานกลม

ซ้อนลดหลัน่กนัขึน้ไปสามชัน้ รองรบัฐานปัทม์กลมและชัน้มาลยัเถาซึง่เป็นลกู

แก้วอกไก่สามเส้น ซึ่งเป็นแบบแผนของเจดีย์ทรงระฆังอีกแบบหนึ่งในศิลปะ

อยุธยา องค์ระฆังขนาดใหญ่มีบัวปากระฆัง บัลลังก์เป็นฐานปัทม์สี่เหลี่ยม มี

ก้านฉัตร ปล้องไฉน ส่วนยอดหักหายไป

ภาพที่ 5 เจดีย์ทรงระฆังช้างล้อม วัดหัสดาวาส จังหวัดพระนครศรีอยุธยา



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

123

เจดย์ีช้างล้อมวดัหสัดาวาสเป็นเจดย์ีทรงระฆงัทีไ่ม่ได้ตัง้อยูบ่นฐานประทกัษิณ

เหมือนกับเจดย์ีประธานวดัมเหยงคณ์ และเจดย์ีประธานวดัช้าง กรงุศรอียธุยา  

แต่แบบแผนของเจดีย์องค์นี้มีลักษณะเป็นเจดีย์ช้างล้อมทรงระฆังกลมแบบ

ทรงสงู ทีน่่าจะเป็นพฒันาการทีค่ลีค่ลายไปจากเจดย์ีประธานวัดช้างของกรงุ

ศรีอยธุยา เป็นศิลปะผสมระหว่างสโุขทยักบัอยธุยา ซึง่พบอยูใ่นแคว้นสโุขทยั

หลายแห่ง เช่น เจดย์ีวดัช้าง เมอืงก�ำแพงเพชร และเจดีย์ประธานวดัอรัญญิก 

เมืองพิษณุโลก ดังนั้นจึงคาดว่าการปรากฏขึ้นของเจดีย์ช้างล้อมวัดหัสดา

วาสนี้น่าจะอยู่ในราวครึ่งหลังของพุทธศตวรรษท่ี 20 ซ่ึงช่วงเวลานั้นแคว้น

สโุขทยัได้กลายเป็นส่วนหน่ึงของกรงุศรอียธุยาและพระพทุธศาสนาลงักาวงศ์

โดยเฉพาะสายสีหลได้ตั้งมั่นอยู่ที่กรุงศรีอยุธยาอย่างมั่นคงแล้ว

แผนผัง 3 รูปด้านเจดีย์ทรงกลมช้างล้อม วัดหัสดาวาส จังหวัดพระนครศรีอยุธยา



124

ในที่นี้เราอาจสรุปในชั้นต้นได้ว่า การปรากฏข้ึนของเจดีย์ช้างล้อมใน 

กรุงศรีอยุธยาคงจะอยู่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 20 ซึ่งเป็นระยะเวลาที่พระ 

พุทธศาสนาลังกาวงศ์เผยแผ่เข้ามา ซึ่งจะมีความสัมพันธ์กับการแข่งขันกัน

ระหว่างส�ำนักพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สายสีหลและสายรามัญ และเจดีย์

ช้างล้อมนัน้เป็นสญัลกัษณ์ประกาศถงึความเป็นพระพุทธศาสนาบริสุทธิจ์าก

เกาะลงักา ซึง่คณะสงฆ์ลงักาวงศ์สายสหีลและสายรามญัก�ำลังแข่งขนักนัสร้าง

ความชอบธรรมเพื่อให้ได้รับการสนับสนุนและยอมรับนับถือ

การปรากฏขึ้นของเจดีย์สิงห์ล้อมในกรุงศรีอยุธยา

อย่างไรก็ดใีนกรงุศรอียธุยาได้ปรากฏมเีจดย์ีรปูแบบพเิศษขึน้ คอื เจดย์ีสงิห์ล้อม

ซึ่งพบมีจ�ำนวน 2 แห่ง คือ เจดีย์ประธานวัดแม่นางปลื้ม และเจดีย์ประธาน

วัดธรรมิกราช เจดีย์สิงห์ล้อมนี้มีแบบแผนคล้ายคลึงกับเจดีย์ช้างล้อมจะ

แตกต่างกันเพียงที่ใช้รูปสิงห์ปูนปั้นประดับที่ฐานเจดีย์แทนรูปช้าง การท�ำ

ประตมิากรรมรูปสงิห์ล้อมประดบัฐานเจดย์ีดงักล่าวนีค้งเทยีบเคยีงได้กบัการ

ท�ำรูปช้างล้อม เพราะสงิห์เป็นสตัว์ตระกลูสงูในหมูส่ตัว์หมิพานต์เช่นเดยีวกบั

ช้าง การปรากฏขึ้นของเจดีย์สิงห์ล้อมนั้นอาจอธิบายได้ว่า เป็นระเบียบใน

การประดับที่ได้รับแรงบันดาลใจมาจากเจดีย์ช้างล้อมในศิลปะสุโขทัย แต่

การประดบัรปูสงิห์นัน้ช่างอยธุยาคงดดัแปลงเอามาจากวฒันธรรมเขมร และ

ก�ำหนดอายุเจดีย์สิงห์ล้อมที่ปรากฏอยู่ในกรุงศรีอยุธยาทั้งสองแห่ง คือ เจดีย์

ประธานวดัแม่นางปลืม้ และเจดย์ีประธานวดัธรรมกิราชกรงุศรอียธุยาได้ว่าน่า

จะอยู่ในราวปลายพุทธศตวรรษที่ 20 (สันติ 2544, 21 - 28)



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

125

แผนผัง 3 รูปด้านเจดีย์สิงห์ล้อม วัดแม่นางปลื้ม  จังหวัดพระนครศรีอยุธยา

ภาพที่ 6 เจดีย์สิงห์ล้อม วัดแม่นางปลื้ม จังหวัดพระนครศรีอยุธยา



126

การปรากฏขึ้นของเจดีย์สิงห์ล้อมนั้นนอกเหนือจากเป็นแรงบันดาลใจของ

ช่างที่ท�ำการก่อสร้างแล้ว ความหมายของการท�ำสิงห์ล้อมนั้นน่าจะมีความ

สัมพันธ์เกี่ยวข้องกันกับการแข่งขันของส�ำนักพระพุทธศาสนาที่มีอยู่ในกรุง

ศรีอยุธยาในช่วงเวลานั้นอีกด้วย กล่าวคือพระพุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยา

ระยะเร่ิมแรกน้ัน คงเป็นพระพุทธศาสนาสายพื้นเมืองเดิมซ่ึงเป็นการผสม

ผสานระหว่างพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายานที่ได้รับอิทธิพลจากอาณาจักร

เขมรผ่านมาทางเมืองลพบุรี กับฝ่ายเถรวาทท่ีมีรากฐานเดิมอยู่ในเขตลุ่มน�้ำ

เจ้าพระยามาต้ังแต่สมัยทวารวดี ดังนั้นจึงปรากฏหลักฐานว่าสถูปในสมัย

อยุธยาตอนต้นน้ันจะมรีปูแบบเป็นพระปรางค์ ซึง่มพีฒันาการมาจากปราสาท

เขมร เมื่อพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์แพร่หลายเข้ามาสู่กรุงศรีอยุธยาและได้

รบัการยอมรบัมากขึน้ น่าจะเป็นผลท�ำให้ส�ำนกัพระพทุธศาสนาสายพืน้เมอืง

เดมิต้องปรบัตวัและแข่งขันมากข้ึน เจดย์ีสงิห์ล้อมจึงควรเป็นสญัลกัษณ์อย่าง

หนึ่งที่ประกาศแสดงถึงความเป็นพระพุทธศาสนาสายพ้ืนเมืองเดิมของกรุง

ศรีอยุธยาที่สืบทอดมาจากเมืองลพบุรีหรืออาณาจักรเขมรอันรุ่งเรือง



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

127

แผนผัง 4 รูปด้านเจดีย์สิงห์ล้อม วัดธรรมิกราช จังหวัดพระนครศรีอยุธยา

ภาพที่ 7 เจดีย์สิงห์ล้อม วัดธรรมิกราช จังหวัดพระนครศรีอยุธยา



128

แม้ว่าการศึกษาเรื่องราวของเจดีย์ช้างล้อมและเจดีย์สิงห์ล้อมที่ปรากฏใน

กรุงศรีอยุธยาครั้งนี้ จะเกี่ยวข้องกับศิลปกรรมและสถาปัตยกรรมค่อนข้าง

มาก ซึ่งได้อธิบายให้ทราบถึงการประดับรูปช้างและรูปสิงห์ที่ฐานพระเจดีย์

น้ันคงมไิด้สร้างขึน้เพยีงเพือ่ความสง่างามและสมมติุหมายแทนพระพทุธองค์

เท่าน้ัน แต่ยงัเป็นสญัลกัษณ์เพือ่แสดงถงึความเป็นพระพทุธศาสนาอนับรสิทุธิ์

ที่มาจากเกาะลังกา และเพื่อสร้างความชอบธรรม ในการแข่งขันกันระหว่าง

ส�ำนักพระพทุธศาสนาท้ังสายพืน้เมอืงเดมิ พระพทุธศาสนาลงักาวงศ์สายสหีล

และสายรามัญ เพือ่ให้ได้รบัการยอมรับและสนบัสนนุให้ต้ังมัน่อยูอ่ย่างมัน่คง

ในกรุงศรีอยุธยา นอกเหนือจากนั้นความรู้ที่ได้รับทั้งในเรื่องราวของประวัติ

พุทธศาสนาและประวัติศาสตร์บ้านเมือง ซึ่งมีความเกี่ยวข้องทั้งในทางการ

เมือง  สังคม และวัฒนธรรมนั้น น่าจะเป็นความรู้ใหม่ที่ช่วยส่งเสริมให้เรื่อง

ราวทางประวัติศาสตร์ของชาติบ้านเมืองมีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น

สรุป



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

129

กรมศิลปากร. 2499. “พระราชพงศาวดารฉบับหลวงประเสริฐอักษรนิติ์.”  

	 ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ 1. พิมพ์เป็นอนุสรณ์ในงานพระราชทาน 

	 เพลิงศพ นาวาโทพระศรการวิจิตร (ช้อย ชลทรัพย์) พระนคร:  

	 กองการพิมพ์สลากกินแบ่งรัฐบาล.

ตรี อมาตยกุล. 2510. “นครศรีธรรมราช.” รวมเรื่องเมืองนครศรีธรรมราช.  

	 พระนคร: รุ่งเรืองรัตน์.

เทพ สุขรัตนี. 2511. “วัดมเหยงคณ์.” พระราชวังและวัดโบราณ ในจังหวัด 

	 พระนครศรอียธุยา.  พระนคร: โรงพมิพ์ส�ำนกัท�ำเนยีบนายกรฐัมนตร.ี

น. ณ ปากน�้ำ. 2529. ความเป็นมาของสถูปเจดีย์ในสยามประเทศ.  

	 กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์เมืองโบราณ.

ประชากิจกรจักร, พระยา. 2504. พงศาวดารโยนก.  พระนคร: 	  

	 ศิลปาบรรณาคาร.

พระรัตนปัญญาเถระ, ร.ต.ท. แสง มนวิทูร แปล. 2501. ชินกาลมาลีปกรณ์ 

	 พระนคร: ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัดศิวพร.

พระพุทธพุกามและพระพุทธญาณ. 2519. ต�ำนานมูลศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2 

	 กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์เสริมวิทย์บรรณาคาร.

บรรณานุกรม



130

พระโสภณคณาภรณ์ (ระแบบ ฐิตญาโณ). 2529. ประวตัศิาสตร์พระพทุธศาสนา. 

	 กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัดศิวพร.

มานติ วลัลิโภดม. 2530. ทักษณิรฐั. กรงุเทพมหานคร: บรษิทัรุง่ศลิป์การพมิพ์  

	 (1977) จ�ำกัด.

รุง่โรจน์ ธรรมรุง่เรอืง. 2543. “เจดย์ีช้างล้อมแห่งใหม่ในอยธุยาทีว่ดัหสัดาวาส.” 

	 วารสารศิลปวัฒนธรรม ปีที่ 21 ฉบับที่ 3 มกราคม. หน้า 94 - 95.

ศรีศักร วัลลิโภดม. 2527. กรุงศรีอยุธยาของเรา. กรุงเทพมหานคร:  

	 บริษัทมังกรการพิมพ์และโฆษณาจ�ำกัด.

สมเดจ็พระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาด�ำรงราชานภุาพ. 2517. เทีย่วเมืองพม่า. 

	 กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์คลังวิทยา.

สันติ เล็กสุขุม. 2544. “เจดีย์สิงห์ล้อม วัดแม่นางปลื้ม เงื่อนไขกับแนวคิด 

	 ออกแบบบูรณะ.” วารสารเมืองโบราณ ปีที่ 27 ฉบับที่ 2 เมษายน  

	 – มิถุนายน. หน้า 21 - 28.

สธุวิงศ์ พงศ์ไพบลูย์. 2523. พทุธศาสนาแถบลุม่ทะเลสาบสงขลาฝ่ังตะวนัออก 

	 สมัยกรุงศรอียธุยา. รายงานการวจิยั. สงขลา: สถาบนัทกัษณิคดศีกึษา.

สุรพล ด�ำริห์กุล. 2557. “พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์กับการปรากฏข้ึนของ 

	 เจดีย์แบบช้างล้อมในสุโขทัยและล้านนา.” ข่วงผญา. จัดพิมพ์โดย   

	 สถาบันภาษา ศิลปะ และวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่  

	 ปีที่ 9.



วารสารวิจิตรศิลป์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2557

131

หอพระสมุดวชิรญาณ. 2457 ก. พระราชพงษาวดาร ฉบบัพระราชหตัถเลขา.  

	 พระนคร: โรงพิมพ์ไทย.

____________. 2457 ข. พระราชพงษาวดาร ฉบับพระราชหัตถเลขา.  

	 พิมพ์ครั้งที่ 2 พระนคร: โรงพิมพ์ไทย สพานยศเส.

ห้างหุ้นส่วนจ�ำกัดสุรศักดิ์ก่อสร้าง. 2542. รายงานการขุดค้น ขุดแต่ง  

	 และออกแบบเพื่อการบูรณะโบราณสถานวัดช้าง จังหวัดพระนคร 

	 ศรีอยุธยา. เอกสารเย็บเล่มเข้าปก เสนอส�ำนักงานโบราณคดีและ 

	 พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 3 พระนครศรีอยุธยา.


	Fine Art -Press Quality size- 1 page

