
ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563156

��������������������������������������������������������������

ประวตัศิาสตร์พระธาตุพนมในต�ำนาน ควรเริม่ที ่พ.ศ. 1 หรอื พ.ศ. 8

นิสิตปริญญาเอก สาขาวิชาพระพุทธศาสนา

คณะพุทธศาสตร์ �

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย �

วิทยาเขตเชียงใหม

พระมหาเศรษฐศริ ิปภสฺสโร

นักวิจัยอิสระ

ดร. ศริศัิกด์ิ อภศิกัด์ิมนตรี 

received 26 FEB 2019 revised 11 JUN 2019 accepted 17 SEP 2019

บทคัดย่อ

บทความนี้มุ่งวิเคราะห์อายุสมัยการสร้างพระธาตุพนม โดยอาศัยหลักฐานจากต�ำนานการประดิษฐานพระธาตุ

ต่าง ๆ ในดินแดนล้านนา ล้านช้าง พบว่า การประดิษฐานพระอุรังคธาตุในอบมุงบนภกู�ำพรา แผ่นดินสุวรรณภูมิ 

เกิดขึ้นใน พ.ศ. 1 ก่อนที่จะมีการกระท�ำปฐมสังคายนาในพระพุทธศาสนา มีพระมหากัสสปะเป็นประธาน�

ต่อมาใน พ.ศ. 8 จึงมีการตกแต่งอูบมุงให้สวยงาม มีพระอินทร์เป็นประธาน ภายหลังจึงมีการสร้างเจดีย�์

พระธาตุพนมครอบอูบมุง ในราว พ.ศ. 200 มีพระยาสุมิตธรรมวงศา ราชาวงศ์ศรีโคตรบูร เมืองมรุกขนคร

เป็นประธาน 

ค�ำส�ำคัญ: พระธาตุพนม, ต�ำนาน, การก�ำหนดอายุ



157

History of the Bhra Dhad Bha Nom in its legend should start 

at BE 1 or BE 8.

PhD student of Faculty of Buddhist Studies, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Chiang Mai Campus

Phra Phramahasetsiri Paputsaro
Independent Researcher

Dr. Sirisak Apisakmontree

Abstract

The aim of this article is to analyses the age of the Phra That Phanom construction by using 

the evidences of establishing the Phra That in the Lanna and Lan Chang kingdom. It is discovered 

that the Bhra Urungka Dhad in the Uop Mung on the Bhu Kampra on the Suvannabhumi land 

was built in BE 1 before the Buddhism’s primary sorting out had happened, the president at 

that time was Bhra Mahagussapa. After that in BE 8, there was Phra-In as the president of

decorating Uop Mung. In BE 200, Phra That Phanom Pagoda was built and the president atthis 

time were Bhraya Sumiddhammawongsa and King Wongsrikoddhabunr of Marukkhanakorn State.

Keywords: Phra That Phanom, Legend, Age Determination



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563158

��������������������������������������������������������������

บทน�ำ

ปัจจุบัน มีการก�ำหนดอายุสมัยการสร้างพระธาตุพนมจากหลักฐานประเภทต�ำนานพระธาตุไว้ที่ พ.ศ. 8

แต่การก�ำหนดอายุสมัยนี้ไม่สอดคล้องกับเนื้อหาในต�ำนานอุรังคธาตุที่มีอายุในปลายพุทธศตวรรษที่ 21

และถึงแม้ว่าต�ำนานพระธาตุพนมที่เขยีนใน พ.ศ. 2381 ซึง่ได้ย่นย่อเนือ้หาจากต�ำนานอุรังคธาตุ จะระบุตอนตน

ต�ำนานวา พระธาตุสรางใน พ.ศ. 8 ทวาเนือ้หาด้านในกลบัมีความขดัแย้งกัน ด้วยเหตุนีผู้ว้ิจยัจงึได้วิเคราะห์อายุ�

สมัยการสรางพระธาตุพนมใหม โดยอาศัยต�ำนานอุรังคธาตุและต�ำนานพระธาตุพนมเปนหลกั และอาศัยต�ำนาน

พระธาตุอื่น ๆ ในล้านนาเปนหลักฐานสนับสนุน เพื่อช้ีใหเหนข้อเทจ็จริงเกี่ยวกบัอายุสมัยการสรางพระธาตุพนม

ตามต�ำนาน รวมถึงโอกาสที่มีการน�ำพระธาตุมาประดิษฐานในดินแดนล้านช้าง ล้านนา 

วตัถปุระสงค์

เพื่อวิเคราะห์อายุสมัยในการสร้างพระธาตุพนม ตามเนื้อหาที่ปรากฏในต�ำนาน

เอกสารที่ใช้ในการวิเคราะห์อายุสมัยการสร้างพระธาตุพนม

1. อุรังคธาตุ ฉบับที่ใช้เป็นฉบับพิมพ์เนื่องในการสัมมนาทางวิชาการเรื่องวรรณกรรมสองฝั่งโขง พ.ศ. 2537

ต�ำนานอุรังคธาตุนี้ พระยาศรีไชยชมพเูปนผูค้ัดลอกในสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช เมื่อปลายพุทธศตวรรษที่ 21 

ต่อมาอาชญาเจ้าพระอุปราชให้คัดลอกจากใบลานใน พ.ศ. 2404 และพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมหลวงประจักษ์

ศิลปาคมได้ประทานไว้ส�ำหรับหอสมุดแห่งชาติ ตั้งแต่ พ.ศ. 2464 ภายหลังกรมศิลปากรให้นายสุด ศรีสมวงศ์ 

และนายทองดี ไชยชาติ ปริวรรต และจัดพิมพ์ครั้งแรกใน พ.ศ. 2483 

2. ประชุมต�ำนานพระธาตุเล่ม 1 กรมศิลปากรพิมพ์เผยแพร่ครั้งแรกใน พ.ศ. 2485 ประกอบด้วย ต�ำนาน�

พระธาตุดอยทุง เมืองเชียงแสน ต�ำนานพระธาตุหริภุญชัย ต�ำนานพระธาตุล�ำปางหลวง ต�ำนานพระธาตุ�

จุมพิตนคร ต�ำนานพระธาตุดอยภูปูทับ เมืองลองและแหลมรี่ และต�ำนานพระธาตุช่อแฮ เมืองแพร่ 

3. ประชุมต�ำนานพระธาตุเล่ม 2 กรมศิลปากรพิมพ์เผยแพร่ครั้งแรกใน พ.ศ. 2510 ประกอบด้วย ต�ำนาน�

พระธาตุพนม ต�ำนานพระธาตุเมืองนครศรีธรรมราช ต�ำนานพระธาตุดอยสุเทพ ต�ำนานพระธาตุแช่แห้ง�

เมืองน่าน 

4. พระคัมภีร์ถปูวงศ์ ต�ำนานวาด้วยการสรางพระสถปูเจดีย์ กรมศิลปากรพิมพ์ครัง้แรกใน พ.ศ. 2511 มีเนือ้หา

เกี่ยวกับการสร้างพระเจดีย์ในลังกาเป็นหลัก 



159

ค�ำว่า “พนม” ในพระธาตุพนม มาจากไหน 

ในอดีตมีการวิเคราะห์ที่มาของค�ำว่า “พนม” ว่าน่าจะมาจากภาษาเขมร ข้อสันนิษฐานนี้เกิดจากความคิด�

ของ ไอโมนีเอร์ (Wadsanasong 1975, 151) ที่ตัง้ข้อสังเกตในเชงิภาษาวา “พนม” นาจะมาจากค�ำวา “บนาม” 

อันแปลว่า “ภเูขา” ตามภาษาเขมร และใช้ประวัติในต�ำนานอุรังคธาตุที่ระบุวา พระธาตุพนมตัง้อยูบ่นภกู�ำพรา

รองรับข้อสันนิษฐานนี ้โดยมีความเข้าใจว่าภกู�ำพรามีลักษณะเช่นเดียวกับภเูขาสง ซึง่ศาสนสถานในเขมรตัง้อยู ่

และผูกโยงเข้ากับรูปแบบสถาปัตยกรรมเจดีย์พระธาตุพนมที่เชื่อในสมัยนั้นว่าได้รับอิทธิพลจากเขมร 

อย่างไรก็ตาม เมื่อส�ำรวจเนื้อหาในต�ำนาน เราจะพบค�ำเรียกพระธาตุพนมอีกค�ำหนึ่งว่า “จอมหัวอกธาตุพนม” 

(Fine Arts Department 1967, 18) ผู้เขียนต�ำนานใช้หมายถึง พระอุรังคธาตุ คือ พระธาตุส่วนหน้าอก�

ของพระพุทธเจ้าโดยเฉพาะ และในจารกลานทองแดงซึง่บรรจุไว้ในองค์พระธาตุพนม ที่พบเมื่อครัง้พระธาตุพนม

ถล่มในเดือนสิงหาคม พ.ศ. 2518 เรียกพระธาตุพนมด้วยค�ำว่า “ธาตุปะนม” ดังว่า “...รกเติมาสท�ำปิฎกเจาพํ

สางแปงพร ธาตุปรนมจา สกัา ษได 55 ตวัเบนเคาเทารอดสงดัา ษได 64 ตวัติแลวบํรบรูแล...” (Pumpongphaet 

1976, 135 - 145) ค�ำว่า “ปะนม” นี้ หมายถึง กริยาการยกมือขึ้นท�ำเป็นกระพุ่มในบริเวณหน้าอก จึงมีนัย�

หมายถงึ หนาอก หรือกระดกูหนาอกด้วย ไม่ได้หมายถงึการเปลือยหนาอกของผูห้ญิงโบราณ ในเขตอ�ำเภอธาตุพนม 

ตามเรื่องเล่ามุขปาฐะในท้องถิ่น ค�ำว่า “ธาตุปะนม” จึงหมายถึงพระธาตุพระพุทธเจ้าส่วนพระอุระ�

หรืออุรังคธาตุ ซึ่งมีความหมายเดียวกับค�ำว่า “จอมหัวอกธาตุพนม” 

ด้วยเหตุนี้ ค�ำว่า “พนม” ในชื่อเรียกพระธาตุพนม ก็น่าจะมาจากค�ำว่า “ปะนม” มากกว่าค�ำว่า “บนาม” �

ที่หมายถึง ภูเขา 

“ภูก�ำพร้า” ส�ำคัญอย่างไร 

สถานที่ประดิษฐานพระธาตุพนมในต�ำนานอุรังคธาตุ เรียก “ภูก�ำพร้า” ปรากฏตามเรื่องเล่าการเสด็จมา�

ของพระพุทธเจ้าที่สุวรรณภมูิ โดยเมื่อเสดจ็มานัน้ พระพุทธองค์ทรงประทับที่ภูก�ำพรา เพื่อประกาศพุทธท�ำนาย

ครั้งที่ 1 ถึงการเกิดข้ึนของเมืองมรุกขนคร และความเจริญรุ่งเรืองของพระพุทธศาสนาในเมืองมรุกขนคร�

พร้อมทั้งได้ประทับรอยพระพุทธบาทไว้เป็นสัญลักษณ์ ซึ่งในเวลาต่อมากษัตริย์เมืองมรุกขนครจะเป็นผู้ฐาปนา

เจดีย์พระธาตุพนมครอบอูบมุง 

รุ่งเช้าเมื่อพระพุทธเจ้ากลับจากบิณฑบาตในเมืองศรีโคตรบูรแล้ว จึงเสด็จกลับภูก�ำพร้า กระท�ำพุทธท�ำนาย

ครั้งที่ 2 ว่า ภายหลังจากการถวายพระเพลิงสรีระพระพุทธองค์แล้ว พระมหากัสสปะพร้อมด้วยพระอรหันต์

500 องค์ จะน�ำพระอุรังคธาตุของพระพุทธองค์มาประดษิฐานไว้ที่ภูก�ำพรา เพราะภกู�ำพราเปนสถานที่ประดษิฐาน

พระบรมธาตุของพระพุทธเจ้าทั้ง 5 ในภัทรกัป 



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563160

��������������������������������������������������������������

พุทธท�ำนายทั้ง 2 ครั้ง ได้แสดงให้เหนความส�ำคัญของภูก�ำพร้าตามคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนา

คือการเปนสถานที่ประดษิฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าทัง้ 5 ในภัทรกัป จงึเปนสถานที่ศักดิส์ิทธิ ์และเมื่อประดษิฐาน

พระธาตุพระพุทธเจ้าโคตมะแล้ว พระพุทธศาสนาบนภูก�ำพร้าก็จะเจริญรุ่งเรือง 

ทั้งนี้ในต�ำนานอุรังคธาตุเรียก ภูก�ำพร้า ด้วยค�ำบาลีว่า “กปฺปนคิริ” แปลไว้ว่า ดอยเข็ญใจเป็นก�ำพร้า�

บางครั้งก็เรียกว่าดอยเข็ญใจภูก�ำพร้ารวมกัน (Fine Arts Department 1994, 66) พร้อมอธิบายที่มา�

ของชื่อ “กปปฺนคิริ” วามาจากอดีตชาติของพระยาติโคตรบรูที่ได้น�ำลกูนก ไข่เตา และไข่ตะกวด มากินและขาย

เลี้ยงชีวิต ครั้นเกิดมาบาปที่เคยกระท�ำไว้ส่งผลให้เป็นคนยากจนเข็ญใจ ก�ำพร้าบิดา มารดา บุตร ภรรยา�

รวมถึงเสนาอ�ำมาตย์ที่พึงใจ พระยาติโคตรบูรนี้ปกครองเมืองสาเกต ภายหลังก�ำเนิดเป็นพระยาสุริยวงศา�

ปกครองเมืองสาเกต และเมื่อจุติจึงไปก�ำเนิดเป็นพระยาสุมิตตวงศาราช ปกครองเมืองมรุกขนคร 

ค�ำว่า “เข็ญใจ” (Royal Academy 2013, 204) คือ ยากจนข้นแค้น ส่วนค�ำว่า “ก�ำพร้า” (Royal Academy 

2013, 124) คือ การไร้ผูค้นเคียงข้าง โดดเดี่ยว อาศัยความหมายดงักล่าว จงึสามารถอธิบายลกัษณะอันโดดเด่น

ของภูก�ำพร้าได้ว่า เป็นภูตั้งอยู่โดดเดี่ยว เป็นก�ำพร้า แยกออกจากสถานที่อื่น ๆ โดยรอบ เป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์

ตามคติความเชื่อทางพุทธศาสนาดังที่ได้อธิบายข้างต้น 

เมื่อพิจารณาภูมิศาสตร์ของภูก�ำพร้าแล้ว เข้าใจว่ามีลักษณะเป็นจุดเชื่อมโยงทางการค้าจุดส�ำคัญบนแม่น�้ำโขง 

สามารถเดินทางไปยงัเมืองศรีโคตรบรู เมืองมรุกขนคร เมืองเวียงจัน หรือเมืองโบราณในอ�ำเภอศรีเชยีงใหม เปนตน 

โดยความส�ำคัญในทางโบราณคดี ภูก�ำพร้าคือแหล่งที่แสดงให้เหนถึงพัฒนาการการอยู่อาศัยของมนุษย�์

ตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ผ่านวัฒนธรรมหินตั้ง และความส�ำคัญของภูก�ำพร้าทางมานุษยวิทยาคือ การเป็น

สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในความเชื่อของชาวพื้นเมือง ก่อนที่พระพุทธศาสนาจะเข้ายังดินแดนแห่งนี้ 

ต�ำนานพระธาตุพนม

กรมศิลปากรได้จัดพิมพ์ต�ำนานพระธาตุพนมไว้ 2 ส�ำนวน คือ อุรังคธาตุส�ำนวนหนึ่ง และต�ำนานพระธาตุพนม

อีกส�ำนวนหนึง่ ส�ำนวนหลงัเปนการสรุปย่อเรื่องราวจากส�ำนวนแรก พรอมทัง้ได้มีการเพิ่มเติมเรื่องราวประวัติศาสตร์

ล้านช้างในช่วงพุทธศตวรรษที่ 23 ถึงพุทธศตวรรษที่ 24 ไว้ตอนท้ายของต�ำนาน อย่างไรก็ตาม พบว่า

ส�ำนวนที่ 2 นี้ มีเนือ้หาที่คลาดเคลื่อนไปจากส�ำนวนที่ 1 และมีเนือ้หาที่ขัดแย้งกันในประเดน็ส�ำคัญ คือ เรื่องอายุ

สมัยการประดิษฐานพระธาตุพนม ดังจะได้แจกแจงรายละเอียดต่อไป 



161

โครงสร้างเนื้อหาต�ำนานอุรังคธาตุ (ส�ำนวนที่ 1) 

ประกอบด้วยเนื้อหา 10 ส่วน

1. สุวรรณภูมิ และการเสด็จมาของพระพุทธเจ้า

ต�ำนานระบุว่าดินแดนสุวรรณภูมิคือที่อยู่แห่งนาคทั้งหลาย มีสุวรรณนาคเป็นประธาน และเป็นที่อยู่ของ�

ผีเสื้อน�้ำเสื้อบกยักษ์ทั้งมวล ประกอบด้วยสถานที่ส�ำคัญ คือ เมืองสุวรรณภูมิของพระเจ ้าจันทบุรี�

เมืองศรีสัตตนาคบนดอยนันทกังรี เมืองศรีโคตรบอง ดอยกัปปนคีรีหรือภูก�ำพร้า เมืองหนองหานหลวง

เมืองหนองหานน้อย พระพุทธเจ้าทรงเสด็จมายังสุวรรณภูมิเพื่อประดิษฐานรอยพระพุทธบาท และกระท�ำ�

พุทธท�ำนาย 

เนื้อหาที่สัมพันธ์กับเรื่องราวของการประดิษฐานพระอุรังคธาตุ ปรากฏในตอนที่พระพุทธเจ้าประทับ�

บนดอยลูกหนงในเมืองหนองหานหลวง และทรงระลึกถึงพระมหากัสสปเถระ ในบัดนั้นพระมหากัสสปเถระ�

กเ็สดจ็มาเฝ้าทันที พระศาสดาจงึตรัสกบัพระมหากัสสปะวา “... “อุรงคฺธาตุก กสสฺปคิริ อปปฺตตฺรา” แล้วจงึผิน �

พระพักตร์ไปทางภูก�ำพร้า และตรัสว่า ดูรากัสสป ตถาคตนิพพานแล้ว เธอจึงน�ำเอาอุรังคธาตุไว้ที่ภูก�ำพร้า�

อย่าได้ละทิ้งค�ำตถาคตสั่งไว้...” (Fine Arts Department 1994, 49) 

2. เหตุการณ์การปรินิพพานของพระพุทธเจ้า

เนื้อหาที่เล่าเรื่องการปรินิพพานของพระพุทธเจ้าในต�ำนาน มีส่วนเพิ่มเติมจากพุทธประวัติในพระไตรปิฎก�

ที่พระมหากัสสัปะเดินทางมานมัสการพระบรมศพ และพระศาสดาได้กระท�ำพระปาฏิหาริย์ให้พระบาท�

เบื้องขวายื่นออกจากหีบทอง เพื่อการสักการะของพระมหากัสสปะนั้น ในอุรังคธาตุเพิ่มเติมเนื้อหาต่อไป�

จากตอนนี้โดยมีจุดประสงค์แสดงให้เหนความส�ำคัญของพระอุรังคธาตุและพระมหากัสสปะผู้ที่จะอัญเชิญ�

พระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดษิฐานบนภกู�ำพราวา “...ทันใดนัน้ พระอุรังคธาตุที่หุม้หอด้วยผ้ากัมพลก็ปาฏิหาริย์

เสด็จออกจากพระหีบทองมาประดิษฐานอยู่เหนือฝ่ามือเบ้ืองขวาแห่งพระมหากัสสปเถระอัครสาวก ทันใดนั้น

ไฟธาตุก็บังเกิดลุกเป็นเปลวขึ้นท�ำลายพระสรีระของพระศาสดา...” (Fine Arts Department 1994, 57)

ภายหลังพระธาตุพระพุทธเจ้าได้แสดงปาฏิหาริย์ในลักษณะเดียวกันนี้อีกครั้งในเหตุการณ์ที่พระมหากัสสปะ

ประดิษฐานพระอุรังคธาตุในอูบมุงบนภูก�ำพร้า 

3. เหตุการณ์การประดิษฐานพระอุรังคธาตุ

ภายหลังการถวายพระเพลิงพระพุทธสรีระ พระมหากัสสปะพรอมพระอรหันต์ 500 น�ำพระอุรังคธาตุไปประดิษฐาน

ที่ภกู�ำพรา มีพระยาสุวรรณภิงคาร พระยาค�ำแดง พระยาจุลมณีพรหมทัต พระยาอินทปฐนคร พระยานันทเสน 

เป็นประธานในการก่ออุโมงค์เพื่อประดิษฐานพระอุรังคธาตุ ขณะนั้นพระอุรังคธาตุที่หุ้มห่อไว้ด้วยผ้ากัมพล�

ทรงกระท�ำปาฎิหาริย์เสด็จออกมาประดิษฐานอยู่บนฝ่ามือก�้ำขวาของพระมหากัสสปเถระ 



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563162

��������������������������������������������������������������

ท�ำใหพระมหากัสสปะระลกึขึน้ได้ถงึพระบญัชาของพระพุทธเจ้าวา ใหประดษิฐานธาตุของพระองค์ไว้ ไม่ใหฐาปนา 

ดังว่า “...ครั้งนั้นพระมหากัสสปเถระเจ้าระลึกถึงพระพุทธวจนะที่พระศาสดาตรัสสั่งไว้ว ่าให้น�ำเอา�

พระอุรังคธาตุไปประดิษฐานที่ภกู�ำพรา พระศาสดามิได้ทรงสั่งใหฐาปนาไว้...” (Fine Arts Department 1994, 

69) จึงประดิษฐานไว ้ เพียงอย ่างเดียวไม ่ฐาปนา พระยาทั้ง 5 แสดงความปรารถนาขอให้ได ้ เป ็น�

พระอรหันต์ในชาติหน้า พระมหากัสสปเถระและพระอรหันต์ทั้ง 500 ก็เสด็จไปส่เมืองราชคฤห์เพื่อกระท�ำ�

ปฐมสังคายนา (Fine Arts Department 1994, 71) ส่วนพระยาทั้ง 5 ได้แยกย้ายกลับเมืองของตน 

4. การเสด็จมากระท�ำการสักการบูชาพระอุรังคธาตุ 

ภายหลงัที่พระยาทัง้ 5 เสดจ็กลบั พระอินทร์กบัวิสุกรรมเทวบุตร (พระวิษณ)ุ จงึเสดจ็มากระท�ำการสักการบชูา

พระอุรังคธาตุ พร้อมตกแต่งลวดลายให้สวยงาม แต้มรูปเทวบุตร พระอินทร์ พระจันทร์ พระอาทิตย์

พระยาทั้ง 5 ไว้ในอูบมุง 4 ด้านภายนอก และแต้มรูปอรหันต์ 500 พระยาศรีสุทโธทนะ มหามายา วิสาขา

เทวบุตรไว้ภายใน ทั้งนี้ในต�ำนานอุรังคธาตุไม่มีการระบุ พ.ศ. ที่พระอินทร์เป็นประธานในการตกแต่งอูบมุง�

(Fine Arts Department 1994, 55 - 82)

5. พระยาสุริยวงศาธรรมิกราชาธิราชเอกราช 

เนื้อหาตอนนี้ เล ่าถึง ประวัติอันยาวไกลของพระยาสุริยวงศาธรรมิกราชเอกราช ว่าในอดีตชาติ คือ

พระยาติโคตรบูร ป กครองเมืองสาเกต  ภายหลังก�ำเนิดเป็นพระยาสุริยวงศา ป กครองเมืองสาเกต ทร งยัง�

พระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรือง พระยาทั้งร้อยเอ็จพระนครที่อยู่แวดเมืองสาเกตได้กระท�ำพิธีบรมราชาภิเษก 

และขนานนามพระองค์เป็น “พระยาสุริยวงศาธรรมิกราชาธิราชเอกราช” (Fine Arts Department 1994, 

82 - 90) เมื่อจุติจึงไปก�ำเนิดเป็นพระยาสุมิตตวงศาราช เมืองมรุกขนคร ร่วมสมัยกับพระยาจันทบุรี

เมืองสุวรรณโคมค�ำ 

6. การก�ำเนิดแม่น�้ำสายต่าง ๆ โดยการกระท�ำของนาค 

อธิบายที่มาของดินแดนตาง ๆ ในสุวรรณภมูิ โดยผูกเปนนาคนิทาน เริ่มจากการเล่าถงึนาคที่เปนเพื่อนกัน 2 ตัว 

ในหนองแส คือ ธนะมลนาคกับพินทโยนกวตินาค เมื่อทั้งสองทะเลาะกันจึงเป็นเหตุให้สัตว์ทั้งหลาย�

ในหนองแสตาย พระอินทร์จึงให้วิสุกรรมเทวบุตรลงมาขับไล่นาค ธนะมูลนาคได้ขุดควักดินเพื่อหนี�

ออกจากหนองแส ทางที่ขุดควักนั้นกลายเป็นแม่น�้ำอู หรือแม่น�้ำอุรังคนที ไปอยู่ใต้ดอยกัปปนคีรี คือ ภูก�ำพร้า

ต่อมาได้ขุดควักไปถึงเมืองกุรุนทนคร แม่น�้ำส่วนนี้ได้ชื่อว่า แม่น�้ำมูลนที ส่วนพินทโยนกวตินาคขุดควักดิน�

เป็นแม่น�้ำพิง ส่วนนาคและเงือกอื่น ๆ ในหนองแสก็หนีไปตามแม่น�้ำไปอาศัยอยู่ในที่ต่าง ๆ ดังนี้ ศรีสัตตนาค�

ไปอยูเ่สมอดอยนันทกงัรี สุวรรณนาคหนีไปอยูท่ี่ปูเ่วียน พุทโธธปาปนาคอยู่ที่หนองบัวบาน ปัพพารนาคไปอยูท่ี่

ภู เขาหลวง สุกรขรนาหัตถีอยู ่ เวินหลอด ชีวายนาคได้คุ ้ยควักจากแม่น�้ำมลนทีออกเป็นแม่น�้ำอ ้อม�

เมืองพระยามหาสุรอุทกที่กินเมืองหนองหานหลวง พร้อมทั้งเมืองขุนขอมนครหนองหานน้อยไปถึงเมือง�

กุรุนทนคร ได้ชื่อว่า แม่น�้ำชีวายนที (Fine Arts Department 1994, 90 - 92) 



163

7. ประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าในดินแดนสุวรรณภูมิ

เล่าถึงการฐาปนาพระอุรังคธาตุของพระยาทั้ง 5 โดยเท้าความกลับไปในสมัยที่พระมหากัสสปะเดินทางกลับ�

สูเ่มืองราชคฤห์ภายหลังการประดิษฐานพระอุรังคธาตุแล้ว ที่เมืองราชคฤห์นัน้ ทานพบสามเณร 3 รป ซึง่ต่อมา

ได้ส�ำเรจเป็นพระอรหันต์ ชื่อ พุทธรักขิต ธรรมรักขิต และสังฆรักขิต เมื่อทั้ง 3 รูป ออกจากเมืองราชคฤห์�

มาอยู่ที่หนองกกใกล้กับภูเขาหลวง พระพุทธรักขิตจึงได้น�ำมหารัตนกุมาร 2 พี่น้องมาบวชในพระพุทธศาสนา �

เช่นเดียวกับพระธรรมรักขิตที่ได้น�ำมหาสุวรรณปราสาท 2 พี่น้องเข้ามาบวช และพระสังฆรักขิตก็ได้น�ำ�

เจ้าสังขวิชกุมารเข้ามาบวช ภายหลังกุมารทั้งหมดได้เป็นพระอรหันต์ มีนามว่า มหารัตนเถระ จุลรัตนเถระ �

มหาสุวรรณปาทเถระ จลุสุวรรณปาทเถระ และสังขวิชเถระตามล�ำดบั โดยอดีตชาติของมหารัตนเถระคือ พระยา

สุวรรณภิงคาร ปกครองเมืองหนองหานหลวง จุลรัตนเถระ คือ พระยาค�ำแดง ปกครองเมืองหนองหานน้อย

มหาสุวรรณปาทเถระ คือ พระยาจุลณีพรหมทัต จุลสุวรรณปาทเถระ คือ พระยาอินทปัฐนคร สังขวิชเถระ คือ 

พระยานันทเสน ปกครองเมืองศรีโคตรบูร ซึ่งได้ร่วมประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้ากับพระมหากัสสปะ 

ภายหลังพระอรหันต์ทัง้ 8 คือ อาจารย์ 3 ลกูศิษย์ 5 ได้เปนผูอ้ัญเชิญพระบรมธาตุหัวเหนาพระพุทธเจ้า 29 องค์ 

ธาตุเ ข้ียวฝาง 7 องค์ พระธาตุฝ ่าตีนขวา 9 องค์ จากเมืองราชคฤห์ไปประดิษฐานยังสถานที่ต ่าง ๆ

ในดินแดนสุวรรณภูมิ ได้แก่ พระธาตุหัวเหน่าประดิษฐานที่ภูเขาหลวง พระธาตุฝ่าตีนขวาประดิษฐาน�

ที่เมืองลาหนองคาย พระธาตุเข้ียวฝางประดิษฐานที่เวียงงัว 3 องค์ และที่หอแพ 4 องค์ ทัง้นีเ้มื่อมีการประดิษฐาน

พระธาตุพระพุทธเจ้านั้น ต�ำนานว่าตรงกับสมัยพระยาจันทบุรี (Fine Arts Department 1994, 92 - 145)

8. ฐาปนาเจดีย์พระธาตุพนม 

พระยาสุมิตตวงศา หรือพระยาสุริยวงศา หรือพระยาติโคตรบรู คือ ผูฐ้าปนาเจดีย์พระธาตุพนมตามพุทธท�ำนาย

ของพระพุทธเจ้า ดังค�ำที่ พระอรหันต์ทั้ง 5 ทูลพระองค์ว่า “...ภูก�ำพร้านั้นได้ชื่อว่า ดอยกัปปนคีรี พระพุทธเจ้า

เฉพาะซึ่งมหาราชเพื่อจะให้ได้ฐาปนาพระอุรังคธาตุ พระยาสุมิตตธรรมทรงเลื่อมใสจึงตรัสว่าโยมจะไป�

ก่อสร้างฐาปนา พระอรหันต์ทั้ง 5 ก็ถวายพระพระลาไปสู่ภูก�ำพร้า...” (Fine Arts Department 1994, 140) �

ในการฐาปนานัน้ มีพระยาสุมิตตวงศาเปนประธาน พรอมด้วยพระยาปุตตจุลณีพรหมทัต พระยาจุลอินทปฐนคร 

อมรฤาษี และโยธิกฤาษี ในขณะที่เสดจ็กลับเมืองมรุกขนคร ทรงทอดพระเนตรเหนตนรังที่พระพุทธเจ้าประทับ 

จึงได้ก่ออุโมงค์เหมือนอุโมงค์ที่บรรจุพระอุรังคธาตุ ครั้งนั้นพระอรหันต์ทั้ง 5 จึงได้น�ำเอาพระบรมธาตุสันหลัง

ของพระพุทธเจ้ามาฐาปนาไว้ เมื่อพระยาสุมิตตวงศาจุติแล้ว ไปเปนพระยาเมืองร้อยเอจประตสูืบพระพุทธศาสนา 

แล้วจุติไปบังเกิดในเมืองพาราณสี ออกบวชเป็นฤาษี ชื่อ สุมิตตธรรมฤาษี อยู่ในป่าหิมพานต์ (Fine Arts

Department 1994, 140 - 149)



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563164

��������������������������������������������������������������

9. พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชบูรณะพระธาตุพนม

เนื้อหาช่วงนี้ เริ่มด้วยการกล่าวถึงที่มาของต�ำนานอุรังคธาตุว่า พระอรหันต์ทั้ง 5 เป็นผู้แต่ง สถานที่แต่งคือ�

วัดแห่งหนงในเมืองร้อยเอจประต ต่อมาวิสุกรรมเทวบุตรได้น�ำเอาไปจารกใส่ลานทองไว้บนสวรรค์ช้ันดาวดึงส์ 

ครั้งถึงสมัยพระยาอภัยทุฎฐคามณีสร้างโลหะปราสาทในเมืองลังกาทวีป วิสุกรรมเทวบุตรจึงน�ำลานทองไปไว�้

ในโลหะปราสาท และเมื่อพระพุทธโฆษาจารย์ไปเมืองลังกาจึงได้จ�ำลองมาไว้ในเมืองอินทปัฐนคร ถึงสมัย�

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชทรงได้ทอดพระเนตรต�ำนานนี้ จึงได้เสด็จไปบูรณะพระธาตุพนม 

10. อายุสมัยการคัดลอกต�ำนานอุรังคธาตุ

พระยาศรีไชยชมพูเป็นผู้คัดลอกต�ำนานอุรังคธาตุ ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 4 พ.ศ. 2404 อาชญาเจ้าพระอุปราช�

ได้คัดลอกไว้ในพระพุทธศาสนา พระยาศรีไชยชมพนี้ น่าจะมีชีวิตอยู ่ในสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช

ดงันัน้ ต�ำนานอุรังคธาตุจงึควรมีอายุอย่างน้อยที่สุดในสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช ราวปลายพุทธศตวรรษที่ 21 

โครงสร้างเนื้อหาต�ำนานพระธาตุพนม (ส�ำนวนที่ 2) 

แบ่งโครงสร้างเนื้อหาได้ 5 ส่วน ดังนี้

1. อายุการสร้างพระธาตุพนม

ต�ำนานเริ่มตนด้วยการระบุวา พระธาตุพนมสรางขึน้ภายหลงัจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพานได้ 8 ปี ปลาย 7 เดือน 

ตรงกับเดือนสิบสอง ขึ้นวันพุธนักขัตตฤกษ์ชื่อว่า กัตติกา (Fine Arts Department 1967, 1) โดยเล่าเรื่องการ

เสด็จมาของพระมหากัสสปะพร้อมพระอรหันต์ 500 ตน น�ำเอาพระอุรังคธาตุมาสู่ภูก�ำพร้า แล้วจึงบรรจุไว้�

ในเค้าไม้โพธิ์ไทรก่อน จากนั้นพระยาทั้ง 5 จึงได้ก่ออบมุงใส่อุรังคธาตุ โดยได้แสดงล�ำดับการก่อสร้างอูบมุง �

และการบรรจุสิ่งของมีค่าต่าง ๆ ในอูบมุงโดยพระยาทั้ง 5 

เมื่อฐาปนาอุรังคธาตุในอมมุง พระธาตุจึงเสด็จออกผ้ากัมพลมาอยู ่ในฝ่ามือเบ้ืองขวาพระมหากัสสปะ

ยามนั้นท่านได้ระลึกถึงพุทธวจนะสั่งว่าให้เอาอุรังคธาตุไปไว้ที่ภูก�ำพร้า จึงฐาปนาพระธาตุบนภูก�ำพร้าตามค�ำ

พุทธวจนะ ดงัว่า “...บัดนี ้เราทัง้หลายฝากฐาปนนาตัง้ไว้เทอญ จงึตามค�ำพุทธวจนะสันนัน้เทอญ...” (Fine Arts

Department 1967, 3) ยามนั้นพระอุรังคธาตุจึงเสด็จเข้าไปส่อูบมุง พระยาทั้ง 5 แสดงความปรารถนา�

ขอใหได้เปนพระอรหันต์ในชาติหนา พระอรหันต์ทัง้ 500 มีพระมหากัสสปะเปนประธานจึงเสดจ็ไปทางอากาศ

สูเ่มืองราชคฤห์ “...เพราะวาจะสังคายนาธรรม...” (Fine Arts Department 1967, 5) ในต�ำนานพระธาตุพนม

ฉบับนี้ได้ระบุว่าเป็นการฐาปนา ไม่ใช่การประดิษฐานอย่างที่ปรากฏในต�ำนานอุรังคธาตุ 



165

2. การเสด็จมาของพระอินทร์เพื่อประดับตกแต่งอูบมุง

เล่าเรื่องภายหลังจากที่พระยาทั้ง 5 เสด็จกลับเมืองของตนแล้ว พระอินทร์และเทวดาจึงลงมาส่ภูก�ำพร้า�

สั่งให้กรรมเทวบุตรแต้มรจนาลายดอกลายเครือ รปเทวบุตร พระอินทร์ พระจันทร์ พระอาทิตย์ พระยาทั้ง 5 

ไว้ในอูบมุง 4 ด้านภายนอก และแต้มรูปอรหันต์ 500 พระเจ้าสุทโธทนะ พระนางมหามายา นางวิสาขา

และเทวบุตรไว้ภายใน รายละเอียดส่วนนี้เหมือนกับที่ปรากฏในต�ำนานอุรังคธาตุ แต่ไม่ระบุ พ.ศ. 

3. ประวัติศาสตร์การบูรณะพระธาตุพนม 

ใน พ.ศ. 200 พระยาศรีธรรมอโศกราชได้สร้างวิหารเจดีย์แปดหมื่นสี่พัน ยามนั้นพระยาพระยาสุมิตตวงศา�

ได้สร้างเจดีย์หลวงบนภูก�ำพร้าตามค�ำแนะน�ำของพระอรหันต์ 5 รูป (Fine Arts Department 1967, 8)�

พระองค์สละข้าโอกาส 3,333 คน ไว้รักษาพระธาตุพนม โดยหลังจากที่พระยาทุฏฐาคมิณี สร้างคูหาปราสาท

ล่วงไปได้ 300 ปี พระยามิลินทและมหานาคเสนจึงก�ำเนิด ต่อมาใน พ.ศ. 500 นิรุฐาราชได้เป็นพระยา�

เมืองมรุกขนครไม่นับถือพระรัตนตรัย สั่งให้กินปลากระเบนศีรษะเผือก เมืองจึงล่มเป็นหนองน�้ำใหญ่

เนื้อความตอนหนองหล่มไม่ปรากฏในต�ำนานอุรังคธาตุ

เมื่อพระยาทุฏฐาคมิณีสร้างคูหาปราสาทนั้น พระวิสุกรรมได้น�ำลานทองที่เขียนต�ำนานอุรังคธาตุไปไว้ใน�

คูหาปราสาท ตรงกับเหตุการณ์ที่พระยาคันธพานิช (พระยาจันทบุรี ) ตั้ งเมืองหนองคันเทเชื้อน�้ำ

ต่อมา เมื่อพระพุทธโฆษาจารย์ไปเมืองลังกาจึงได้น�ำลานทองมาไว้ในเมืองอินทปัตถะนคร ต่อมาใน จ.ศ. 882

(พ.ศ. 2063) พระโพธิสาราชกุมาร ลูกพระยาวิชุลราชอายุ 15 ปี เป็นพระยาแทนพ่อได้ 7 ปี รับเอาต�ำนาน�

พระอุรังคธาตุที่ชาวเมืองอินทปัตถะนครถวาย จึงเสด็จไปอุปัฏฐากพระเจดีย์ และสร้างวัดสวนเหนือภูก�ำพร้า 

ต่อมาเมื่อพระไชยเชษฐาธิราชได้รู้ความในต�ำนานจึงเสด็จไปอุปัฏฐานพระเจดีย์ 

4. ล�ำดับประวัติศาสตร์ลาว และการบูรณะพระธาตุพนม (Fine Arts Department 1967, 13)

จ.ศ. 1052 (พ.ศ. 2233)	เ จ้าราชครูหลวงโพนชะเม็กมาสร้างยอดพระธาตุพนม

จ.ศ. 1057 (พ.ศ. 2238)	เ จ้าจันทศรีสมุด ขึ้นครองราชย์ได้ 3 ปี 

จ.ศ. 1060 (พ.ศ. 2241)	พระ ไชยเข้าเมือง ทั้งนี้พระไชยน่าจะหมายถึงสมเด็จพระเจ้าไชยเสฏฐาธิราชที่ 2 

			   (พระไชยองค์เว้ หรือพระไชยองค์แว้)

จ.ศ. 1068 (พ.ศ. 2249)	 จันทลงไปโขง

จ.ศ. 1069 (พ.ศ. 2250)	น �้ำท่วมใหญ่



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563166

��������������������������������������������������������������

จ.ศ. 1070 (พ.ศ. 2251)	 ซ้อยสมุดทั้ง 2 มาเมืองคุกชายฟอง

จ.ศ. 1072 (พ.ศ. 2252)	 ไฟไหม้ทรงฝน 

จ.ศ. 1075 (พ.ศ. 2256) 	ป ีใส ครัวขึ้นตั้งเมืองคุก

จ.ศ. 1080 (พ.ศ. 2261) 	ป ีเสร็จ เมืองฮมคดจึงกวาดครัวออกเมืองหนองบัว

จ.ศ. 1088 (พ.ศ. 2269) 	ป ีสง้า เสิกเพี้ยปู่ โดยเพี้ยเป็นบรรดาศักดิ์เจ้านายและขุนนางกรมการลาว

จ.ศ. 1092 (พ.ศ. 2273) 	ป ีเสร็จ (ธาตุ) พนมแตก ข้าโอกาสหนีมาจ�ำปาศักดิ์ 2 ส่วนเหลือส่วนหนึ่ง

จ.ศ. 1098 (พ.ศ. 2279)	ป ีคีพนม และผ้าขาวพรรณนาแตกที่ซ�้ำเจ้าครูหลวงชะเม็ก จึงเอาครัวชาวโอกาส

			ทั   ้งหลายลงปาศักดิ์ ประมาณ 2 ส่วน ส่วนอยู่ค้างบ้านแดนดินส่วนหนึ่ง

จ.ศ. 1102 (พ.ศ. 2283)	อา ฆาฎสูญตะวันมืด ปีนั้นเจ้าท่งนฤพาน เจ้าท่งนี้คงหมายถึงกษัตริย์เมืองท่ง 

จ.ศ. 1107 (พ.ศ. 2288)	ป ีเป้า เจ้าครูหลวงโพนชะเม็กนฤพาน

จ.ศ. 1120 (พ.ศ. 2301)	ป ียี่ เมืองปาศักดิ์แตกศึก ศรีธาตุชาวโอกาสอันค้างอยู่ปาศักดิ์ ก็แตกพุ่งชาญ

			เมือ   งใหญ่ทุกบ้านน้อยเมืองไปใหญ่ทุกแห่ง บางทีก็คืนมาธาตุพนม 

จ.ศ. 1134 (พ.ศ. 2315) 	ป ีศรี ศึกอาวพระเจ้าลงมาท่าแร่ 

จ.ศ. 1140 (พ.ศ. 2321) 	 แตกไทย (ศึกเวียงจันทร์กับธนบุรี) ปีเสร็จ 

จ.ศ. 1176 (พ.ศ. 2357) 	ป ีกาพย์เดือน 5 ขึ้น 4 ค�่ำ วัน 5 เมืองโฮงไค่ พระยาหลวงนัคระพิธีตะราชาพาณี�

			ศรี   โคตรบองเจ้าเป็นประธาน สร้างก�ำแพงตีนพระมหาธาตุ หอข้าวพระแท่นบูชา�

			   4 ด้าน สร้างวัดกระตืบ สร้างก่อก�ำแพงอ้อมพระมหาธาตุเจ้ากับประตโขงถวาย�

			   ข้าโอกาสและก�ำหนดเขตแดนพระมหาธาตุเจ้า เนื้อหาตรงกับจารกหลักสิลาเลก�

			ที่พิพิธ   ภัณฑ์รัตนโมลีศรีโคตรบูร 

5. อายุสมัยการคัดลอกต�ำนานพระธาตุพนม (Fine Arts Department 1967, 15)

จ.ศ. 1200 (พ.ศ. 2381) ปกดยี่ เดือน 4 ขึน้ 9 ค�่ำ วันอังคาร เจ้าหมื่นสุทธิพงพานจารก เจ้าหมอมค�ำเปนผูเ้ขยีน

จอมหัวอกธาตุพนม และ พ.ศ. 2381 เจ้าสมเด็จขันตีเขียนสืบไว้ 



167

การวิเคราะห์โครงสร้างเนื้อหาของต�ำนานอุรังคธาตุและต�ำนานพระธาตุพนม

จากการแจกแจงโครงสร้างเนื้อหาต�ำนานอุรังคธาตุ พบว่า มีจุดประสงค์ที่จะอธิบายที่มาของบุคคลส�ำคัญ �

และสถานที่ส�ำคัญอันเกี่ยวข้องกับการเกิดข้ึน ตั้งอยู ่ เสื่อมสลาย และการบูรณะซ่อมแซมพระธาตุพนม �

โดยผูกเรื่องราวเข้ากับพุทธประวัติและประวัติพระพุทธศาสนา เป็นไปตามล�ำดับดังนี้ (1) การประดิษฐาน�

พระอุรังคธาตุในอบมุง มีพระมหากัสสปะเป็นประธาน ล้อกันไปกับพุทธประวัติตอนปรินิพพาน และประวัติ�

พุทธศาสนาตอนปฐมสังคายนา (พ.ศ. 1) (2) การตกแต่งลวดลายอูบมุง (ไม่ระบุ พ.ศ.) (3) การฐาปนาเจดีย์�

พระธาตุพนม มีพระสุมิตตธรรม เมืองมรุกขนครเป็นประธาน (ไม่ระบุ พ.ศ.) 

จากการแจกแจงโครงสร้างเนื้อหาต�ำนานพระธาตุพนม พบว่า ต�ำนานฉบับนี้เป็นการย่อต�ำนานอุรังคธาตุ�

เป็นไปตามล�ำดับดังนี้ (1) การประดิษฐานพระอุรังคธาตุใต้โคนต้นโพธิ์ไทร โดยพระมหากัสสปะ (พ.ศ. 8)                                  

(2) การฐาปนาพระอุรังคธาตุในอูบมุง มีพระมหากัสสปะเป็นประธาน (พ.ศ. 8) (3) การตกแต่งลวดลายอูบมุง 

(พ.ศ. 8) (4) การสร้างเจดีย์พระธาตุพนมให้องค์ใหญ่ขึ้น มีพระสุมิตตธรรม เมืองมรุกขนครเป็นประธาน �

(พ.ศ. 200) ล้อกับประวัติพระพุทธศาสนาตอนที่พระเจ้าอโศกมหาราชรวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าก่อเจดีย์ 

84,000 องค์ ส่วนท้ายต�ำนานได้เพิ่มเหตุการณ์ประวัติศาสตร์ส�ำคัญของล้านช้างมากระทั่งถึงสมัยที่มีการ�

เรียบเรียงต�ำนาน 

จากการแจกแจงโครงสรางเนือ้หาต�ำนานทัง้ 2 เล่ม จะเหน็ความไม่สอดคล้องกันของเนือ้หา โดยเฉพาะประเด็น

เรื่องอายุสมัยในการประดิษฐานพระธาตุพนม อายุสมัยในการฐาปนาพระธาตุพนม ซึ่งจะได้วิเคราะห์�

เป็นล�ำดับถัดไป 

ประวัติศาสตร์พระธาตุพนมในต�ำนาน ไม่ได้เริ่มเมื่อ พ.ศ. 8

เมื่อพิจารณาเนื้อหาเกี่ยวกับอายุสมัยการประดิษฐานพระอุรังคธาตุในต�ำนานทั้ง 2 เล่ม พบว่า แม้ในต�ำนาน�

พระธาตุพนมจะระบุตอนตนอย่างชัดเจนวา “พระธาตุพนมสรางใน พ.ศ. 8” แต่เมื่อตรวจสอบเนือ้หาในเล่มแล้ว 

พบเรื่องราวที่เปนหลกัฐานส�ำคัญซึง่ขดัแย้งกบัการก�ำหนดอายุสมัยข้างต้น กล่าวคือ เมื่อผู้แต่งต�ำนานพระธาตุพนม

กล่าวถึงเหตุการณ์ภายหลังจากที่พระอรหันต์ 500 รูป อันมีพระมหากัสสปะเป็นประธาน พร้อมพระยาทั้ง 5

ได้ฐาปนาพระอุรังคธาตุในอบมุงแล้ว พระมหากัสสปะและพระอรหันต์จึงกลับเมืองราชคฤห์เพื่อสังคายนาธรรม 

(Fine Arts Department 1967, 5) 



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563168

��������������������������������������������������������������

การสังคายนาธรรมนี้ หมายเฉพาะเจาะจงเป็นการสังคายนาพระไตรปิฎกครั้งแรก กระท�ำขึ้นภายหลัง 

จากท่ีพระพุทธเจ้าปรินิพพานได้ 3 เดือน ที่ถ�้ำสัตตบรรณคูหา ข้างเวภารบรรพต ใกล้กรุงราชคฤห์ 

มีพระมหากัสสปะเป็นประธาน มีพระเจ้าอชาตศัตรูเป็นองค์อุปถัมภ์ ใช้เวลาในการสังคายนารวบรวม 

พระธรรมวินัยอยู่ 7 เดือนจึงแล้วเสร็จ ดังนั้นระยะเวลาของการปฐมสังคายนานี้ จึงเกิดขึ้นใน พ.ศ. 1  

ดงันัน้ การเสดจ็มายงัภกู�ำพร้าเพ่ือบรรจพุระอรุงัคธาตใุนอบูมงุของพระมหากสัสปะทีเ่กดิขึน้ก่อนการสงัคายนา 

ก็ต้องเกิดขึ้นในช่วง พ.ศ. 1 เช่นเดียวกัน 

แม้ในต�ำนานพระธาตุพนมส�ำนวนที่ 2 จะระบุกว้าง ๆ เพียงเปนการสังคายนาธรรมเทานัน้ ไม่ได้จ�ำเพาะเจาะจง

ว่าเป็นครั้งใด แต่เมื่อพิจารณาเรื่องการสังคายนาในพระพุทธศาสนาแล้ว ก็ไม่ปรากฏว่ามีขึ้นใน พ.ศ. 8

หรือในระยะเวลาใกล้เคียงกัน โดยการสังคายนาครั้งที่ 2 มีข้ึนใน พ.ศ. 100 กระท�ำที่วาลิการาม เมืองเวสาลี �

แคว้นวัชชี พระสงฆ์มาประชุมร่วมกัน 700 รูป ด�ำเนินการอยู่เป็นเวลา 8 เดือน 

ในต�ำนานอุรังคธาตุได้กล่าวถงึเหตุการณ์นีอ้ย่างเจาะจงลงไปวาเปนการสังคายาครัง้ที่ 1 ดงัว่า “...แล้วพระอรหันต์

ทั้ง 500 ก็เสด็จไปส่เมืองราชคฤห์เพื่อกระท�ำปฐมสังคายนา...” (Fine Arts Department 1994, 71) �

ด้วยเหตุนี้ การสังคายนาอันเกี่ยวข้องกับพระมหากัสสปะที่ไม่ระบุชัดเจนในต�ำนานพระธาตุพนม จึงควรเป็น�

การกระท�ำปฐมสังคายนาใน พ.ศ. 1 เช่นกัน

ทัง้นี้ พระมหากัสสัปะผูเ้ปนประธานในการประดิษฐานพระอุรังคธาตุนัน้ ยงัปรากฏเปนประธานในการประดิษฐาน

พระธาตุดกูด�ำ้มีดเบ้ืองซ้าย (ไหปลาราข้างซ้าย) เกศาธาตุ (ผม) ทันตธาตุ (ฟัน) และโลมาธาตุ (ขน) ของพระพุทธเจ้า

ที่พระธาตุดอยตุง ตามที่ปรากฏในต�ำนานพระธาตุดอยตุงเมืองเชียงแสน ดังว่า “....มหากัสสปเถระเจ้าเอาธาตุ

พระพุทธเจ้า 500 พระองค์กับดูกด�้ำมีดและเกสาธาตุทันตธาตุโลมาธาตุ สรีรธาตุทังมวลใส่โกสแก้วปัทมราด�

ลกูหนึง่ไหย่เทาแม่พาด เอาผ้าจันทน์ล�ำหนึง่ยาว 8 วาออนละเอียดนักห่อธาตุพระพุทธเจ้า กส็ยองข้ึนมาแต่ลวง

อากาส มีอรหันต์ 500 เปนบริวาร มาเถิงนครเมืองยวนเชียงแสน...” (Fine Arts Department 1 942, 5)

โดยเหตุการณ์นี ้ในต�ำนานพระธาตุดอยตุงเมืองเชียงแสนเองกร็ะบุวา เกิดขึน้ภายหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน 

และมีการแจกพระบรมสารีริกธาตุไปยังบ้านเมืองต่าง ๆ คือ ใน พ.ศ. 1 เช่นกัน 

อาศัยเนือ้หาในต�ำนานอุรังคธาตุ และต�ำนานพระธาตุดอยตุงเมืองเชยีงแสน พอจะอนุมานได้ว่าการประดษิฐาน

พระธาตุพระพุทธเจ้า โดยมีพระมหากัสสปะเป็นประธานตามต�ำนานท้องถิ่นนั้น เกิดขึ้นใน พ.ศ. 1 โดยระบุ�

ช่วงเวลาเป็นภายหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน และก่อนที่จะมีการกระท�ำปฐมสังคายนา 



169

ประดิษฐานก่อนฐาปนา

เนื้อหาตอนหนงในต�ำนานอุรังคธาตุ ระบุว่า การน�ำพระอุรังคธาตุมาไว้ในอบมุงนั้น เป็นการประดิษฐานไว ้�

ไม่ใช่การฐาปนา ดังว่า  “...ครั้งนั้นพระมหากัสสปเถระเจ้าระลึกถึงพระพุทธวจนะที่พระศาสดาตรัสสั่งไว้ว่า�

ให้น�ำเอาพระอุรังคธาตุไปประดิษฐานที่ภูก�ำพร้า พระศาสนดามิได้ทรงสั่งให้ฐาปนาไว้...” จึงประดิษฐานไว�้

เพียงอย่างเดียวไม่ฐาปนา (Fine Arts Department 1994, 69) 

ส่วนเนื้อหาในต�ำนานพระธาตุพนม กลับระบุลงไว้อย่างชัดเจนว่า การบรรจุพระธาตุในอบมุงเป็นการฐาปนา �

ดังว่า “...บัดนี้ เราทั้งหลายฝากฐาปันนาตั้งไว้เทอญ จึงตามค�ำพุทธวจนะสันนั้นเทอญ...” (Fine Arts�

Department 1967, 3) 

ค�ำสองค�ำนี้มีนัยที่ต่างกัน โดยค�ำว่า “ประดิษฐาน” หมายถึง การตั้งไว้ ใช้แก่สิ่งที่เคารพนับถือ (Royal�

Academy 2002, 705) เช่น ประดิษฐานพระพุทธรปไว้ในโบสถ์ คือ ตั้งพระพุทธรปไว้ในโบสถ์ เป็นต้น

ส่วนค�ำวา “ฐาปนา” หมายถงึ การก่อสราง การแต่งตัง้ การซ่อมแซม การตัง้ข้ึน (Royal Academy 2013, 416) 

ด้วยเหตุนี้ การประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าตามความหมายของในต�ำนานอุรังคธาตุ คือ การวาง�

หรือตัง้พระธาตุไว้ในอบูมุง ตอมา จงึฐาปนาเจดยี์ครอบอบูมุงในภายหลงั แต่ในต�ำนานพระธาตุพนม การประดษิฐาน

พระธาตุพระพุทธเจ้ากระท�ำที่โคนต้นโพธิ์ไทรก่อน และฐาปนาไว้ในอูบมุง อย่างไรก็ตาม ในต�ำนานทั้ง 2�

ก็ระบุไว้อย่างชัดเจนว่า มีการประดิษฐานก่อนแล้วจึงมีการฐาปนาเป็นล�ำดับถัดไป

ท�ำไม ประธานสงฆ์ในการประดิษฐานพระอุรังคธาตุต้องเป็นพระมหากัสสปะ 

พระมหากัสสปะในพระพุทธศาสนานั้นมีหลายรูป รูปที่กล่าวถึงในต�ำนานอุรังคธาตุและต�ำนานพระธาตุพนม

คือ พระมหากัสสปะที่มีนามเดิมวา ปิปผลิ เปนบุตรของกปิลพราหมณ์เกิดที่หมบ้านมหาติตถะ ภรรยาชื่อ ภัททา 

ในวันที่ 8 หลังออกบวชได้บรรลุธรรม พระพุทธเจ้าทรงยกย่องเป็นเอตทัคคะด้านผู้ทรงธุดงควัตรพระองค์�

ทรงเป็นประธานท�ำสังคายนาครั้งที่ 1 

เหตุผลที่ปรากฏในต�ำนาน อันแสดงใหเหนถงึความสัมพันธ์ของการประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าใน พ.ศ. 1 

กับพระมหากัสสปะนั้น มีอยู่ดัวยกัน 2 เหตุผลส�ำคัญ คือ 

1. เป็นไปตามที่พระพุทธเจ้าทรงก�ำหนดไว้ก่อนแล้ว 

เหตุผลนี้ เป็นการระบุเจาะจงไปว่า ภารกิจนี้ต้องเป็นหน้าที่ของพระมหากัสสปะเท่านั้น เพราะเป็นค�ำบัญชา�

ของพระพุทธเจ้า ดังปรากฏในต�ำนานอุรังคธาตุว่า “...เมื่อทรงระลึกถึงพระมหากัสสปเถระ ท่านก็เสด็จมาเฝ้า

ทันที พระศาสดาจงึตรัสเทศนาแด่พระมหากัสสปะวา “อุรงฺคธาตุก กสสฺปคิริ อปปตตรา” ดงันีแ้ล้ว พระศาสดา

จึงผินพระพักตร์เฉพาะซึ่งภูก�ำพร้า จึงตรัสว่า ดูรากัสสป ตถาคตนิพพานแล้ว เธอจึงน�ำเอาอุรังคธาตุไว้�



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563170

��������������������������������������������������������������

ที่ภูก�ำพร้าที่นี้ อย่าได้ละทิ้งค�ำตถาคตสั่งไว้นี่เสีย...” (Fine Arts Department 1994, 49) หรือในต�ำนาน�

พระธาตุดอยตุงว่า “...เมื่อกาลตถาคตปรินิพพานไปแล้ว จุ่งหื้อมหากัสสปเถระเจ้า เอามหาธาตุพระตถาคตมา

ปะจุไว้ผาก้อนนี้ซงสันถานดั่งหมากนาวตัดเกิ่งที่นี้เทอะ...” (Fine Arts Department 1942, 3) หินหมากนาว�

ตัดกึ่ง คือ สถานที่ประดิษฐานพระธาตุดอยตุง ภายหลังการประดิษฐานพระธาตุดอยตุงแล้ว พระมหากัสสปะ�

ก็เสด็จกลับเมืองวิเทหรัญ ดังว่า “...มหากัสสปเถระเจ้าก็ยกยอคุนพระพุทธเจ้า  แล้วก็อธิถานคันธุงไว้บูชา�

ธาตุเจ้าก็หยู่อุปถากมหาธาตุเจ้าแล้วสยองเมือเมืองวิเทหรัญ แล้วก็นิพพานในถ�้ำชื่อกุกุติสิขิคีรีที่นั้น ก็มีตนบ่อ

เน่าตั้งหยู่เปนปรกติ เทวดาอินทพรหมรักสา ดอกไม้ก็บ่เหียวแห้งก็ยังหอมอยู่ประทีปก็บ่ดับ จักตั้งหยู่ตราบต่อ

เท้าพระเมตไตรโพธิสัตว์เจ้า...” (Fine Arts Department 1942, 7) 

พบข้อสังเกตบางประการในต�ำนานพระธาตุดอยตุง คือ การที่ผู ้แต่งต�ำนานเรียกเมืองซึ่งพระมหากัสสปะ�

ไปนิพพานว่า เมืองวิเทหรัญ แทนที่จะเรียกเมืองราชคฤห์ตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎกนั้น เมืองวิเทหรัญนี�้

น่าจะหมายถงึเมืองวิเทหรัฐ คือ เมืองหนองแส สันนิษฐานวาหมายถงึเมืองฮ่อ หรือยนูนาน โดยในเมืองยนูนาน

มีภูเขาลูกหนงชื่อว่า “จีจู ๋ซาน” แปลว่า เขาตีนไก่ ที่เชื่อว่าภายในถ�้ำบนภูเขาลูกนี้ บรรจุพระสรีระของ�

พระมหากัสสปะ ข้อความนีเ้ปนหลักฐานทางวรรณกรรมอันแสดงใหเหนคติความเชื่อรวมกันระหวางพุทธศาสนิกชน

ในยูนนานและชาวล้านนาในสมัยที่มีการแต่งต�ำนานนี้ เกี่ยวกับสถานที่นิพพานของพระมหากัสสปะว่า

คือ ภเูขาจีจูซ๋าน และเชื่อวาเมืองยนูนาน คือ เมืองราชคฤห์ ซึง่สะทอนใหเหนได้ว่าพุทธศาสนาในล้านนาโบราณ�

ได้รับอิทธิพลจากพุทธศาสนามหายานในจีน 

2. พระมหากัสสปะเป็นผู้รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้า 

เหตุผลนี้ ปรากฏในพระคัมภีร์ถูปวงศ์ ที่อ้างว่าพระมหากัสสปะเป็นผู้รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้า ดังว่า�

“...ตอมาพระมหากัสสปเถระเลง็เหนวาจะมีอันตรายแก่พระบรมธาตุจงึเข้าไปถวายพระพรตอพระเจ้าอชาตศัตร

ว่ามหาราชเจ้าควรจะบรรจุพระบรมธาตุซ่อนไว้จึงจะพ้นอันตราย พระเจ้าอชาตศัตรูก็ตรัสว่า ที่พระคุณเจ้าว่า

นั้นดีแล้ว การจัดการบรรจุพระบรมธาตุซ่อนไว้นี้ขอให้เป็นหน้าที่ของโยม แต่ว่าพระบรมธาตุนอกจากส่วนของ

โยมนี้ โยมจะเก็บรวบรวมได้อย่างไร พระเถระถวายพระพรตอบว่า มหาบพิตร การรวบรวมพระบรมธาตุมา�

ไม่ใช่หนาที่ของมหาบพิตร เปนหนาที่ของอาตมาภาพ...” (Fine Arts Department 1968, 38) เรื่องนีไ้ม่ปรากฏ

ในพระไตรปิฎกแต่อย่างใด มีจุดประสงค์เพื่ออธิบายที่มาของพระธาตุพระพุทธเจ้าซึ่งพระอโศกมหาราช�

ได้ขุดพบและอัญเชิญไปบรรจุไว้ในพระเจดีย์ 84,000 องค์ในเวลาต่อมา

จากเนื้อความในต�ำนานพระธาตุต่าง ๆ จึงสรุปการให้เหตุผลของผู้แต่งต�ำนาน ที่แต่งให้พระมหากัสสปะ�

เป็นประธานในการน�ำพระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดิษฐานยังที่ต่าง ๆ ภายหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน�

และก่อนที่จะมีการปฐมสังคายนา อาทิ พระธาตุดอยตุงกับพระธาตุพนมนัน้ คือ การเปนพระบญัชาของพระพุทธเจ้า

โดยตรง และการที่ทานมีความเกี่ยวข้องในการเปนผูเ้กบ็รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าในสมัยพระเจ้าอชาตศัตรู 

ท่านจึงมีความชอบธรรมในการน�ำพระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดิษฐานไว้ยังสถานที่ต่าง ๆ ที่พระพุทธเจ้า�

ได้ทรงท�ำนายไว้ 



171

ช่วงเวลาใดอีกบ้าง ที่เหมาะสมกับการอัญเชิญพระธาตุพระพุทธเจ้ามาประดิษฐานไว้ในดินแดนต่าง ๆ 	 

นอกจากช่วงเวลาของพระมหากัสสปะแล้ว ยังพบว่ามีการอัญเชิญพระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดิษฐานตาม�

พุทธท�ำนายอยูใ่นต�ำนานพระธาตุตาง ๆ ของล้านนาอีกช่วงเวลาหนึง่ ซึง่มีความสัมพันธ์กบัประวัติพระพุทธศาสนา 

โดยประวัติพุทธศาสนาตอนส�ำคัญที่ปรากฏในต�ำนานพระธาตุหริภุญชัย (Fine Arts Department 1942,�

34 - 35) มีดังนี้ว่า 

พ.ศ. 1 อรหันตเจ้าทัง้หลาย 500 ตนมีพระมหากัสสปะเปนประธานสังคายนาพระไตรปฎก ใช้เวลา 7 เดือน 

พ.ศ. 3 พระยาอชาตศัตรูตัดโบราณศักราช 420 ตั้งศาสนาสักราชที่ 1

พ.ศ. 100 ศาสนศักราชที่ 98 อรหันตเจ ้าทั้งหลายได ้ 700 ตน มีพระยสะและพระสัพพกามีเถระ�

	 เป็นประธานสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งที่ 2 นาน 8 เดือน

พ.ศ. 218  ศาสนศักราชที่ 216 พระยาศรีธัมมาโศกราชขึ้นปกครอง 

พ.ศ. 226 ศาสนศักราชที่ 224 อรหันตเจ้าทั้งหลาย 1000 ตน มีมหาโมคคลีบุตรติสสแถระเจ้าเป็นประธาน �

	 สังคยนาพระธรรมวินัยครั้งที่ 3 นาน 9 เดือนจึงเสร็จ 

พ.ศ. 236 ศาสนศักราชที่ 234 มหามหินทเถระเจ้าไปลังกาทวีป 

พ.ศ. 400 ศาสนศักราชที่ 398 อรหันตเจ้าทั้งหลาย 500 กระท�ำอัตถกถาพระวินัย ที่เมืองอันธนคร

พ.ศ. 500 ศาสนศักราชที่ 498 พระยามิลินทเกิดมาช�ำระศาสนา

พ.ศ. 600 ศาสนศักราชที่ 598 พระพุทธโฆษาจารย์ไปลังกาทวีป แปงวิสุทธิมัคแล้วแปงธรรมทั้งปวงในมคร�

	    เป็นภาษาสีหล 

พ.ศ. 623   ศาสนศักราชที่ 622 พระยาตรีจักขัมราชตัดมหาสักราช 

พ.ศ. 1070 มหาสักราชได้ 448 อภิเษกนางจามเทวีให้กินเมืองละพูน 

แล้วล�ำดับเหตุการณ์ข้างต้น มีช่วงเวลาใดบ้างที่เหมาะสมให้เกิดการอัญเชิญพระธาตุพระพุทธเจ้าไปยัง�

ดินแดนต่าง ๆ 



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563172

��������������������������������������������������������������

ทัง้นีจ้ากการตรวจสอบข้อมลูการประดษิฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าในต�ำนานพระธาตุล�ำปางหลวง พบช่วงเวลา

ในการประดิษฐานพระธาตุ ตรงกับ พ.ศ. 218 ดังว่า “...แล้วพระสั่งว่า เมื่อกูตถาคตนิพพานไปนานได้ 218 ปี 

ยงัมีพระอรหันต์ 2 ตน ๆ หนึง่ชื่อวา กุมารกัสสปะ จกัเอาธาตุหนาผาก เมติยเถรจกัเอาธาตุล�ำคอกกู�ำ้หนาก�ำ้หลงั

มาจไุว้ที่หมื่นชะแลเจติยที่นีจ้กัผากตเปนเจติยค�ำจกัได้ชื่อวา ลัมพกัปป หมื่นชะแล...” (Fine Arts Department 

1942, 62)

เช่นเดียวกับต�ำนานพระธาตุดอยปูภูทับ เมืองลองและแหลมรี ที่ระบุการประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้า�

ในเจดีย์เมืองลองว่าตรงกับ พ.ศ. 220 ดังว่า “...ในเมื่อพระพุทธเจ้านิพพานไปแล้วได้ 220 ปีนั้น ยังมีพระยา�

ตนหนึ่งชื่อ สรีธัมอโศกราช กับพระยาเมืองน้อยทั้งหลายเปนบริวารกับทั้งอรหันตเจ้า 500 ปลายตนหนึ่ง �

กับทั้งเทวดาทั้งหลายก็เอาเสลาตุเจ้า 3 องค์ ๆ หนึ่งอยู่กระหม่อมพระเจ้า สององค์นั้นอยู่จอมบ่าแห่งพระเจ้า �

มีสันถานเหมือนดงัหินหัวปลาคอปลาช่อนนัน้แล ธาตุ 3 องค์นัน้ไหย่เทาหนวยหมากบ้าหนัก 5 บาท เอามาบรรจุ

ไว ้ในเมืองเววาทภาสิตคือว่าเมืองลองนั้นแล ไนเมืองลองที่นั้นมี 3 แห่งแล แห่งหนงชื่อว ่า เทวนิคม�

ไทยว่าดอยขวยปูแช่ฟ้า แห่งหนงชื่อ พัพตรัฐ ไทยว่าดอยภูทบ มีฟากน�้ำก�้ำวันออกแห่งบ้านอัมพคาม�

ไทยว่าบ้านมวงแล แห่งหนึง่ชื่อปรูทีปกะ ไทยว่าดอยรีเลียม คือวาแหลมรีแล...” (Fine Arts Department 1942, 

91) 

ในต�ำนานพระธาตุช่อแฮเมืองแพร่เอง ก็ระบุว่า การประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าในพระธาตุช่อแฮ�

มีข้ึนใน พ.ศ. 218 ดังว่า “...พระพุทธเจ้านิพพานไปแล้วได้ 218 วัสสา ยังมีพระยาตนหนงชื่อ ธัมมอสกราช�

กับท้าวพระยาทั้งหลายในสกลชมพทวี ก็ก่อเจติยะได้ 84,000 หลัง แล้วก็หื้อชุมนุมอรหันต์ทังหลายมาแล้ว �

พระยากห็ือ้ช่างเงินช่างค�ำแก้วแปงโกสแก้วโกสค�ำโกสเงิน แล้วกเ็อาธาตุพระพุทธเจ้าใสในโกสฝงูนัน้ แล้วกบ็ชูา

สักการะสิน้ 7 วัน แล้วพระยาและอรหันตเจ้าทังหลายจงึอธิถานวา เจ้ากเูมื่อยงัทรมานอยูส่ั่งสอนสัตว์โลกวันนัน้ 

ไปในที่ใด ๆ หมายว่าจักไว้ธาตุแห่งตนเมื่อก่อนแลมีธาตุเจ้ากูจุ ่งไปตั้งอยู ่ในที่นั้น ๆ เทอะ เมื่อพระยา�

และอรหันตเจ้าอธิถานแล้วดั่งนี้ ธาตุพระพุทธเจ้าก็เสด็จไปลวงอากาศกางหาว ไปตั้งอยู่ในที่นั้น ๆ ชุ่แห่งแล...” 

(Fine Arts Department 1942, 103 - 104) 

“...เมืองเจื่องเรานีม้ี 22 ขะอบ คือวา เมืองหริภุญชัยแห่งหนง ในดอยป่าบ่ดายเมืองค้องแห่งหนง ในดอยยางเพา

แห่งหนึ่ง ในดอยผาด่านแช่นายแห่งหนึ่ง ในดอยถ�้ำคดแห่งหนึ่ง ในดอยเหียงเมืองเซิงแห่งหนึ่ง ในดอยเต้า�

แห่งหนง ในดอยหลังเชียงฮายแห่งหนง ในพงกวาวเรียงแห่งหนง ในแม่ยางเง้ียวแห่งหนง ในดอยชะเลียงทางน�ำ้

แห่งหนง ในดอยแมดเมืองชันแห่งหนง ในบ้านเทิมเมืองพงแห่งหนง ในดอยปะเหียงละครแห่งหนง ใน ดอย�

โกสียธัชชบรรพต เมืองพลนครแห่งหนึ่ง ทั้งมวลเปน 22 แห่งนี้แล...” (Fine Arts Department 1942, 104)

ส�ำหรับต�ำนานพระธาตุแช่แห้งเมืองน่าน ระบุวา มีการประดษิฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าที่เมืองน่านใน พ.ศ. 218 

ดงัว่า “...เมื่อพระเจ้านิพพานไปแล้วเหิงนาน ศาสนาพระองค์กาลล่วงได้ 218 ปี ยงัมีมหากษัตริย์ตนหนงเปนชาติ

ราชวงศ์ชื่อ อโศกราชาเสวย เมืองปาตลีบุตร (ปาฏลีบุตร) ปราบชมพูทวีป มีศรัทธาสร้างศาสนาชินธาตุ�

แปดหมื่นสี่พันหลังไว้ทุกเมือง ถึงเมืองนันทบุรีมาจุธาตุที่ภูเพียงถ้วย 3 ทีเล่าแลฯ...” (Fine Arts Department 

1967, 74)



173

พ.ศ. 218 มีเหตุการณ์ส�ำคัญเกี่ยวกับประวัติศาสตร์พุทธศาสนาเหตุการณ์ใดเกดิขึน้ จงึได้มีการอัญเชญิพระธาตุ

พระพุทธเจ้าไปยังดินแดนต่าง ๆ ในช่วงเวลานี้ 

จากการวิเคราะห์ พบว่า ในช่วง พ.ศ. 200 หรือ พ.ศ. 218 หรือ พ.ศ. 220 นั้น เป็นช่วงเวลาที่มีเหตุการณ์�

พระเจ้าอโศกมหาราชรวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าแล้วสร้างเจดีย์บรรจุพระธาตุพระพุทธเจ้า 84,000 องค์�

ดังนั้น บางส ่วนของพระธาตุพระพุทธเจ ้าที่รวบรวมเหล่านี้ ได ้ เสด็จมายังล ้านนาตามค�ำอธิษฐาน�

ของพระเจ้าอโศกมหาราชตามที่ปรากฏในต�ำนานพระธาตุช่อแฮเมืองแพร หรือมีพระอรหันต์น�ำมาประดิษฐาน�

ไว้ตามที่ปรากฏในต�ำนานพระธาตุล�ำปางหลวง และต�ำนานพระธาตุดอยปูภูทับ เมืองลองและแหลมรี เป็นต้น 

การใหความส�ำคัญกบัเหตุการณ์การเกบ็รวมรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช วาเปนสาเหตุ

ส�ำคัญที่ให้เกิดการแพร่กระจายของพระธาตุไปยังดินแดนต่าง ๆ นี้ มีลักษณะเดียวกับการอธิบายเหตุผล�

ของการแพร่กระจายพระธาตุพระพุทธเจ้าในสมัยพระมหากัสสปะ ว่าเกิดจากการเก็บรวบรวมของท่าน 

ในต�ำนานเกี่ยวกับการสร้างพระธาตุพนมเอง ก็ปรากฏการเลือกที่จะกล่าวเชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่าง�

ประวัติพระพุทธศาสนากับการประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้า กล่าวคือ ในต�ำนานพระธาตุพนม ระบุว่า �

พระยาสุมิตตราชได้สร้างเจดีย์พระธาตุพนม ใน พ.ศ. 200 (Fine Arts Department 1967, 8 - 9)

ซึ่งก�ำหนดให้ตรงกับเวลาที่พระเจ้าอโศกมหาราชรวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าแล้วสร้างเจดีย์บรรจุพระธาตุ

พระพุทธเจ้า 84,000 องค์ เช่นกัน

โอกาสในการประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าในล้านนาและล้านช้าง

จากการวิเคราะห์ข้างต้น จงึพบว่าโอกาสหรือช่วงเวลาที่เหมาะสม ซึง่จะมีการน�ำพระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดิษฐาน

ในดินแดนต่าง ๆ 2 ช่วงเวลา คือ

1. พ.ศ. 1 ภายหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน และภายหลังจากที่พระเจ้าอชาตศัตรูทรงให้พระมหากัสสปะ

รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้า มีพระมหากัสสปะเป็นประธานน�ำพระธาตุพระพุทธเจ้ามาประดิษฐานใน�

พระธาตุดอยตุง และพระธาตุพนม 

2. พ.ศ. 200 หรือ พ.ศ. 218 หรือ พ.ศ. 220 ภายหลงัจากที่พระเจ้าอโศกมหาราชได้รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้า

จากที่ต่าง ๆ และสร้างเจดีย์ 84,000 องค์ เพื่อบรรจุพระธาตุพระพุทธเจ้านั้น 

ทัง้นีไ้ม่ปรากฏในต�ำนานฉบับใด ว่ามีเหตุการณ์ส�ำคัญทางพระพุทธศาสนาใน พ.ศ. 8 ที่จะเปนเหตุใหเกดิการน�ำ

พระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดิษฐานยังที่ต่าง ๆ 



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563174

��������������������������������������������������������������

พ.ศ. 8 ในต�ำนานพระธาตุพนม มาจากไหน

เช่นนั้นแล้ว ท�ำไมในต�ำนานพระธาตุพนม จึงระบุตั้งแต่ต้นว่า พระธาตุพนมประดิษฐานและฐาปนาพร้อมกัน�

ใน พ.ศ. 8 จากข้อเขียนของพระเทพรัตนโมลี อดีตเจ้าอาวาสวัดพระธาตุพนม ที่ท่านระบุว่า ได้พบหนังสือก้อม

ต�ำนานพระธาตุพนมย่อ ซึ่งมีเนื้อหาตอนหนึ่งระบุว่า “...เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว 7 ปี ปลาย 7 เดือน 

เดือน 12 เพญ วันพุธ พญาอินทร์เป็นประธานน�ำหมู่เทพทั้งหลายทั่วสากลจักรวาลมาท�ำการฉลองสมโภช�

ตลอดคืน แล้วสั่งใหเทวรักษา รักษาทัง้ 6 ทิศ คือ เพิ่มทิศเบือ้งบนและเบือ้งล่าง รวมทัง้หัวหนาเปน 4,006 พระองค์ 

มีเทพมเหศักด์ิอีก 3 ตนรักษา...” (Phratheprattanamoli 1979, F) แม้ท่านจะไม่ได้ให้รายละเอียด�

ของหนังสือก้อมต�ำนานพระธาตุพนมย่อทัง้หมด แต่กเ็ปนเคาพอท�ำใหมองเหนได้ว่า พ.ศ. 8 ในต�ำนานพระธาตุพนม �

น่าจะได้รับอิทธิพลจากหนังสือก้อมต�ำนานพระธาตุพนมย่อที่พระเทพโมลีแสดงไว้ จึงระบุว่าพระธาตุพนม�

สร้างใน พ.ศ. 8 

ทว่าระยะเวลาในต�ำนานทั้งสองเล่ม ก็ยังมีข้อแตกต่างกันอยู่ กล่าวคือ ในต�ำนานพระธาตุพนม ระบุว่า

เป็น พ.ศ. 8 ปลาย 7 เดือน แต่ในหนังสือก้อมต�ำนานพระธาตุพนมย่อ ระบุว่า เป็น พ.ศ. 7 ปลาย 7 เดือน

และไม่ใช่การฐาปนาพระธาตุพระพุทธเจ้าในอบมุง ทวาเปนเหตุการณ์การตกแต่งอบูมุงที่มีพระอินทร์เปนประธาน

ทัง้นี้ หากน�ำเหตุการณ์ในต�ำนานทัง้ 3 เล่ม มาเรียงล�ำดบัเหตุการณ์ส�ำคัญ 3 ตอนของประวัติศาสตร์พระธาตุพนม 

จะพบนัยที่ซ่อนอยู่อย่างชัดเจน ดังนี้

ต�ำนานอุรังคธาตุ เริ่มจาก การประดิษฐานพระอุรังคธาตุในอบมุง โดยพระมหากัสสปะเป็นประธาน (พ.ศ. 1) 

การตกแต่งอูบมุง โดยพระอินทร์ (ไม่ระบุ พ.ศ.) การฐาปนาเจดีย์พระธาตุพนม โดยพระยาสุมิตตราช�

(ไม่ระบุ พ.ศ.) 

ต�ำนานพระธาตุพนม เริ่มจาก การประดิษฐานพระอุรังคธาตุใต้โคนโพธิ์ไทร โดยพระมหากัสสปะ (พ.ศ. 8) �

การฐาปนาพระอุรังคธาตุในอบูมุง โดยพระมหากัสสปะเปนประธาน (พ.ศ. 8) การตกแต่งอูบมุง โดยพระอินทร์ 

(พ.ศ. 8) การบูรณะพระธาตุพนม โดยพระยาสุมิตตราช (พ.ศ. 200) 

หนังสือก้อมต�ำนานพระธาตุพนมย่อ เริ่มจาก การประดิษฐานพระอุรังคธาตุในอูบมุง โดยพระมหากัสสปะ�

เป็นประธาน (พ.ศ. 1) การตกแต่งอูบมุง โดยพระอินทร์ (พ.ศ. 7 ปลาย 7 เดือน) การฐาปนาเจดีย์พระธาตุพนม �

โดยพระยาสุมิตตราช (พ.ศ. 500)

การที่ต�ำนานพระธาตุพนมย่นย่อเหตุการณ์ส�ำคัญข้างต้นไว้ใน พ.ศ. 8 ทั้งหมดนั้น ถูกกระท�ำพร้อมกับการ�

สรางเนือ้หาที่เปนค�ำอธิบายขึน้มารองรับเพิ่มเติม กล่าวคือ ในต�ำนานพระธาตุพนมใหเหตุผลว่าการประดษิฐาน�

พระธาตุที่เกิดข้ึนก่อนการฐาปนานั้นถูกกระท�ำไว้ที่โคนโพธิ์ไทร ซึ่งเป็นเนื้อหาที่ไม่ปรากฏในต�ำนานอุรังธาตุ�

และหนังสือก้อมต�ำนานพระธาตุพนมย่อ และให้เหตุผลของการฐาปนาว่าเป็นค�ำบัญชาของพระพุทธเจ้า �



175

ซึ่งเดิมในต�ำนานอีก 2 ส�ำนวนที่เหลือระบุว่า ค�ำบัญชาของพระพุทธเจ้าคือ การประดิษฐานไม่ใช้ฐาปนา �

ที่ส�ำคัญในหนังสือก้อมต�ำนานพระธาตุพนมย่อได้ระบุเหตุการณ์การตกแต่งอบูมุงว่าเปน พ.ศ. 7 ปลาย 7 เดือน �

(พ.ศ. 8) โดยเมื่อพิจารณาล�ำดบัเนือ้หาในช่วงนีพ้บว่า มีลกัษณะติดต่อกัน คล้ายกับเปนเหตุการณ์ที่ตอเนื่องกัน 

โดยไม่ถูกคั่นด้วยช่วงเวลา ด้วยเหตุนี้จึงสันนิษฐานว่าผู้แต่งต�ำนานพระธาตุพนมได้สรุปเหตุการณ์ทั้งหมด�

ว่าเกิดขึ้นพร้อมกันใน พ.ศ. 8 ส่งผลให้ผู้แต่งไม่อาจระบุการสังคายนาพระธรรมวินัยว่าเป็นครั้งที่เท่าไหร่ �

เพราะหากระบชุดัเจนวาเปนปฐมสังคายนา กจ็ะขดัแย้งกบัเรื่องราวในพระไตรปฎก ในสวนเรื่องการฐาปนาเจดย์ี

พระธาตุพนมโดยพระยาสุมิตตราช ที่ต�ำนานพระธาตุพนมก�ำหนดไว้ใน พ.ศ. 200 และในหนังสือก้อมต�ำนาน

พระธาตุพนมย่อ ระบุเปน พ.ศ. 500 กเ็พื่อใหสอดคล้องกับประวัติพระพุทธศาสนาตอนที่พระเจ้าอโศกมหาราช

รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าและสร้างเจดีย์บรรจุ ใน พ.ศ. 200 กับตอนที่พระนาคเสนเกิดใน พ.ศ. 500 �

ซึ่งทั้งสองถือเป็นเหตุการณ์ส�ำคัญทางประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาเช่นกัน แต่ความน่าจะเป็นไปได้น่าจะเป็น 

พ.ศ. 200 มากกว่าตามเหตุผลที่ได้อธิบายข้างต้น 

เมื่อ พ.ศ. 8 ถูกระบไุว้ตอนตนของต�ำนานพระธาตุพนม ประกอบกบัในต�ำนานอุรังคธาตุกไ็ม่ได้ระบุ พ.ศ. ที่ชดัเจน 

ผู้อ่านต้องตีความเองโดยอาศัยประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา ข้อความที่ชัดเจนซึ่งมองเหนได้ง่ายโดยไม่ต้อง�

ตีความใด ๆ เกี่ยวกับอายุสมัยการสร้างพระธาตุพนมที่ระบุว่าสร้างใน พ.ศ. 8 ในต�ำนานพระธาตุพนมถูกท�ำให้�

ได้รับการยอมรับได้ง่ายกว่า ซึ่งจะเหนได้ในบทวิเคราะห์ประวัติศาสตร์พระธาตุพนมในทางวิชาการอย่างเป็น

ระบบในอุรังคธาตุ (ต�ำนานพระธาตุพนม) ฉบบัพิมพ์เนื่องในการสัมมนาทางวิชาการเรื่องวรรณกรรมสองฝ่ังโขง 

พ.ศ. 2537 ที่ได้แจกแจงล�ำดับเหตุการณ์เริ่มจาก (1) ก่อนพระพุทธเจ้านิพพาน (2) หลงัจากพระพุทธเจ้านิพพาน 

8 ป (3) รวมระยะเวลาเดยีวกันกบัพระเจ้าอโศก (4) สมัยราชอาณาจกัรลาวล้านช้าง (Fine Arts Department 

1994, 6 - 13) จึงเป็นการสรุปตอกย�้ำเนื้อความที่ว่า พระธาตุพนมสร้างใน พ.ศ. 8 ให้มีความหนักแน่น�

มากยิ่งขึ้น แม้จะมีข้อสังเกตของพระเทพรัตนโมลี อดีตเจ้าอาวาสวัดพระธาตุพนม ออกมาในช่วงเวลานั้นว่า

พ.ศ. 7 ปลาย 7 เดือน (พ.ศ. 8) เป็นปีที่มีการสลักรูปที่อบมุงก็ตาม แต่ก็ไม่มีน�้ำหนักมากพอที่จะท�ำให้ผู้คน�

ในวงกว้างเชื่อถือได้ ถึงปัจจุบันก็เลยเชื่อกันว่าพระธาตุพนมสร้าง พ.ศ. 8 

สรปุ

ในการใช้หลักฐานประเภทต�ำนานวิเคราะห์อายุสมัยของประวัติศาสตร์พระธาตุพนม ได้ข้อสรุปดังนี้ว่า�

พระมหากัสสปะเป็นประธานอัญเชิญพระอุรังคธาตุมาประดิษฐานในอูบมุงบนภูก�ำพร้าเมื่อ พ.ศ. 1

ก่อนการกระท�ำปฐมสังคายนา ต่อมาใน พ.ศ. 7 ปลาย 7 เดือน หรือ พ.ศ. 8 ปลาย 7 เดือน จึงมีการตกแต่ง�

อบูมุงใหงดงาม มีพระอินทร์เปนประธาน ต่อมาใน พ.ศ. 200 พระยาสุมิตตราช เมืองมรุกขนคร จงึได้ฐาปนาเจดีย์�

พระธาตุพนม 

เหตุผลที่เชื่อว่าเป็น พ.ศ. 1 มี 2 เหตุผล คือ 1. เป็นไปตามเนื้อหาที่ระบุในอุรังคธาตุและต�ำนานพระธาตุพนมว่า 

เมื่อประดิษฐานพระธาตุพระพุทธเจ้าแล้ว พระมหากัสสปะได้เสด็จกลับไปกระท�ำปฐมสังคายนา ใน พ.ศ. 1



ปีที ่11 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธนัวาคม 2563175

��������������������������������������������������������������

และ 2. ระเบียบเวลาที่มีการน�ำพระธาตุพระพุทธเจ้าไปประดิษฐานยังดินแดนตาง ๆ อันเปนแบบแผนการเขียน

ต�ำนานล้านนาล้านช้างพบว่า มี 2 ช ่วงเวลา คือ พ.ศ. 1 ภายหลังจากพระพุทธเจ ้าปรินิพพานโดย�

พระมหากัสสปะเป็นประธาน เช่น พระธาตุดอยตุง และพระธาตุพนม และใน พ.ศ. 200 หรือ พ.ศ. 218 หรือ

พ.ศ. 220 ภายหลังจากที่พระเจ้าอโศกมหาราชได้รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้าและก่อเจดีย์ 48,000 องค์แล้ว

เช่น พระธาตุหริภุญชัย พระธาตุล�ำปางหลวง พระธาตุเมืองแพร่ และพระธาตุเมืองน่าน เป็นต้น 

เหตุผลที่พระมหากัสสปะต้องเป็นประธานในการอัญเชิญพระธาตุพระพุทธเจ้ามาประดิษฐานบนภูก�ำพร้า �

มี 3 เหตุผล คือ 1. เป็นไปตามพระบัญชาของพระพุทธเจ้าก่อนปรินิพพาน 2. ท่านเป็นพระสงฆ์รปเดียว�

ในพระพุทธศาสนาที่ในขณะกราบพระสรีระพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์ทรงแสดงปาฏิหาริย์ยื่นพระบาทขวา�

ออกจากหีบพระบรมศพ ซ่ึงแสดงให้เหนถึงความส�ำคัญของท่าน 3. ท่านเป็นผู้รวบรวมพระธาตุพระพุทธเจ้า�

ให้กับพระเจ้าอชาติศัตรู เพื่อรอเวลาที่พระธาตุจะแพร่กระจายออกไปอีกครั้งในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช 



176

References

Fine Arts Department. Prachum Tamnan Phra That Phak Thi 1. [Including the legend of �

	 relics vol.1]. Printed in funeral of Mrs. Khae Fusak. Phranakhon: phanitsuphaphon, 1942.�

________. Prachum Tamnan Phra That Phak Thi 2. [Including the legend of relics vol.2].�

Printed in funeral of police lieutenant colonel Salap Kiatsu. Phranakhon: phrachan, 

1967.

________. Phrakhamphi Thupwong Tamnan Wa Duai Kan Sang Phra Sathup Chedi. [Thapa 

Wong, the legend of building a stupa]. Printed in funeral of Anu Thongkhaimuk.�

Phranakhon: nontha chai, 1968.

________. Urangkha That Tamnan Phra That Phanom. [ Urangkhthat, the legend of Phra That 

Phanom]. Printed in the Mekong Symposium academic seminar. Bangkok: Ruenkaew, 	

1994.

Phratheprattanamoli. “The opinion of the Abbot of Wat Phra That Phanom”. pramuan�

hetkan, F.

Phra That Phanom Hak Phang Lae Kan Sang Phra That Phanom Ong Mai Chut. [Process of Phra 

That Phanom is broken and the creation of the new Phra That Phanom]. Printed in 

the containment of the Urangkathat, Nakhon Phanom: Wat Phra That Phanom, 1979.

Wadsanasong, P. “Thāt Phanom : Khat Chak Bang Ton Khong Khokhian Doi Re Chi Nan Loe 

Me”. [That Phanom: Excerpted from some parts of the writings by Reginand Lemay].�

Mueang Boran Journal Special edition That Phanom, 1975.

Pumpongphaet, V. “Khomun mai thi dai chak charuek nai phra that phanom”.�

[New information obtained from the inscriptions in Phra That Phanom]. Silpakorn 	

Journal 20. No. 1 – 2 (May/July 1979).

Royal Academy. Photchananukrom Chabap Ratchabandit Sathan. [Royal Society Dictionary]. 

Bangkok: Siriwatthana, 2012.

___________. Photchananukrom Chabap Ratchabandit Sathan. [Royal Society Dictionary]. 

Bangkok: Siriwatthana, 2013.


