
พญานาคในฐานะกลไกการบริหารของผู้ปกครอง 

ผ่านแนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อน: กรณีศึกษาการท่องเที่ยว 

เชิงวัฒนธรรมจังหวัดหนองคาย

Nagas as an Administrative Mechanism of the 

Rulers Through the Soft Power Concept:  

The Case Study of Nong Khai Cultural Tourism

อรุณี ศรีรักษา1

Arunee Sriruksa

กิตติสันต์ ศรีรักษา2

Kittisan Sriruksa

1	 อาจารย์ประจ�ำหลักสูตร หลักสูตรวัฒนธรรม  
ศิลปกรรมและการออกแบบ คณะศิลปกรรมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

	 Lecturer of the Culture, Fine Arts, and Design 
Research Program, Faculty of Fine and Applied 
Arts, Khon Kaen University

	 (E-mail: arunsr@kku.ac.th)
2	 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., หลักสูตรวัฒนธรรม  

ศิลปกรรมและการออกแบบ คณะศิลปกรรมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 Assistant Professor Dr., Fine Arts and Design 
Research Program, Faculty of Fine and Applied 
Arts, Khon Kaen University

	 (E-mail: kitisri@kku.ac.th)

Received: 22/06/2021 Revised: 08/08/2021 Accepted: 09/08/2021



135
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

บทคัดย่อ 
	 บทความน้ีเป็นส่วนหนึ่งจากผลการศึกษาวิจัยเรื่องพื้นที่ทางความเชื่อ

เก่ียวกับพญานาคในจังหวัดหนองคาย เพ่ือเสนอมุมมองประเด็นของพญานาค

ในฐานะกลไกการบรหิารของผูป้กครองผ่านแนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อน โดยอาศยัข้อมลู

จากการส�ำรวจ การสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม การสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง 

การศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

	 จากการศึกษาพบว่า พญานาคเป็นความเชื่อที่สืบทอดกันมาทั้งในรูปแบบ

วรรณกรรมท่ีเป็นลายลักษณ์อักษรและมุขปาฐะ ปรากฏในความเชื่ออันเกี่ยวเนื่อง

กับศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู สามารถพบเห็นร่องรอยความเช่ือได้ท้ัง

ในเรื่องเล่า ต�ำนาน วรรณกรรม งานประติมากรรม จิตรกรรม อีกทั้งยังมีความเชื่อ

ในปรากฏการณ์บั้งไฟพญานาค ที่เกิดขึ้นในพื้นที่บริเวณแม่น�้ำโขงในวันออกพรรษา

ของทุกปี ซึ่งเป็นเครื่องช่วยเสริมแรงกระตุ้นให้เกิดเทศกาลที่มีชื่อของจังหวัด ดังนั้น 

พญานาคเป็นหนึง่กลไกในการแพร่กระจายและสบืสานวฒันธรรมด้วยแนวคิดอ�ำนาจ

แบบอ่อนของผู้ปกครองในบริบทของศาสนา ความเชื่อ ซึ่งเชื่อมโยงความเชื่อเรื่อง

พญานาคเข้าไว้ในสังคมและวัฒนธรรมของชาวอีสานและชาวหนองคายอย่าง

เหนียวแน่น นอกเหนือไปจากนั้น ปรากฏการณ์อันเกี่ยวเนื่องกับพญานาคยังได้ถูก

เสริมเพิ่มเติมจากบทบาทเดิมมาสู่การส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของพื้นที่

จังหวดัหนองคายโดยผูบ้รหิารปกครองท้องถิน่ เพือ่กระตุน้เตอืนคุณค่าทางวฒันธรรม

และสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจ จึงสามารถกล่าวได้ว่าพญานาคเปรียบได้กับกลไก

การบริหารของผู้ปกครองทั้งในบริบทของศาสนาและบริบทการบริหารพัฒนามา

ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน

ค�ำส�ำคัญ: 	พญานาค, กลไกการบรหิาร, อ�ำนาจแบบอ่อน, การท่องเทีย่วเชงิวฒันธรรม, 

จังหวัดหนองคาย



136
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

Abstract
This article is part of the research results on the area of belief 

concerning nagas in Nong Khai province. The objective of this research 
was to present the perspective in terms of nagas as an administrative 
mechanism of the ruler through the soft power concept based on the 
information from the survey, non-participatory observation, unstructured 
interviews, and related documents and researches.

The study found that nagas are the belief that had been passed 
down through the form of literature, both in writing and oral history, 
that appears in the belief related to Buddhism and Hinduism. The 
traces can be found in myths, literature, sculptures, and paintings. There 
is also a belief that is found in the naga fireballs phenomenon that 
occurs in the Mekong River area during the end of Buddhist Lent 
every year, which is a tool that helps support the creation of the well-
known festival of the province.

Therefore, nagas are one of the mechanics in disseminating 
and continuing the culture through the rulers’ soft power concept 
under the context of religion and belief, strongly connecting the beliefs 
in nagas and the social and culture of the Isaan and Nongkhai people. 
Additionally, the phenomenon related to the role of nagas had been 
added from its traditional role to the cultural tourism aspect of Nong 
Khai province through the local administration team as a reminder of 
the cultural and economic values. It can also be said that the nagas 
can be compared to the mechanism of the rulers both in the context 
of religion and administration, from the past to the present.

Keywords: 	Nagas, Administrative Mechanism, Soft Power, Cultural 
Tourism, Nong Khai Province



137
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

บทน�ำ 
จากรากฐานทางวฒันธรรมในความเชือ่เรือ่งพญานาคนัน้ สามารถกล่าวได้ว่า

เป็นจุดร่วมทางวัฒนธรรมอย่างหนึ่งของผู้คนในประเทศแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ 

ไม่ว่าจะเป็นพม่า ลาว ไทย กมัพชูา เวยีดนาม และรวมถงึพืน้ทีต่อนใต้บรเิวณมณฑล

ยูนนาน ประเทศจีน เป็นต้น ซึ่งในความเชื่อเกี่ยวกับพญานาคนี้เองประชาชนไทย

ก็ได้ซึมซับ รับรู้ มาตั้งแต่ในสมัยอดีต อันเนื่องมาจากการผสมผสานของความเช่ือ

ดั้งเดิมกับคติทางศาสนาทั้งศาสนาพราหมณ-์ฮินดูและศาสนาพุทธ ท�ำให้ความเช่ือ

เกี่ยวกับพญานาคยังคงอยู่ในการรับรู้ ได้รับกระแสความสนใจ และมีอิทธิพลต่อ

วิถีชีวิตของคนไทยเรื่อยมาจนกระทั่งปัจจุบัน

พื้นฐานความเชื่อเร่ืองพญานาคของประเทศไทยน้ัน คนไทยมีความเช่ือ

เรื่องของพญานาคมาตั้งแต่สมัยบรรพกาล โดยเฉพาะผู้คนที่อาศัยอยู่ตามแถบลุ่ม

แม่น�ำ้โขงทัง้ไทยและลาว ต่างกเ็ชือ่เรือ่งของพญานาคกนัอย่างเหนยีวแน่นจนเกดิเป็น

ต�ำนาน เรือ่งเล่า ตามพืน้ทีต่่างๆ ทัว่ลุม่แม่น�ำ้ บางต�ำนานเป็นเรือ่งราวทีเ่ชือ่มโยงกนั

ของคนทัง้สองฝ่ังโขง เช่น ต�ำนานการสร้างเมอืง ต�ำนานเมอืงบาดาลทีม่ทีางเชือ่มกนั

ของพืน้ทีท่ัง้สองฝ่ังโขง เป็นต้น เรือ่งราวและความเชือ่ทีเ่ก่ียวกบัพญานาคของคนไทย

ทีอ่ยูต่ามลุม่แม่น�ำ้โดยเฉพาะลุม่แม่น�ำ้โขง (กิตติสนัต์ ศรรีกัษา, 2558) อกีท้ังยงัผกูโยง

กับการเข้ามาของศาสนา บทบาทของพญานาคที่เกี่ยวข้องกับศาสนาในหน้าที่ของ

ผู้ปกปักรักษา คุ้มครอง และรับใช้ บทบาทดังกล่าวถูกบันทึกไว้ในคัมภีร์ทางศาสนา

ทั้งของพราหมณ์และพุทธ นอกจากนั้นความเชื่อและอิทธิพลของพญานาคในสังคม

ไทยนัน้ สามารถพบได้ทัง้ในต�ำนานและพงศาวดารต่างๆ ท้ังต�ำนานอรุงัคธาต ุต�ำนาน

สิงหนวัติ ต�ำนานหนองแส งานศิลปกรรมแขนงต่างๆ ทั้งทางสถาปัตยกรรม 

ศิลปกรรม ในงานด้านประเพณีต่างๆ ไม่ว ่าจะเป็นประเพณีการบวชนาค 

ปรากฏการณ์บั้งไฟพญานาคในช่วงหลังออกพรรษา การไหลเรือไฟ ในงานด้าน

เกษตรกรรมซ่ึงมคีวามเชือ่ในเรือ่งของพญานาคให้น�ำ้ เพราะพญานาคเป็นสญัลกัษณ์

แห่งความอุดมสมบูรณ์ (อดุลย์ หลานวงค์, 2560) จากที่ได้กล่าวมาแล้วนั้นจะเห็น

ได้ถงึความน่าสนใจในประเด็นเร่ืองของพญานาคในสังคมทีด่�ำรงอยูใ่นวถิชีวีติมาตัง้แต่



138
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

อดีตจนปัจจบุนั และการกลบัมาของกระแสความสนใจอกีครัง้ เมือ่บรษิทัแอค-อาร์ต 
เจเนอเรชัน่ จ�ำกดั ได้น�ำบทประพนัธ์นวนยิายเรือ่งนาค ีมาสูล่ะครโทรทศัน์ และออก
อากาศทางสถานีโทรทัศน์ไทยทีวีสีช่อง 3 จึงท�ำให้เกิดกระแสความสนใจในเรื่อง
เกี่ยวกับพญานาคมากยิ่งขึ้น

เมื่อกล่าวถึงในระดับท้องถิ่นนั้น จังหวัดท่ีมีพื้นท่ีติดกับแม่น�้ำโขงอย่าง
จังหวัดหนองคาย ซึ่งเป็นจังหวัดที่มีชายแดนส่วนใหญ่ติดฝั่งแม่น�้ำโขง ตรงข้ามกับ
ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ผู้คนในพื้นที่มีความเชื่อเรื่อง
พญานาค และมพ้ืีนทีท่างความเชือ่เก่ียวกบัพญานาคในจงัหวดัหนองคายเป็นจ�ำนวน
มาก ซึ่งเป็นหน่ึงในรากทางวัฒนธรรมที่โดดเด่น และถูกถ่ายทอดไปสู่งานทาง
ศลิปกรรม วฒันธรรม ประเพณ ีอนัสะท้อนถงึวถิชีวีติ ความคดิ ความเชือ่ทีถ่่ายทอด
กนัมา จากรุน่สูรุ่น่ อกีทัง้ยงัส่งผลเชงิบวกต่อการท่องเทีย่วเชงิวฒันธรรมของจังหวดั
ได้เป็นอย่างดี

จากข้อมลูข้างต้นน�ำมาซึง่การตัง้ข้อสงัเกตผ่านแนวคดิอ�ำนาจแบบอ่อนบน
ปรากฏการณ์ทีพ่ญานาคเข้ามามบีทบาทในการเปลีย่นแปลงความเชือ่ดัง้เดมิไปสูก่าร
ยอมรับศาสนาที่เข้ามาสู่ชุมชนแถบแม่น�้ำโขง และยังส่งผลสืบมาถึงปัจจุบันโดย 
ต่อยอดในมติทิางด้านเศรษฐกจิผ่านผูบ้ริหารปกครองท้องถ่ิน พญานาคจึงน่าจะเปรยีบ
ไดก้ับกลไกการบริหารของผู้ปกครองทั้งในมิติของศาสนาและมิติการบริหารพัฒนา

วัตถุประสงค์
1. 	 เพื่อศึกษาความหมายของพญานาคในมิติที่หลากหลาย
2. 	 เพื่อศึกษาความเชื่อเกี่ยวกับพญานาคที่ปรากฏในจังหวัดหนองคาย
3. 	 เพื่อศึกษาพญานาคในฐานะกลไกการบริหารของผู ้ปกครองผ่าน

แนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อน

ผลการศึกษา
จากการศึกษาและค้นคว้าจากวรรณกรรมและงานวิจัยท่ีเก่ียวข้องรวมถึง

การลงพืน้ทีเ่พือ่เกบ็ข้อมลู ต�ำนาน นิทานปรมัปรา เรือ่งเล่า ศลิปกรรม สถาปัตยกรรม 



139
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ประเพณีพิธีกรรมอันเกี่ยวกับพญานาคนั้นได้น�ำมาอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคม
และวัฒนธรรม ความสัมพันธ์ระหว่างพญานาคกับมนุษย์ของคนชาติพันธุ์ไตภายใต้
สัญญะที่ต้องท�ำการตีความเพ่ือเข้าใจความหมายที่ซ่อนอยู่ พบว่า กลุ่มนักวิชาการ
ได้อธบิายไว้อย่างหลากหลาย ประกอบด้วย 1. พญานาคคอืกลุ่มชน 2. พญานาคคอื
ผีบรรพบุรุษแห่งสายมาตุพงศ์ 3. พญานาคคือผู้ให้ก�ำเนิดแม่น�้ำ หนอง บึง แหล่งน�้ำ
ต่างๆ 4. พญานาคคือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู้เฝ้าปกปักรักษาผืนดิน ผืนน�้ำ  5. พญานาคคือ
ผู้สร้างและผู้ท�ำลาย 6. พญานาคคือสิ่งเชื่อมต่อระหว่างโลกศักดิ์สิทธิ์และโลกมนุษย์ 
7. พญานาคคือผู้ธ�ำรงพระพุทธศาสนา 8. พญานาคคือกระบวนการควบคุมสังคม 
และจากความหมายของพญานาคข้างต้นนั้น สามารถน�ำมาจ�ำแนกออกเป็น 4 กลุ่ม 
ดังนี้ กลุ่มที่ 1 การเป็นกลุ่มชนหรือบรรพบุรุษ กลุ่มที่ 2 การเป็นผู้สร้างและท�ำลาย
ผืนดินผืนน�้ำ กลุ่มที่ 3 การเป็นผู้เชื่อมระหว่างโลกศักดิ์สิทธิ์และโลกมนุษย์ กลุ่มที่ 4 
การเป็นกลไกทางสังคมและวัฒนธรรม

กลุ่มที่ 1 การเป็นกลุ่มชนหรือบรรพบุรุษ
1) 	 พญานาคคือกลุ่มชน
จากการศึกษาได้ทราบถึงการให้ความหมายของพญานาคในมิติของกลุ่ม

ชนดั้งเดิมจากหนังสือของจิตร ภูมิศักด์ิ ปี พ.ศ. 2019 ในการศึกษาของพลธรรม์ 
จันทร์ค�ำ (2551) กล่าวว่า นาค คือ กลุ่มชนพื้นเมืองในดินแดนของประเทศอินเดีย
โดยอยู่ติดกับพรมแดนของประเทศพม่า ในขณะที่นักวิชาการท่านอื่นๆ ได้ให้
ความหมายของค�ำว่านาคในมิติของกลุ่มชน หรือ กลุ่มชาติพันธุ์ไท หรือ ไต ผู้ซึ่งมี
ความเชื่อมโยงในทางวัฒนธรรมกับแม่น�้ำโขง และกลุ่มชาติพันธุ์นี้สันนิษฐานว่าได้มี
การอพยพย้ายถิ่นฐานลงมาจากแถบตอนใต้ บริเวณมณฑลยูนนาน ของประเทศจีน 
ลงมาทางใต้ตามลุม่แม่น�ำ้ ไม่ว่าจะเป็นแม่น�ำ้ปิง แม่น�ำ้โขง แม่น�ำ้ชี แม่น�ำ้มูล ซึง่สภาพ
ภูมิประเทศ ภูมิอากาศ วิถีการด�ำเนินชีวิต ความเชื่อ ของกลุ่มชาติพันธุ์นี้มีความ
เชื่อมโยงกันอยู่

2) 	 พญานาคคือบรรพบุรุษแห่งสายมาตุพงศ์

จากการศึกษาของพิเชฐ สายพันธ์ (2539) และจิตรกร เอมพันธ์ (2545) 

ท�ำให้ได้ทราบถึงการให้ความหมายของพญานาคในมิติของบรรพบุรุษแห่งสาย



140
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

มาตพุงศ์จากนิทานปรมัปราเรือ่งนาคทีเ่ป็นผูห้ญงิในนทิานมบีทบาทในการให้ก�ำเนดิ
มนุษย์ เช่น นิทานเรื่อง พระทอง-นางนาค สืบเนื่องมาจากพระทองเป็นชาวอินเดีย
โบราณและได้เดินทางเข้ามาพร้อมน�ำศาสนามาเผยแพร่กับคนพื้นถ่ินในแถบเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ และนางนาคน้ันเป็นชาวเขมรที่ได้แต่งงานกัน ต่อมาจึงมีการ
อนุมานได้ว่าเป็นการใช้วรรณกรรมในการอธิบายสายตระกูลแห่งตน นอกเหนือไป
จากน้ันยังพบบทความในวารสารเนชัน่แนลจีโอกราฟิค (เนช่ันแนลจโีอกราฟฟิกฉบับ
ภาษาไทย, 2560) ทีไ่ด้กล่าวถงึนทิานปรมัปราเรือ่ง นางส้า แห่งภเูขาลาซัน ซึง่อธบิาย
ต�ำนานการก�ำเนิดของลกูหลานพญานาคและการสบืเชือ้สายตระกูลชนชาตไิต ตัง้แต่
ตะวนัออกของประเทศเมยีนมาไปจนถงึมณฑลยนูนานของประเทศจนี และประเทศ
เวียดนาม ซ่ึงสามารถวิเคราะห์ได้ว่าเป็นการให้ความหมายถึงผู้หญิงที่มีฐานะเป็น
ผู้ให้ก�ำเนิดลูกหลานพญานาค นอกเหนือไปจากนั้นยังปรากฏพญานาคสะท้อนใน
วัฒนธรรมอีกรูปแบบหนึ่งคือ งานหัตถกรรมจะพบลวดลายของผ้าทอ และลายนาค
ก็เป็นลวดลายส�ำคัญของผ้านุ่งผู้หญิง ในขณะที่ผ้านุ่งชายไม่ปรากฏว่าเป็นลวดลาย
ส�ำคญั สิง่เหล่าน้ีเป็นการแสดงให้เหน็ถงึความผกูพันของผูห้ญงิอสีานและลาวทีม่ต่ีอ
พญานาค จากหลักฐานที่พบโดยมากเมื่อกล่าวถึงความหมายของพญานาคในฐานะ
บรรพบรุษุมักจะเกีย่วข้องกบัผูห้ญงิในฐานะของผูใ้ห้ก�ำเนดิ ในขณะทีง่านศกึษาของ
พิเชฐ สายพนัธ์ (2539) ได้กล่าวถงึ อกีความหมายหนึง่ของพญานาค คอื บรรพบรุษุ
เก่าแก่ของคนในลุม่น�ำ้โขง ประเด็นเพิม่เติมในบรบิทของงานวรรณกรรมทีเ่กีย่วเนือ่ง
กับพระพุทธศาสนาที่พญานาคมักจะเป็นเพศชาย ในขณะที่วรรณกรรมปรัมปราที่
มิได้เกี่ยวข้องกับศาสนาโดยตรงมักจะเป็นเพศหญิง และจากการศึกษาของจิตรกร 
เอมพันธ์ (2545) ก็ยังได้เสริมให้เห็นประเด็นเรื่องของเพศชายและเพศหญิงกับ
บทบาทในพุทธศาสนาอีกว่า เนื่องจากพุทธศาสนามักจะให้บทบาทกับเพศชาย
มากกว่า เมือ่เร่ืองราวของพระพทุธเจ้าทีเ่ป็นตวัแทนของเพศชายได้เข้ามาในดนิแดน
แถบน้ีก็ท�ำให้อ�ำนาจของพญานาคหรือตัวแทนของเพศหญิงก็ถูกลดอ�ำนาจและ
บทบาทลงมาเหลอืเพียงบทบาทในการช่วยดูแล ค�ำ้ชพูระศาสนา ซึง่เป็นไปในทศิทาง
เดียวกันกับการศึกษาของบัววอน พมมะบุด (2555) ศึกษางานทางศิลปกรรมและ

สถาปัตยกรรมอย่าง คันทวย หรือ แขนนาง ในภาษาลาว ที่มีหน้าคอยค�้ำยันชาย



141
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

หลังคาตามอาคารต่างๆ ก็สามารถพบเห็นได้ในศาสนคาร ลวดลายพญานาคก็เป็น

ลวดลายหน่ึงที่พบได้โดยมาก ซึ่ง แขนนาง สามารถสื่อความหมายในสองมิติคือ 

พญานาคในบทบาทการช่วยค�้ำจุนพระพุทธศาสนา และอีกความหมายหนึ่งก็คือ 

การเป็นผูห้ญงิทีม่บีทบาทในการช่วยค�ำ้จุนพระพทุธศาสนา ซึง่ช้ีให้เหน็ถึงอ�ำนาจของ

พญานาคหรือตัวแทนของเพศหญิงก็ถูกลดอ�ำนาจและบทบาทลงมาเหลือเพียง

บทบาทในการช่วยดูแลค�้ำชูพระศาสนา จึงสามารถกล่าวได้ว ่าพญานาคใน

วิถีวัฒนธรรมของชาวอีสานและชาวลาวน่าที่จะมีความเก่ียวข้องกับการเป็น

บรรพบุรุษแห่งสายมาตุพงศ์ 

กลุ่มที่ 2 การเป็นผู้สร้างและท�ำลายผืนดิน ผืนน�้ำ

1) 	 พญานาคคือผู้ให้ก�ำเนิดแม่น�้ำ หนอง บึง แหล่งน�้ำต่างๆ 

จากวรรณกรรม ต�ำนาน นิทาน เรื่องเล่า ประกอบกับการศึกษาของนัก

วิชาการหลายท่าน ท�ำให้ได้ทราบถึงการให้ความหมายของพญานาคในมิติของผู้ให้

ก�ำเนิดแม่น�้ำ  หนอง บึง แหล่งน�้ำต่างๆ ที่ค่อนข้างสอดคล้องไปในทิศทางเดียวกัน 

โดยพบทั้งในการศึกษาของพิเชฐ สายพันธ์ (2539) ปฐม หงษ์สุวรรณ (2554) และ

พลธรรม์ จนัทร์ค�ำ (2551) กล่าวถงึอกีความหมายหนึง่ของพญานาคคือ มติขิองผูใ้ห้

ก�ำเนิดแม่น�ำ้ หนอง บงึ และแหล่งน�ำ้ต่างๆ จากต�ำนานอรุงัคธาต ุและต�ำนานสวุรรณ

โคมค�ำ  ที่กล่าวถึงสายน�้ำทั้งหลายเกิดจากการคุ้ยควักของเหล่าพญานาค และ

ยังหมายรวมไปถึงการเป็นตัวแทนของความอุดมสมบูรณ์ ร่มเย็น และจากต�ำนานที่

เกี่ยวข้องกับเกิดฝนอันเนื่องมาจากการเล่นน�้ำของพญานาคในต�ำนานพญาคันคาก 

ในการศึกษาของจิตรกร เอมพันธ์ (2545) กล่าวถึงพญาแถนที่มีอ�ำนาจฤทธิ์เดชมาก

ได้มีการสัง่ให้บรรดาพญานาคห้ามเล่นน�ำ้ ซึง่ก่อให้เกดิภยัแล้งบนโลกมนษุย์ พญาคนั

คากจงึได้ยกทพัขึน้ไปรบกบัพญาแถน โดยเกณฑ์ไพร่พลและมพีญานาคเป็นผูน้�ำทาง 

ผลจากการสูร้บท�ำให้พญาคนัคากนัน้ถกูตจีนตวัฟกช�ำ้ผวิพองเป็นตุ่มตอขึน้มา แต่ใน

ที่สุดพญาแถนก็พ่ายแพ้แก่พญาคันคากจึงได้สงบศึกกัน โดยพญาแถนสัญญาว่าเมื่อ

ถงึเดอืนหกจะยอมเปิดหนองกระแสให้พญานาคเล่นน�ำ้เพือ่ให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล 

ซ่ึงพญาแถนจะคอยฟังเสียงสัญญาณคือเมื่อได้ยินเสียงกบร้องข้ึนพร้อมกันในระยะ



142
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ท่ีต้องการฝน และอกีสญัญาณหนึง่กค็อืการส่งบัง้ไฟข้ึนไปโดยให้พญานาคเป็นผูท้วง 

โลกมนุษย์จึงได้ท�ำบุญบั้งไฟเป็นรูปพญานาคเพื่อเป็นการทวงพญาแถนว่าถึงเวลาท่ี

โลกต้องการน�ำ้ฝนแล้ว และปฐม หงษ์สวุรรณ (2554) ได้ตคีวามประเดน็ต�ำนานแม่น�ำ้

โขงกบัความสัมพันธ์เกีย่วกบัการก�ำเนดิภมูทัิศน์และธรรมชาต ิเชือ่มโยงกบัความเชือ่

ทีเ่กีย่วข้องกบัพญานาค กล่าวถงึ เนือ้หาต�ำนานหลายส�ำนวนอธบิายให้เหน็ภาพของ

แม่น�้ำโขงที่มีมาต้ังแต่ยุคสร้างโลกมนุษย์ โดยมิติทางวัฒนธรรมเป็นการก�ำเนิดด้วย

อ�ำนาจเหนือธรรมชาติของเทพยดาบนสวรรค์ ซึง่พบทัง้ในความเชือ่ดัง้เดมิ ความเชือ่

ในศาสนาพราหมณ-์ฮินดู และความเชื่อทางพระพุทธศาสนา อย่างไรก็ดี ต�ำนานทั้ง

หลายก็น�ำเสนอในด้านของความเป็นแม่น�้ำศักดิ์สิทธิ์ท่ีพยายามสะท้อนแง่มุมต่างๆ 

ของความหมายของเหล่าชาตพินัธุไ์ตในมติทิางวฒันธรรม และการก�ำเนดิและคงอยู่

ของแม่น�้ำโขงอันศักดิ์สิทธิ์ก็ได้ก่อให้เกิดการสร้างบ้านแปงเมืองทั้งสองฝั่งฝาก

แม่น�้ำโขง อีกทั้งยังเป็นสายใยการเชื่อมกลุ่มคนในชาติพันธุ์เดียวกันได้

2) 	 พญานาคคือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผู้เฝ้าปกปักรักษาผืนดิน ผืนน�้ำ

จากเร่ืองของคติความเชื่อในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับพญานาคท่ีมีเช่ือมโยงกับ

ลกัษณะภมูปิระเทศและความพยายามในการอธบิายการเกดิของแม่น�ำ้ หนอง บงึนัน้ 

ได้ผนวกเข้ากับลกัษณะทีโ่ดดเด่นของสตัว์อย่างง ูซึง่สามารถด�ำรงอยู่ได้ท้ังบนบกและ

ในน�ำ้ และจ�ำนวนของงทูีส่ามารถพบได้มากมายในท้องถิน่ อกีทัง้พษิของงทูีส่ามารถ

ใช้ในการปกปักรักษาตนและถ่ินที่อยู่ของตนได้ นอกเหนือจากนั้นยังสะท้อนผ่าน

วรรณกรรม ต�ำรา ทีย่งัคงสบืทอด ยดึถอื และปฏบิตั ิเช่น ต�ำราการดฤูกษ์ยามในการ

ปลูกเรือนชาวอีสานที่เชื่อมกับการปลูกบ้านเรือน การครอบครองท่ีดินจะมีความ

เกี่ยวโยงกับพญานาคผู้ซึ่งให้การปกปักรักษาแผ่นดิน ซึ่งได้กล่าวไว้ในงานศึกษาของ

พิเชฐ สายพันธ์ (2539) และในงานของจิตรกร เอมพันธ์ (2545) ก็ได้ให้ข้อมูลเรื่อง

ของการดูฤกษ์ยาวของชาวอีสานไว้ว่า การจะท�ำสิ่งใดต้องดูฤกษ์ยามให้ตรงกับผู้เฝ้า

แผ่นดนิ เช่น ขึน้ 1 ค�ำ่ วนัพธุ นาคเฝ้าแผ่นดินท�ำการใดจะอยูเ่ยน็เป็นสขุ หรอืการต้อง

ดนูาควัน นาคเดอืนว่าเป็นเวลาเหมาะสมในการปลกูเรอืนหรอืไม่ โดยอาศยัการหมนุ

ตวัของนาคตามทศิต่างๆ ซึง่กม็คีวามสอดคล้องกนักับการศกึษาของพลธรรม์ จนัทร์ค�ำ 



143
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

(2551) ที่กล่าวถึงความเชื่อท่ีสืบทอดผ่านนิทานเรื่อง ขุนบรมราชาธิราช กล่าวถึง

เรือ่งของนาค 15 ตระกลู ซึง่คอยดูแลบ้านเมอืงทัง้สองฝ่ังโขงให้อดุมสมบรูณ์ ประเพณี

ทีส่นับสนุนสบืทอดความเช่ือก็คือการแข่งเรอืเพือ่บชูาพญานาค และจติรกร เอมพนัธ์ 

(2545) กล่าวว่า นาคมีบทบาทในการลงโทษผู้กระท�ำความชั่ว เช่น พญานาคคังเคย

ยะโกรธและจะเข้าท�ำลายพวกมนุษย์ที่ทิ้งเศษอาหารลงในน�้ำ  เป็นต้น อีกทั้ง

ปฐม หงษ์สวุรรณ (2554) ยงัได้กล่าวถงึความเชือ่เกีย่วกบัพญานาคทีป่รากฏในชมุชน

ชาวไตหลายกลุ่มว่าคือ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีบทบาทหน้าที่ส�ำคัญต่อการสร้างความ

ศักดิ์สิทธิ์แก่แม่น�้ำโขง เช่นเดียวกันกับงานเขียนของสมบูรณ์ บุญฤทธิ์ (2559) เรื่อง

พญานาคกับรอยพระพุทธบาทในต�ำนานอุรังคธาตุนิทาน กล่าวถึงต�ำนานอุรังคธาตุ 

ได้แสดงให้เห็นถึงความเป็นมาของพญานาคและการอพยพลงมาจากถิ่นฐานเดิมมา

อยู่บริเวณแม่น�้ำโขง และแม่น�้ำส�ำคัญหลายสายในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ และมี

การเรียกชื่อแม่น�้ำตามชื่อของพญานาคเหล่านั้น ซึ่งเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงความ

เชื่อที่ว่าพญานาคคือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เฝ้าปกปักรักษาผืนดินและผืนน�้ำ

3) 	 พญานาคคือผู้สร้างและผู้ท�ำลาย

จากการศึกษาท�ำให้ได้ทราบถึงการให้ความหมายของพญานาคในมิติของ

ผู้สร้างและผู้ท�ำลายจากวรรณกรรม ต�ำนาน นิทานปรัมปรา ไม่ว่าจะเป็นต�ำนาน 

อุรังคธาตุ ต�ำนานการสร้างนครเวียงจันทน์ ต�ำนานเมืองหนองหาน นิทานเรื่องท้าว

ผาแดง-นางไอ่ และต�ำนานการช่วยสร้างเมืองใหม่หลังจากเมืองสุวรรณโคมค�ำล่มสลาย

เพราะอทิธฤิทธิข์องพญานาค และในต�ำนานสงิหนวติั ซึง่นกัวชิาการทีไ่ด้ท�ำการศกึษา

วเิคราะห์ออกมาในทิศทางเดียวกัน เช่น ทีไ่ด้มีการกล่าวถึงการทีพ่ญานาคมส่ีวนช่วย

ในการสร้างเมืองขึ้นใหม่หลังจากเมืองสุวรรณโคมค�ำล่มสลายเพราะอิทธิฤทธิ์

พญานาค อนัเกดิจากความไม่ซือ่สตัย์ของพระยาขอม พญานาคจงึบันดาลให้น�ำ้ท่วม

เมอืงในคนืเดยีว คนทีไ่ม่ตัง้มัน่อยูใ่นคณุธรรมได้ตายลงเหลอืไว้แต่คนมคีณุธรรม โดย

ในงานเขียนของศิราพร ฐิตะฐาน ณ ถลาง (2537 อ้างถึงใน พิเชฐ สายพันธ์, 2539) 

การศึกษาของจิตรกร เอมพันธ์ (2545) และพลธรรม์ จันทร์ค�ำ (2551) ก็เป็นไปใน

ทิศทางเดียวกัน อีกทั้งปุณณฑรีย์ เจียวิริยบุญญา (2556) ท่ีได้ท�ำการศึกษาเรื่อง 



144
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

การนิยามความหมายใหม่ของความเชื่อเรื่องนาค: ศึกษากระบวนทัศน์ท้องถ่ินของ

กลุ่มชาติพันธุ์ลาว-อีสาน ในจังหวัดนครพนมและแขวงค�ำม่วน (สปป.ลาว) กล่าวถึง

พญานาคกับการสร้างบ้านแปลงเมืองของรัฐโบราณในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดย

ได้อ้างอิงงานเขียนของสุจิตต์ วงษ์เทศ ว่า แม้เกิดมีสังคมเอเชียตะวันออกเฉียงใต้จะ

มีพัฒนาการเปลี่ยนแปลงของการเมืองการปกครองเกิดเป็นรัฐสมัยใหม่ แต่อย่างไร

ก็ดีก็ยังสามารถพบเห็นผู้คนที่นับถือบูชาส่ิงศักดิ์สิทธ์ิท่ีหมายรวมถึงพญานาคเข้าไว้

ด้วย ซึง่พญานาคในความเชือ่นัน้คือสัตว์ศกัดิส์ทิธิต์ามต�ำนานทีก่ล่าวขานสบืทอดกนั

มาว่ามีอ�ำนาจให้คุณให้โทษแก่มนุษย์ได้ โดยบทบาทหนึ่งก็คือ ผู้คุ้มครองอาณาจักร 

เป็นผู้พิชิตคนพาล อภิบาลคนดี ซึ่งตามต�ำนานการก่อตัวของอาณาจักรโบราณใน

ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เช่น กรุงหงสาวดี กรุงกัมพูชา กรุงเวียงจันทน์ หรือ 

เวียงจันทบุรี นอกจากนั้นยังมีต�ำนานสุวรรณโคมค�ำ และต�ำนานสิงหนวัติที่กล่าวถึง

การตั้งเมืองส�ำคัญๆ ทางภาคเหนือของประเทศไทยที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวโยงกับ

พญานาค ซึง่อพยพมาจากหนองแสมาทางใต้และช่วยสร้างบ้านแปงเมอืงจนเป็นเมอืง

โยนกพันธุสิงหนวัตินคร และที่ได้กล่าวไว้ข้างต้นสามารถสะท้อนให้เห็นความเชื่อที่

ว่าพญานาคคือผู้สร้างและผู้ท�ำลาย

กลุ่มที่ 3 	การเป็นผู้เชื่อมระหว่างโลกศักดิ์สิทธิ์และโลกมนุษย์

1) 	 พญานาคคือสิ่งเชื่อมต่อระหว่างโลกศักดิ์สิทธิ์และโลกมนุษย์

นักวิชาการหลายท่านได้มีการวิเคราะห์ความหมายของพญานาคในอีกมิติ

หนึง่คอื การเชือ่มต่อระหว่างโลกศักด์ิสทิธิแ์ละโลกมนษุย์ เช่น พเิชฐ สายพนัธ์ (2539) 

ได้น�ำเสนอแนวคิดสองขั้ว คือ โลกศักดิ์สิทธิ์ อันหมายถึงโลกแห่งอุดมคติทาง

พุทธศาสนา และโลกสามัญ หรือโลกมนุษย์ทั่วๆ ไป จะพบว่าพญานาคมีฐานะเป็น

ผูท้ีอ่ยูร่ะหว่างสองโลกนีแ้ต่เป็นผูอ้ยูช่ายขอบ เพราะอยูใ่นสถานะแห่งการเปลีย่นผ่าน

ฐานะตนไปสู่ขั้วใดขั้นหนึ่ง ซึ่งก็สอดคล้องกันกับการศึกษาของปฐม หงษ์สุวรรณ 

(2554) ได้น�ำเสนอประเด็นเรื่องของแม่น�้ำโขงว่าเป็นเสมือนตัวเช่ือมหรือตัวกลาง 

ซ่ึงเชือ่มโยงโลกมนษุย์ไปสูโ่ลกศกัดิส์ทิธิ ์ทัง้กจิกรรมการเคารพสกัการะพระพทุธเจ้า 

บชูาพญานาค บชูาพญาแถน กก็ระท�ำผ่านแม่น�ำ้โขง ซึง่เป็นสญัญะทีส่ือ่ถงึพญานาค 



145
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

อันหมายถึงการเชื่อมประสานให้ทั้งสองโลกเชื่อมเข้าหากัน ท�ำให้เห็นภาพสะท้อน

ความเป็นชาติพันธุ์ที่มีวัฒนธรรมร่วมในด้านความเชื่อมาจนกระทั่งปัจจุบันนี้ และ

ยังได้น�ำเสนอเพิ่มเติมในเรื่องของการเชื่อมต่อระหว่างเครือญาติกลุ่มชาติพันธุ ์

เดียวกัน โดยได้สะท้อนถึงวิถีชีวิตของชุมชน วิถีวัฒนธรรม ประเพณีของชุมชนสอง

ฝ่ังแม่น�ำ้โขงทีม่คีวามเชือ่มโยงกนัผกูพันทางเครอืญาต ิก่อนทีว่าทกรรมรฐัชาตจิะก่อ

รูปขึน้มาในภายหลัง การอาศยัต�ำนานเรือ่งเล่าเกีย่วกบัแม่น�ำ้โขงในการเชือ่มโยงโลก

มนษุย์และโลกศกัดิส์ทิธิใ์ห้สามารถติดต่อกนัได้ ซึง่ต�ำนานทีไ่ด้รวบรวมมกีารน�ำเสนอ

ภาพของแม่น�ำ้โขงในฐานะเป็นพืน้ทีศ่กัดิส์ทิธิท์ีอ่ยูคู่ก่บัชมุชนชาตพินัธุไ์ต การนบัถือ

บูชาล�ำน�้ำโขงซึ่งเป็นที่สถิตของพญานาค แม่น�้ำโขงมีฐานะการเป็นพื้นที่ของเทพเจ้า

ผูป้กปักรกัษาคุ้มครองผูค้นและชมุชนคนไต การเช่ือมต่อระหว่างโลกมนษุย์และโลก

ศักดิ์สิทธิ์ผ่านพิธีกรรมต่างๆ เช่น การไหลเรือไฟ การลอยกระทงส่งเคราะห์ ก็อาศัย

แม่น�้ำโขงเป็นตัวกลางในการเชื่อมร้อยความผูกพันของทั้งสองโลก และผู้คนทั้งสอง

ฝั่งให้คงอยู่สืบมา ดังนั้นพญานาคไม่ได้ท�ำหน้าที่เชื่อมต่อระหว่างโลกศักดิ์สิทธิ์และ

โลกมนุษย์เท่านั้น แต่ยังเชื่อมต่อความผูกพันทางเครือญาติ ของกลุ่มชนชาติพันธุ์ไต

ที่แม้จะอาศัยอยู่ต่างเขตพื้นที่แต่มีวัฒนธรรมและความเชื่อร่วมกันอยู่อีกด้วย

กลุ่มที่ 4 การเป็นกลไกทางสังคมและวัฒนธรรม

1)	 พญานาคคือผู้ธ�ำรงพระพุทธศาสนา

จากการศึกษาท�ำให้ได้ทราบถึงการให้ความหมายของพญานาคในนัยยะ

ของผู้ธ�ำรงพระพุทธศาสนา กล่าวคือ นอกเหนือไปจากคติความเช่ือในเรื่องของงู

อันสบืเนือ่งมาจากสภาพภมูปิระเทศและสภาพภมูอิากาศ ความสามารถและลกัษณะ

นิสัยของงูแล้วน้ัน ชาวชุมชนในท้องถิ่นแต่เดิมที่มีการให้ความเคารพนับถือต่อ

ธรรมชาติและปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่ไม่สามารถอธิบายได้นั้น เมื่อการแพร่

กระจายของศาสนาไม่ว่าจะเป็นศาสนาพราหมณ์ฮนิดู หรอืพทุธศาสนาก็ได้ส่งอทิธพิล

ต่อความเชื่อดั้งเดิม จึงเกิดการรวมตัวกันของความเช่ือท่ีมีเหนียวแน่นในท้องถ่ิน 

เล่าขานกันต่อมาในรูปแบบของวรรณกรรมทั้งแบบที่มีลายลักษณ์อักษร และ

แบบมุขปาฐะ ต�ำนาน นิทาน เรื่องเล่าความเชื่อก็ได้รับการสร้างเสริมให้สอดคล้อง



146
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

กับคติทางพระพุทธศาสนา และถ่ายทอดให้คงอยู่ผ่านรูปแบบของต�ำนาน นิทาน 

เรือ่งเล่า ประเพณพิีธกีรรม อกีทัง้งานศลิปกรรมในแขนงต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นจติรกรรม 

ประตมิากรรม ทีส่ะท้อนถงึสถานะใหม่ในการเป็นผูธ้�ำรงพระพทุธศาสนา สอดคล้อง

กับการศึกษาของพิเชฐ สายพันธ์ (2539) ที่กล่าวว่าพญานาคคือผู้ปกปักรักษา

พระพทุธศาสนา เนือ่งจากเนือ้หาของวรรณกรรมซึง่เป็นวรรณกรรมทางพระพทุธศาสนา 

พญานาคจึงถูกให้ความหมายใหม่ให้มีฐานะและบทบาทที่แตกต่างออกไปจากเดิม 

คือการที่พญานาคเปลี่ยนผ่านตัวเองเข้าสู ่บริบททางพุทธศาสนา การขอบวช 

การอาราธนาพระพุทธบาทไว้สักการะบูชาในถิ่นของตน การเข้าฟังเทศน์เพื่อ

บรรลธุรรม เป็นต้น บทบาทของพญานาคทีจ่ากเดมิอยูใ่นอ�ำนาจธรรมชาต ิรกัษาดนิ

และน�้ำ  มาคุ้มครองรักษาพระศาสนา กลายเป็นผู้ดูแลระดับของกฎเกณฑ์ทาง

ศีลธรรมในสังคมแทน จึงปรากฏมีงานศิลปกรรมและงานสถาปัตยกรรมประดับ

ในศาสนาคาร เช่นเดียวกันกับการศึกษาของปุณณฑรีย์ เจียวิริยบุญญา (2556) ได้

กล่าวถึงเรื่องบทบาทของพญานาคในการค�้ำชูพระพุทธศาสนาว่า ต�ำนานพญานาค

ทีม่กีารบนัทกึในวรรณกรรมทางพระพทุธศาสนาเสนอบทบาทของพญานาคในฐานะ

พุทธสาวก เป็นผู้ปกป้องพระพุทธเจ้าและผู้ท�ำนุบ�ำรุงพระพุทธศาสนา เนื่องจาก

วรรณกรรมนั้นๆ ได้มีส่วนในการสร้างภาพลักษณ์ให้พญานาคได้เป็นส่วนประกอบ

ส�ำคัญในโครงสร้างศาสนา ซึ่งสามารถพบหลักฐานได้จากศาสนสถานต่างๆ และ

พิธีกรรมการบวชที่ผู้บวชต้องผ่านการบวชนาคก่อนจึงจะเป็นพระภิกษุสงฆ์ได้อย่าง

สมบูรณ์ จึงเป็นการเปลี่ยนแปลงทางสถานภาพของพญานาคจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ตาม

ความเชื่อดั้งเดิมสู่พื้นที่ของพุทธศาสนา 

และประเด็นที่นอกเหนือไปจากที่กล่าวไว้แล้วในการศึกษาข้างต้นก็ยัง

มีงานเขียนที่สอดคล้องในเรื่องของพญานาคในมิติของผู ้ธ�ำรงพระพุทธศาสนา

อย่างงานเขียนของสมบรูณ์ บญุฤทธิ์ (2559) แต่ทีเ่พิ่มเตมิคอืการน�ำเสนอแง่มมุของ

การที่ศาสนาซึ่งเข้ามาใหม่ได้ท้าทายความเชื่อแบบด้ังเดิม ซึ่งเป็นการสะท้อนกลไก

ทางสังคมและวัฒนธรรมที่มีการเปลี่ยนแปลง โดยกล่าวถึง การยอมรับและบูชา

พญานาคในฐานะเทพเจ้าแห่งลุ่มน�้ำโขงเป็นความเชื่อด้ังเดิมก่อนการเข้ามาของ



147
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ศาสนาพราหมณ์และศาสนาพุทธ จากนั้นก็ได้เกิดการผสมและกลืนกลายเข้าเป็น
ส่วนหนึ่งของพระพุทธศาสนา โดยปรากฏให้เห็นในต�ำนานและวรรณกรรม ท้ังใน
พระไตรปิฎกและต�ำนานอุรังคธาตุต่างๆ ทั้งการปราบพญานาคของพระพุทธเจ้า 
ซ่ึงเป็นการแสดงชัยชนะเหนือความเชื่อแบบเดิม จึงก่อให้เกิดบทบาทใหม่ของ
พญานาคในด้านการส่งเสริมบารมีของพระพุทธเจ้า หรือการเป็นตัวแทนในผู้ฝักใฝ่
ในธรรม รวมทัง้การปรากฏพญานาครูปแบบต่างๆ ในศาสนสถาน วดัวาอาราม หรอื
ศาสนวัตถ ุอกีทัง้ความเชือ่เกีย่วกบัพญานาค เช่น รอยพระพทุธบาท รพูญานาค หรอื
ถ�้ำพญานาคบริเวณใกล้เคียงพระธาตุองค์ส�ำคัญ พญานาคจึงมีความส�ำคัญในฐานะ
ผู้พิทักษ์รักษาและปกป้องพระพุทธศาสนา ข้อมูลเพิ่มเติมเพื่อเป็นข้อสังเกตถึงเรื่อง
ของรอยพระพุทธบาท โดยกล่าวว่าส่วนหนึ่งของรอยพระพุทธบาทนั้นเกิดจากการ
ทูลขอของพญานาคต่อพระพุทธเจ้า เพื่อเป็นที่เคารพสักการะบูชาซึ่งพระองค์ก็
ประทานให้ และเชือ่กนัต่อมาว่ารอยพระพทุธบาททีเ่กดิจากการทูลขอของพญานาค
นั้น บริเวณใกล้ๆ มักจะมีรู หรือถ�้ำพญานาค หรือหลักฐานใดที่แสดงร่องรอยการมี
อยู่ของพญานาค

อกีท้ังประเดน็ด้านอืน่ทีน่่าสนใจในเรือ่งของการเปลีย่นแปลงของความหมาย
ของพญานาคผ่านงานประเพณีพิธีกรรม โดย พิเชฐ สายพันธ์ (2539) ได้น�ำเสนอ
ประเพณีที่เก่ียวกับพญานาคที่ได้มีการเปลี่ยนแปลงในเรื่องของการให้ความหมาย
อย่างประเพณกีารไหลเรอืไฟ ซึง่แต่เดิมนัน้มกีารจัดขึน้เพือ่การบชูาพญานาคโดยการ
เชื่อมโยงกับต�ำนานเร่ืองเล่าในลาวว่าเป็นพิธีท่ีท�ำขึ้นเพื่อร�ำลึกถึงพญานาคผู้เป็น
บรรพบรุษุของตน ซ่ึงมกีารจัดขึน้พร้อมๆ กบัพธิส่ีวงเฮือ ตามฮตีสบิสองของชาวอสีาน
และชาวลาว อนัเป็นการบูชาพญานาค 15 ตระกลูทีอ่าศยัอยูใ่นแม่น�ำ้โขงกก็ลบักลาย
มาเป็นพิธีกรรมเพื่อการบูชาพระพุทธเจ้าที่เสด็จลงมาจากสวรรค์ช้ันดาวดึงส์ในวัน
ออกพรรษา ซึ่งก็สอดคล้องกับงานวิจัยของปฐม หงษ์สุวรรณ (2554) ที่ได้น�ำเสนอ
การเปล่ียนแปลงของแม่น�ำ้โขงจากวถีิวฒันธรรมด้ังเดิมทีใ่ห้ความเคารพนบัถือแม่น�ำ้
โขงดั่งแม่น�้ำของพญานาคให้กลายเป็นแม่น�้ำแห่งพระพุทธเจ้าไปในที่สุด เนื่องจาก
โครงสร้างของพระพุทธศาสนาว่าด้วยอ�ำนาจแห่งศีลธรรม เกิดเป็นการผสมผสาน

ระหว่างโลกทัศน์เดิมและโลกทัศน์ใหม่ก็กลายเป็นศาสนาแบบพื้นบ้าน 



148
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ดังน้ันจึงเห็นได้ว่าความหมาย บทบาทของพญานาคท้ังในวรรณกรรม 

ต�ำนาน ความเชือ่ และประเพณพีธิกีรรมทีก่ระท�ำขึน้เพ่ือบชูาพญานาคได้มกีารปรบั

เปลีย่นแนวคดิจากเดิม เมือ่มกีารเข้ามาของศาสนาทัง้พราหมณ์และพทุธกเ็ป็นปัจจยั

ที่เข้ามากระทบครั้งหนึ่งโดยเสนอบทบาทในการเป็นผู้ธ�ำรงพุทธศาสนา นอกเหนือ

ไปจากนั้นยังได้มีการปรับเปลี่ยนอีกคร้ังหน่ึงในด้านของความหมายในประเพณี

พิธีกรรมตามลักษณะของสังคมวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลง ซึ่งเป็นการสะท้อนให้เห็น

ถึงการที่พญานาคเป็นกลไกทางสังคมและวัฒนธรรมบนช่วงเวลาต่างๆ 

2) 	 พญานาคคือกระบวนการทางสังคม 

ภายหลังจากการท�ำการศึกษาวิเคราะห์สังเคราะห์เพิ่มเติมในเรื่องความ

หมายของพญานาค ท�ำให้ได้ทราบถงึการให้ความหมายในอกีมิตหินึง่คอืพญานาคใน

มติขิองกระบวนการควบคมุสงัคม โดยในการศกึษาของพเิชฐ สายพนัธ์ (2539) และ

การศกึษาของจติรกร เอมพนัธ์ (2545) ได้กล่าวถงึ พญานาคคอืพลงัอ�ำนาจธรรมชาติ 

มีอ�ำนาจคุ้มครองแผ่นดิน บันดาลน�้ำ  มีอ�ำนาจในการสร้างสรรค์ หรือการท�ำลาย 

คุ้มครองรักษา จากต�ำนาน นิทาน เรื่องเล่า ดังนั้นพญานาคในที่นี้จึงท�ำหน้าที่เป็น

กลไกทีค่อยรกัษาดลุยภาพของสงัคมให้ด�ำเนินไปตามปกต ิกลไกในการรกัษาระเบยีบ

สังคมสะท้อนได้จากการตั้งต�ำแหน่งนาคเป็นล่าม 4 ศรี 5 ของเมืองจันทบุรีแห่งบุรี

จันอ้วยล่วย เพ่ือท�ำหน้าที่ควบคุมพฤติกรรมของชาวเมือง การแต่งตั้งพญานาคข้ึน

มาดูแลและรักษาบ้านเมือง โดยให้มีต�ำแหน่งเป็นล่าม 4 ศรี 5 หมายความว่า 

พญานาคทั้ง 4 เป็นล่ามเมือง ส�ำหรับพิจารณาดูแลเรื่องคุณเรื่องโทษให้แก่ชาวเมือง 

โดยล่ามเมืองทั้ง 4 ประกอบไปด้วย กายโลหะนาค เอกจักขุนาค สุคันธนาค และอิน

ทจักกนาค อยู่ปากห้วยมงคล และพญานาคอีก 5 ตน เป็นศรีเมือง ประกอบไปด้วย 

สหัสสพลนาค สทิธโิภคนาค คนัธพัพนาค สริิวฒันนาค และพุทโธปาปนาค เป็นใหญ่

กว่าพญานาคทั้งหลายที่กล่าวมา รวมแล้วมีพญานาคทั้งสิ้น 9 ตน ที่คอยรักษาบ้าน

เมืองจันทบุรีมาตั้งแต่ครั้งโบราณ จึงเกิดเป็นความเชื่อสืบต่อกันมา 

และจากการศึกษาของชาญ เกลี้ยงพิบูลย์ (2540) ได้น�ำเสนอการศึกษา

ประเดน็บัง้ไฟพญานาคกบัการควบคุมสงัคม ในก่ิงอ�ำเภอรตันวาปี จงัหวดัหนองคาย 



149
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

กล่าวคือ การที่ประชาชนมีความเรื่องของพญานาค บั้งไฟพญานาค และประเพณี

การไหลเรือไฟในวันออกพรรษา โดยมกีารจัดประเพณเีพือ่บูชาพระพทุธเจ้าและบูชา

พญานาคของผู้คนทัง้สองฝ่ังโขงก่อให้เกดิมติรภาพระหว่างผูค้น ซึง่เป็นกระบวนการ

ที่ท�ำให้ผู้คนได้ยึดมั่นในหลักศาสนาและยึดถือเป็นแนวปฏิบัติ และสามารถสะท้อน

ให้เห็นผ่านงานจิตรกรรมประติมากรรมภายในวัดวาอารามในพื้นท่ี และเมื่อมีการ 

กระท�ำอนัก่อให้เกดิการเปลีย่นแปลงสภาพตามธรรมชาตขิองล�ำน�ำ้ เช่น การดดูทราย

กเ็กดิเป็นกระแสความเป็นกงัวลของประชาชน เพราะเชือ่ว่าเป็นการท�ำลายทีอ่ยูข่อง

พญานาค และการมีจิตส�ำนึกร่วมในการรักษาพื้นที่ ท�ำให้ผู้คนไม่ทิ้งขยะมูลฝอยสิ่ง

ปฏิกูล อันก่อเกิดจากอิทธิพลของพญานาค ซึ่งกับสามารถสนับสนุนได้ว่าพญานาค

และประเพณีพิธีกรรมอันเกี่ยวเนื่องกับพญานาคนั้นเป็นกระบวนการในการจัดการ

ความสัมพันธ์ในสังคมแห่งท้องที่นั้นๆ นั่นเอง ซึ่งก็เชื่อมโยงกับการศึกษาของพิเชฐ 

สายพนัธ์ (2539) ได้น�ำเสนอทศันะภายใต้กรอบความคดิของ Victor Tuner ซึง่แสดง

ให้เหน็พลวตัในความหมายของพญานาคในบริบทกระบวนการทางสงัคม ความหมาย

ที่หลากหลายของพญานาคนั้นขึ้นอยู่กับเงื่อนไขของบุคคลและสังคม ความหมาย

เฉพาะกับลักษณะทางประวัติศาสตร์สังคมแต่ละแห่ง ดังนั้นในแต่ละท้องท่ีอาจจะ

อาศัยสัญลักษณ์เดิม แต่ใส่ความหมายใหม่ที่เฉพาะลงไป เพื่อให้สอดคล้องกับความ

ต้องการของกลุ่มสังคมบางกลุ่ม ซึ่งอาศัยการวิเคราะห์กรณี พิธีบูชาพญาสัตตนาคา 

เพือ่บชูาพญานาค 7 องค์ทีเ่ฝ้ารกัษาพระธาตุพนม ซึง่มองว่าสญัลกัษณ์ของพญานาค

เพื่อเรียนรู้กระบวนการสังคม กล่าวว่า สัญลักษณ์นั้นเกี่ยวพันกับกระบวนการทาง

สังคม จากแนวคิดที่ว่า พิธีกรรมคือการแสดง (Performance) และการแสดงทาง

พิธีกรรมก็เป็นช่วงเวลาส�ำคัญของกระบวนการทางสังคม กระบวนการทางสังคมจึง

เป็นภาพที่มีการเคลื่อนไหวตลอดเวลา 

ในขณะทีก่ารศกึษาของพลธรรม์ จนัทร์ค�ำ (2551) ได้น�ำเสนอประเดน็ของ

พญานาคผ่านการศึกษาเรื่องพญานาค: อุดมการณ์ท่ีเมืองค�ำชะโนดสู่กระบวนการ

ท�ำให้เป็นสนิค้า โดยให้ทศันะเกีย่วกบัพญานาคในฐานะอ�ำนาจทีค่อยสอดส่องตรวจ

ตรามนุษย์ ซึง่เป็นกลไกเชงิอดุมการณ์ อ�ำนาจ และอทิธพิลของพญานาคนัน้เกดิจาก



150
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

การถ่ายทอดของผู้บอกเล่า ผ่านสถาบนัทางสงัคมต่างๆ ตัง้แต่ครอบครัว วดั โรงเรยีน 

สถาบันต่างๆ สื่อต่างๆ รวมทั้งผู้น�ำในการประกอบพิธีกรรมที่ก�ำหนดให้การด�ำเนิน

พิธีให้มีความศักดิ์สิทธิ์ จึงสามารถตีความได้ว่าพญานาคนั้นได้ถูกน�ำมาใช้เป็นกลไก

เชงิอุดมการณ์และอ�ำนาจทีเ่ข้ามาส่งผลในกระบวนการจดัการสงัคม เช่ือมโยงกบัการ

ศึกษาของปฐม หงษ์สุวรรณ (2554) ยังได้กล่าวถึงพลวัตทางความเช่ือเกี่ยวกับ

พญานาคที่ปรากฏในชุมชนชาวไตหลายกลุ่มว่าคือ ส่ิงศักดิ์สิทธิ์ท่ีมีบทบาทหน้าท่ี

ส�ำคัญต่อการสร้างความศักดิ์สิทธิ์แก่แม่น�้ำโขง แต่สถานการณ์ในปัจจุบันของ

แม่น�ำ้โขงทีม่คีวามเชือ่ในเรือ่งของพญานาคเป็นผูป้กปักรกัษานัน้กไ็ด้เกดิการลดถอย

ลงของความเชื่อ ซึ่งได้น�ำเสนอให้เห็นถึงความผูกพัน สัมพันธ์กันระหว่างมนุษย์และ

อ�ำนาจเหนอืธรรมชาติ พืน้ทีศั่กด์ิสทิธิข์องพลงัเหนือธรรมชาต ิแม่น�ำ้โขงซึง่เป็นทีส่ถติ

ของเหล่าพญานาคเกิดมีการเสื่อมคลายของความสัมพันธ์นี้ โดยถูกปรับเปลี่ยนไปสู่

มิติของเศรษฐกิจและผลประโยชน์ 

ดงัน้ันจงึเหน็ได้ว่าอกีความหมายหนึง่ของพญานาคคอื กลไกเชงิอ�ำนาจทีม่ี

อิทธิพลต่อกระบวนการทางสังคม ถ่ายทอดผ่านสถาบันทางสังคมต่างๆ และกลไก

เชิงอ�ำนาจน้ีเป็นพลวัต มีการเปลี่ยนแปลงไปตามเงื่อนไขของเวลาและบริบททาง

สังคม

และจากการศึกษาโดยการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลในจังหวัดหนองคาย พบว่า 

จังหวัดหนองคาย ซึ่งเป็นจังหวัดที่มีชายแดนส่วนใหญ่ติดฝั่งแม่น�้ำโขง ประกอบด้วย 

6 อ�ำเภอ ได้แก่ อ�ำเภอเมอืงหนองคาย อ�ำเภอท่าบ่อ อ�ำเภอศรเีชยีงใหม่ อ�ำเภอสงัคม 

อ�ำเภอโพนพิสัย และอ�ำเภอรัตนวาปี ซึ่งมีความเชื่อเรื่องพญานาคและมีพื้นท่ีทาง

ความเชื่อเกี่ยวกับพญานาคในจังหวัด หนองคายเป็นจ�ำนวนมาก สามารถพบเห็น

ความเชื่อ ศิลปกรรม ศาสนสถาน โบราณสถาน ประเพณีพิธีกรรมที่ด�ำรงอยู่ใน

สถานที่ต่างๆ ซึ่งเกี่ยวข้องกับความเชื่อเรื่องพญานาค ดังนี้



151
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ภาพประกอบที่ 1 พื้นที่บริเวณอ�ำเภอเมืองหนองคาย และความเกี่ยวข้องกับพญานาค

	 อ�ำเภอเมือง จากการศึกษาทั้งในเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการลงพื้น

ท่ีเพือ่ศกึษาและเกบ็รวบรวมข้อมลูเกีย่วกับประวัติศาสตร์ ต�ำนานความเชือ่เกีย่วกบั

พญานาคในจังหวัดหนองคาย ในบริเวณอ�ำเภอเมืองหนองคาย มีต�ำนานความเชื่อ

เกี่ยวกับพญานาคตามสถานที่ทั้งที่เป็นศาสนสถาน โบราณสถาน ประกอบไปด้วย 

1) พระธาตุหล้าหนอง หรือพระธาตุกลางน�้ำ  2) พระธาตุหล้าหนองจ�ำลอง 

3) วัดโพธิ์ชัย 4) วัดพระธาตุบังพวน 5) พระธาตุโพนจิกเวียงงัว

ภาพประกอบที่ 2 พื้นที่บริเวณอ�ำเภอท่าบ่อ และความเกี่ยวข้องกับพญานาค



152
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

	 อ�ำเภอท่าบ่อ จากการศึกษาทัง้ในเอกสาร งานวจิยัทีเ่กีย่วข้อง และการลงพืน้

ท่ีเพือ่ศกึษาและเกบ็รวบรวมข้อมลูเกีย่วกับประวัติศาสตร์ ต�ำนานความเชือ่เกีย่วกบั

พญานาคในจังหวัดหนองคาย ในบริเวณอ�ำเภอเมืองท่าบ่อ มีต�ำนานความเชื่อเกี่ยว

กับพญานาคอยู่ที่วัดป่าโนนแก้ว มีการกล่าวถึงบ่อน�้ำศักดิ์สิทธิ์ท่ีวัดป่าโนนพระแก้ว 

อ�ำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย โดยมีการเล่าขานกันสืบมา เชื่อกันว่าเป็นที่อยู่ของ

พญาศรีสัตตนาคราช

ภาพประกอบที่ 3 พื้นที่บริเวณอ�ำเภอศรีเชียงใหม่ และความเกี่ยวข้องกับพญานาค

	 อ�ำเภอศรีเชียงใหม่ จากการศึกษาทั้งในเอกสาร งานวิจัยท่ีเก่ียวข้อง และ

การลงพื้นที่เพื่อศึกษาและเก็บรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ ต�ำนานความ

เชื่อเก่ียวกับพญานาคในจังหวัดหนองคาย ในบริเวณอ�ำเภอศรีเชียงใหม่ มีต�ำนาน

ความเชือ่เกีย่วกบัพญานาคตามสถานทีท่ัง้ทีเ่ป็นศาสนสถาน โบราณสถาน ประกอบ

ไปด้วย 1) วัดหินหมากเป้ง 2) วัดพระพุทธบาท (เวินกุ่ม) 3) วัดธาตุค�ำ  (ด�ำ) 

4) พระธาตุขาว



153
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ภาพประกอบที่ 4 พื้นที่บริเวณอ�ำเภอสังคม และความเกี่ยวข้องกับพญานาค

	 อ�ำเภอสงัคม จากการศกึษาทัง้ในเอกสาร งานวจิยัทีเ่กีย่วข้อง และการลงพืน้

ท่ีเพือ่ศกึษาและเกบ็รวบรวมข้อมลูเกีย่วกับประวัติศาสตร์ ต�ำนานความเชือ่เกีย่วกบั

พญานาคในจังหวัดหนองคาย ในบริเวณอ�ำเภอสังคม มีต�ำนานความเชื่อเกี่ยวกับ

พญานาคตามสถานท่ีทัง้ทีเ่ป็นศาสนสถาน สถานทีธ่รรมชาตท่ีิมกีารกล่าวขานถึงเรือ่ง

เล่าต�ำนานเกี่ยวข้องกับพญานาค ประกอบไปด้วย 1) วัดศรีมงคล (ถ�้ำดินเพียง) 

2) วัดพระพุทธบาทผาจ่อง 3) วัดผาตากเสื้อ

ภาพประกอบที่ 5 พื้นที่บริเวณอ�ำเภอโพนพิสัย และความเกี่ยวข้องกับพญานาค



154
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

	 อ�ำเภอโพนพิสัย จากการศึกษาทั้งในเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และ

การลงพืน้ทีเ่พือ่ศกึษาและเก็บรวบรวมข้อมลูเกีย่วกบัประวติัศาสตร์ ต�ำนานความเชือ่

เกีย่วกบัพญานาคในจงัหวดัหนองคาย ในบรเิวณอ�ำเภอโพนพิสยั มตี�ำนานความเชือ่

เกี่ยวกับพญานาคตามสถานที่ทั้งที่เป็นศาสนสถาน โบราณสถาน ประกอบไปด้วย 

1) วัดไทย 2) วัดหลวงเจติยาราม

ภาพประกอบที่ 6 พื้นที่บริเวณอ�ำเภอรัตนวาปี และความเกี่ยวข้องกับพญานาค

	 อ�ำเภอรัตนวาปี จากการศึกษาทั้งในเอกสาร งานวิจัยท่ีเก่ียวข้อง และ

การลงพื้นที่เพื่อศึกษาและเก็บรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ ต�ำนานความ

เชื่อเกี่ยวกับพญานาคในจังหวัดหนองคาย ในบริเวณอ�ำเภอรัตนวาปี มีต�ำนานความ

เชื่อเกี่ยวกับพญานาคตามสถานที่ทั้งที่เป็นศาสนสถาน โบราณสถาน ประกอบไป

ด้วย 1) วัดราชโพนเงิน

ในด้านของประเพณ ีพธิกีรรมทีเ่กีย่วข้องกับความเชือ่เรือ่งของพญานาคใน

จังหวัดหนองคาย ได้แก่ เทศกาลบั้งไฟพญานาค ประเพณีการไหลเรือไฟ ประเพณี

แข่งเรือยาว ประเพณีบุญบั้งไฟ พิธีบวงสรวงพระธาตุหล้าหนอง ประเพณีสมโภช

หลวงพ่อพระใส ประเพณีสมโภชหลวงพ่อองค์ตื้อ งานนมัสการพระบรมสารีริกธาตุ



155
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

พระธาตุบังพวน พิธีพลีกรรมตักน�้ำศักดิ์สิทธิ์ สระมุจลิน วัดพระธาตุบังพวน เป็นต้น 

ซ่ึงประเพณพีธิกีรรมทีก่ล่าวข้างต้นนัน้สบืสาน ผลติซ�ำ้ ความเชือ่อนัมคีวามเกีย่วเนือ่ง

กบัพญานาคทีม่มีาอย่างยาวนาน โดยหนึง่ในเทศกาลทีม่ชีือ่เสยีงเป็นทีรู่จ้กัอย่างมาก

คือ เทศกาลบั้งไฟพญานาค 

เทศกาลบั้งไฟพญานาค เป็นเทศกาลที่จะถูกจัดให้มีขึ้นในวันออกพรรษา 

หรือช่วงประมาณปลายเดือนตุลาคมของทุกปี ชาวบ้านในพื้นที่ได้พบเห็นบ้ังไฟ

พญานาคมาตั้งแต่สมัยอดีต นอกจากนั้นยังมีบันทึกอย่างเป็นลายลักษณ์อักษรโดย 

เจอราร์ด ฟาน วูสตอฟ (Gerard Van Wusthof) พ่อค้าและนักส�ำรวจชาวฮอลันดา 

ผู ้เดินทางกับกลุ่มเรือส�ำรวจลุ ่มน�้ำโขง โดยเดินทางขึ้นมาจากประเทศกัมพูชา 

ในระหว่างปี ค.ศ. 1641 - 1642 (พ.ศ. 2184 - 2185) ซึ่งตรงกับสมัยของพระสุริย

วงศาธรรมกิราช กษตัรย์ิลาวซึง่ครองราชย์ในช่วงปี ค.ศ. 1638 - 1695 (พ.ศ. 2181 - 

2238) บันทึกได้กล่าวถึงเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการที่ผู้บันทึกได้พบเห็นปรากฏการณ์

บั้งไฟพญานาค (วัฒนพันธุ์ ครุฑะเสน, 2557) อดีตชาวบ้านเรียกว่า บั้งไฟผี โดยมัก

จะปรากฏขึ้นในวันขึ้น 15 ค�่ำ  เดือน 11 ซึ่งตรงกับวันออกพรรษา เชื่อมโยงกับ

เร่ืองราวทางพระพทุธศาสนา ในวนัทีพ่ระพุทธเจ้าเสดจ็มาจากเทวโลก ภายหลงัจาก

ได้เสดจ็ขึน้ไปจ�ำพรรษาทีส่วรรค์ชัน้ดาวดงึส์ และได้ทรงแสดงธรรมเทศนาโปรดพทุธ

มารดาแล้วจึงเสด็จกลับมายังโลกมนุษย์ ดังนั้นทั้งเทวดา พญานาค และมนุษย์ท้ัง

หลายต่างก็ได้ออกมาต้อนรับการกลับมาของพระพุทธองค์ อีกทั้งยังเชื่อกันว่าบั้งไฟ

พญานาคนีเ้ป็นการบูชารอยพระพทุธบาทในแม่น�ำ้โขง รวมไปจนถึงการบูชาพญานาค

ในแม่น�้ำโขง ซึ่งเป็นผู้มีอ�ำนาจควบคุมดูแลล�ำน�้ำส�ำคัญ จากการสัมภาษณ์ชาวบ้าน

ได้ให้ข้อมลูว่า ปรากฏการณ์บัง้ไฟผ ีหรอืทีปั่จจุบนัเรียกว่าบัง้ไฟพญานาคนัน้ เกดิจาก

อิทธิฤทธิ์ของพญานาคท่ีได้พ่นลูกไฟเพ่ือถวายเป็นการบูชาแด่พระพุทธเจ้า โดย

ลกัษณะเป็นลกูไฟขนาดเท่าผลส้มหรอืไข่ไก่ โดยส่วนมากทีพ่บมักมสีแีดงอมชมพหูรอื

บ้างก็ว่ามีสีส้ม บางแห่งเคยพบว่ามีเขียวแต่ไม่มากนัก โดยบั้งไฟนั้นจะผุดขึ้นจาก

แม่น�ำ้โขงและหายไปในอากาศโดยไม่มกีารตกลงหรอืวถีิการตกโค้งลงมา ไร้ส ีไร้กลิน่ 

ไร้ควัน ไร้เขม่า ไร้เปลว ผุดจากน�้ำประมาณ 5-10 วินาที แล้วหายไปโดยไม่ได้มีส ี



156
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

หรือแสงที่หร่ีลง นอกจากนั้นบั้งไฟพญานาคไม่ได้เกิดข้ึนเฉพาะในวันออกพรรษา 

และไม่ได้ขึ้นเฉพาะในแม่น�้ำโขง แต่พบเห็นได้ในบ่อน�้ำ  หนองน�้ำ  ล�ำห้วย ทุ่งนาได้

อีกด้วย

ในปีพ.ศ. 2529 นายพิทักษ์ ศรีตะบุตร อดีตสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร

จังหวัดหนองคาย ซึ่งเป็นชาวโพนพิสัยและกลุ่มนักการเมืองท้องถิ่น ร่วมกับศูนย์

วัฒนธรรม อ�ำเภอโพนพสิยั ได้มแีนวคดิทีจ่ะเชือ่มโยงปรากฏการณ์บัง้ไฟผ ีความเชือ่

ด้ังเดมิทีเ่กีย่วข้องผกูพนักบัพญานาคของคนท้องถิน่ และจัดให้เกดิเป็นงานประเพณี

ที่เรียกว่า ประเพณีไหลเรือไฟ ชมบั้งไฟผี ในขณะที่ประชุมผู้จัดฯ มีความคิดเห็นให้

มกีารเปลีย่นชือ่มาเป็น บัง้ไฟพญานาค ซึง่จากประเพณนีีเ้องกไ็ด้มคีวามเชือ่มโยงกบั

ประเพณแีละความเชือ่เร่ืองการไหลเรอืไฟ ณ อ�ำเภอโพนพสิยั นบัตัง้แต่นบัเป็นต้นมา 

เทศกาลบั้งไฟพญานาคก็ถูกจัดให้มีขึ้นทุกปีในหลายอ�ำเภอเป็นการสร้างชื่อเสียงให้

จังหวัดหนองคายเป็นอย่างมาก

จากการผลการศึกษาข้างต้นจะเห็นได้ว่าพญานาคนั้นด�ำรงอยู่ในวิถีสังคม

และวัฒนธรรมผู้คนแถบลุ่มแม่น�้ำโขงและจังหวัดหนองคายอย่างเหนียวแน่นตั้งแต่

อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยปรากฏให้เห็นในหลากหลายบริบทตั้งแต่สังคม วัฒนธรรม 

ศาสนา การบริหารทุนทางวัฒนธรรมของพื้นที่ไปสู่การพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจ

อภิปรายผล
จากผลการศึกษาทั้งในเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการลงพื้นเก็บ

ข้อมูลความเชื่อเกี่ยวกับพญานาคข้างต้นที่ได้กล่าวไว้แล้วมาพิจารณาตามแนวคิด

อ�ำนาจแบบอ่อน (Soft power) ของ Nye (2004) ท่ีกล่าวไว้ในหนังสือ Soft 

Power: The Means to Success in World Political ว่า อ�ำนาจแบบอ่อน หมายถึง 

อ�ำนาจในการได้ส่ิงที่ประสงค์ โดยอาศัยการสร้างแรงจูงใจและการดึงดูดมากกว่า

การบีบบังคับหรือการใช้ก�ำลังทรัพย์สิน และองค์ประกอบส�ำคัญคือ วัฒนธรรม 

อดุมการณ์ และนโยบาย เมือ่นโยบายนัน้ได้การยอมรบัว่าเป็นเหตเุป็นผลถกูท�ำนอง

คลองธรรม อ�ำนาจแบบอ่อนน้ันกจ็ะถกูยกระดับให้มากยิง่ขึน้ ซึง่บทความของสทิธพิล 



157
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

เครือรัฐติกาล (2551) และรุยาภรณ์ สุคนธทรัพย์ (2563) กล่าวถึง แหล่งทรัพยากร

ของอ�ำนาจแบบอ่อนนั้นประกอบด้วย 1. วัฒนธรรม 2. ค่านิยม 3. นโยบาย ส่วน

ของเคร่ืองมือท่ีจะช่วยให้อ�ำนาจแบบอ่อนบรรลุผลคือ การทูตสาธารณะหรือการ

ศลิปะการสือ่สารสาธารณะ ซึง่สามารถแบ่งออกเป็น 3 ลกัษณะ ได้แก่ 1. การสือ่สาร

ประจ�ำวัน 2. การสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์ และ 3. การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ยั่งยืน

ผ่านบคุคลส�ำคญั โดยการวเิคราะห์ผ่านแนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อนนัน้เพือ่มุง่ท่ีจะทราบ

ถึงเป้าประสงค์ของการใช้อ�ำนาจ แหล่งทรัพยากรของอ�ำนาจ เครื่องมือท่ีน�ำไปสู่

อ�ำนาจ ผู้ที่สร้างให้เกิดความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจ และมุ่งเน้นในประเด็นหรือบริบทที่

เก่ียวข้องกบัการใช้อ�ำนาจ รวมถงึยทุธศาสตร์ทีน่�ำไปสูก่ลไกการใช้อ�ำนาจและผลลัพธ์

ที่ปรากฏ ดังนี้

ตารางที่ 1 	การวิเคราะห์ประเด็นอันเกี่ยวข้องกับพญานาคผ่านแนวคิดอ�ำนาจแบบ

อ่อนทั้งในอดีตและปัจจุบัน

ประเด็นในการวิเคราะห์ อดีต ปัจจุบัน
เป้าประสงค์ของการใช้

อ�ำนาจ 

เพื่อการเผยแพร่ความเชื่อ

ความศรัทธา ทั้งศาสนา

พราหมณ์ ศาสนาพุทธ และ

ความเชื่อในท้องถิ่น

เพื่อกระตุ้นเตือนคุณค่าทาง

วัฒนธรรมและการสร้างมูลค่า

ทางเศรษฐกิจ 

แหล่งทรัพยากรของ

อ�ำนาจ 

วัฒนธรรม ค่านิยม วัฒนธรรม ค่านิยม และ

นโยบาย
เครื่องมือที่น�ำไปสู่

อ�ำนาจ 

การสื่อสารประจ�ำวัน 

การสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์ 

และการพัฒนาความสัมพันธ์ที่

ยั่งยืนผ่านบุคคลส�ำคัญ

การสื่อสารประจ�ำวัน 

การสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์ และ

การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ยั่งยืน

ผ่านบุคคลส�ำคัญ
ผู้ที่สร้างให้เกิดความ

สัมพันธ์เชิงอ�ำนาจ 

ความเชื่อของท้องถิ่น: ผู้น�ำใน

ประเพณี พิธีกรรม ผู้สืบทอด

ความเชื่อรูปแบบต่างๆ 

ศาสนาพุทธ: พุทธสาวก 

ผู้บริหารปกครองในระดับ

ท้องถิ่นและระดับจังหวัด



158
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ประเด็นในการวิเคราะห์ อดีต ปัจจุบัน
บริบทที่เกี่ยวข้องกับการ

ใช้อ�ำนาจ และ

ยุทธศาสตร์ที่น�ำไปสู่

กลไกการใช้อ�ำนาจ

การสร้างให้เกิดการยอมรับ

และความพึงพอใจแก่กลุ่มชน

โดยการเผยแพร่ผ่านเรื่องเล่า 

ต�ำนาน วรรณกรรมที่

สอดคล้องกับความเชื่อของ

ผู้คนในท้องถิ่น

การกระตุ้นเตือนคุณค่าทาง

วัฒนธรรมให้แก่ผู้คนในและ

นอกพื้นที่ และการสร้างมูลค่า

ทางเศรษฐกิจ 

ผ่านการส่งเสริมการท่องเที่ยว

เชิงวัฒนธรรม เช่นการจัดให้มี

เทศกาลบั้งไฟพญานาค เป็นต้น
ผลลัพธ์ที่ปรากฏ เกิดการแพร่กระจายของ

ความเชื่อที่สามารถกลมกลืน

กับความเชื่อดั้งเดิมในท้องถิ่น 

สามารถสะท้อนให้เห็นได้จาก

การเผยแพร่และการสืบทอด

ผ่านงานวรรณกรรม 

ศิลปกรรม ประเพณี และ

พิธีกรรม

เกิดการแพร่กระจายวัฒนธรรม

และความเชื่อออกไปสู่สังคม

ภายนอกที่ก่อให้เกิดมูลค่าเพิ่ม

ทางเศรษฐกิจที่มาจากการส่ง

เสริมการท่องเที่ยวเชิง

วัฒนธรรม โดยอาศัยทุนทาง

วัฒนธรรมในพื้นที่

จากอดีตนั้นการแพร่กระจายเข้ามาของความเช่ือความศรัทธาในศาสนา

ทั้งพราหมณ์-ฮินดูและศาสนาพุทธเพ่ือสร้างการยอมรับและความพึงพอใจให้กับ

ผูค้นในแถบลุ่มแม่น�ำ้โขงย่อมอาศัยเครือ่งมือทีจ่ะช่วยให้บรรลผุล ตามแนวคิดอ�ำนาจ

แบบอ่อนต้องอาศัยศิลปะการสื่อสาร ซึ่งในบริบทดังกล่าวนี้มีทั้งผ่านวรรณกรรมใน

รูปแบบมุขปาฐะทั้งนิทาน เรื่องเล่า ต�ำนาน ศิลปกรรม หัตถกรรม สถาปัตยกรรมที่

สามารถเชื่อมโยงผสานกับความเชื่อเดิมของท้องถิ่น ซึ่งต้องมีแนวเรื่องที่เหมาะและ

สอดคล้องแก่วิถีการด�ำเนินชีวิตของผู้คน 

เครื่องมือตามแนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อน คือ 1) การสื่อสารประจ�ำวัน เช่น 

การที่นิทาน ต�ำนาน เร่ืองเล่าได้ถูกผสมผสานและถูกบอกเล่าซ�้ำแล้วซ�้ำอีกสืบมา 

ตารางที่ 1 	การวิเคราะห์ประเด็นอันเกี่ยวข้องกับพญานาคผ่านแนวคิดอ�ำนาจแบบ

อ่อนทั้งในอดีตและปัจจุบัน (ต่อ)



159
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

อีกทั้ง 2) การสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์ เช่น การสร้างความเชื่อมโยงเชิงสัญลักษณ์บน

เรื่องราวของศาสดาในศาสนาหนึ่งๆ เข้ากับความเชื่อดั้งเดิมท่ีมีต่อพญานาค ดังท่ี

ปรากฏในการศกึษาความหมายของพญานาคในกลุม่ที ่2 การเป็นผูส้ร้างและท�ำลาย

ผนืดนิ ผนืน�ำ้ ซ่ึงในด้านทีห่มายถงึสิง่ศักด์ิสทิธิผ์ูเ้ฝ้าปกปักรกัษาผืนดนิ ผนืน�ำ้ สะท้อน

ผ่านการศึกษาเรื่องพญานาคกับรอยพระพุทธบาทในต�ำนานอุรังคนิทาน (สมบูรณ ์

บุญฤทธิ์, 2559) ซึ่งผู ้คนในท้องถิ่นเชื่อกันว่าพญานาคจะเผ้าปกปักรักษารอย

พระพุทธบาทตามที่ต่างๆ โดยสืบทอดผ่านเรื่องเล่า นิทาน ต�ำนาน หรือแม้แต่ความ

เชื่อเรื่องเก่ียวกับรูพญานาคที่มักจะปรากฏบริเวณใกล้เคียง และความหมายของ

พญานาคในกลุ่มที่ 3 การเป็นผู้เชื่อมระหว่างโลกศักดิ์สิทธิ์และโลกมนุษย์ ซึ่งในด้าน

ท่ีหมายถงึพญานาคคอืสิง่เชือ่มต่อระหว่างโลกศักด์ิสทิธิแ์ละโลกมนษุย์ จากการศกึษา

ของพเิชฐ สายพนัธ์ (2539) และปฐม หงษ์สวุรรณ (2554) น�ำเสนอการเป็นตวักลาง

ในการเชื่อมต่อโลกศักดิ์สิทธิ์ โดยอาศัยแม่น�้ำโขงอันเป็นพื้นที่ของเทพเจ้าผู้ปกปัก

รักษาซ่ึงเป็นการส่ือถึงพญานาคนั่นเอง โดยพิธีกรรมท่ีปรากฏให้เห็นในพื้นท่ี เช่น 

การไหลเรือไฟน้ันเป็นไปเพือ่บูชาพญานาค แต่เมือ่มกีารเข้ามาของศาสนาพทุธก่อให้

เกิดการนิยามความหมายใหม่ให้แก่พิธีการไหลเรือไฟว่าเป็นไปเพื่อการบูชา

พระพุทธเจ้า จึงเป็นการชี้ให้เห็นการเชื่อมโยงสัญลักษณ์เดิมบนบริบทใหม่ซึ่งเข้ามา

แทนที่ความเชื่อดั้งเดิม และ 3) การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ยั่งยืนผ่านบุคคลส�ำคัญ 

เช่น การที่ผูกโยงเรื่องราวที่เล่าขานเข้ากับผู้ปกครองที่มีบทบาทส�ำคัญทั้งในพื้นที่ทางโลก

และพื้นที่ทางศาสนาเข้ามาสร้างให้เกิดการยอมรับ ปรับสร้าง วัฒนธรรม ค่านิยมที่

ส่งผลต่อคนในพ้ืนที่นั้นๆ และพื้นที่รอบข้าง โดยก่อนที่เรื่องราวของพระพุทธเจ้าที่

เป็นตัวแทนของเพศชายได้เข้ามาในดินแดนแถบนี้ จากการศึกษาความหมายของ

พญานาคในกลุ่มที ่1 การเป็นกลุม่ชนหรอืบรรพบรุษุ ซึง่ในด้านทีห่มายถึงบรรพบุรุษ

แห่งสายมาตุพงศ์ ชี้ให้เห็นถึงความเชื่อท้องถิ่นของผู้คนในบริเวณลุ่มน�้ำโขงอันสื่อถึง

ผู้หญิงที่มีฐานะเป็นผู้ให้ก�ำเนิดลูกหลานพญานาค สะท้อนอยู่ในนิทานปรัมปราเรื่อง 

นางส้า แห่งภูเขาลาซัน (เนชั่นแนลจีโอกราฟฟิกฉบับภาษาไทย, 2560) ในขณะท่ี

งานศึกษาของพิเชฐ สายพันธ ์ (2539) ได้กล่าวถึงอีกความหมายหนึ่งของพญานาค



160
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ในฐานะบรรพบุรุษเก่าแก่ของคนในลุ่มน�้ำโขง ซึ่งกล่าวถึงบริบทของงานวรรณกรรม

ที่เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธศาสนาที่พญานาคมักจะเป็นเพศชาย ในขณะที่วรรณกรรม

ปรัมปราที่มิได้เกี่ยวข้องกับศาสนาโดยตรงมักจะเป็นเพศหญิง อีกทั้งจากการศึกษา

ของจิตรกร เอมพันธ์ (2545) ก็ยังได้เสริมให้เห็นประเด็นเรื่องของเพศชายและเพศ

หญิงกับบทบาทในพุทธศาสนาอีกว่า เนื่องจากพุทธศาสนามักจะให้บทบาทกับ

เพศชายมากกว่า และจากการศึกษาของบัววอน พมมะบุด (2555) ศึกษางานทาง

ศลิปกรรมและสถาปัตยกรรมอย่าง คนัทวย หรอื แขนนาง ในภาษาลาว ทีม่หีน้าคอย

ค�้ำยันชายหลังคาตามอาคารต่างๆ ก็สามารถพบเห็นได้ในศาสนคาร ลวดลาย

พญานาคกเ็ป็นลวดลายหนึง่ทีพ่บได้โดยมาก ซึง่ แขนนาง สามารถสือ่ความหมายใน

สองมิติคือ พญานาคในบทบาทการช่วยค�้ำจุนพระพุทธศาสนา และอีกความหมาย

หน่ึงกค็อื การเป็นผู้หญงิทีม่บีทบาทในการช่วยค�ำ้จนุพระพทุธศาสนา ซึง่ช้ีให้เหน็ถึง

อ�ำนาจของพญานาคหรอืตัวแทนของเพศหญิงก็ถกูลดอ�ำนาจและบทบาทลงมาเหลอื

เพียงบทบาทในการช่วยดูแลค�้ำชูพระศาสนา และก็เชื่อมโยงสอดคล้องกับจากการ

ศึกษาความหมายของพญานาคในกลุ่มที่ 4 การเป็นกลไกทางสังคมและวัฒนธรรม 

ซ่ึงในด้านที่หมายถึงพญานาคคือผู้ธ�ำรงพระพุทธศาสนา ในการศึกษาของพิเชฐ 

สายพนัธ์ (2539) กล่าวถงึเนือ้หาของวรรณกรรมซึง่เป็นวรรณกรรมทางพระพทุธศาสนา 

พญานาคจึงถูกให้ความหมายใหม่ให้มีฐานะและบทบาทที่แตกต่างออกไปจากเดิม 

คือการที่พญานาคเปลี่ยนผ่านตัวเองเข้าสู ่บริบททางพุทธศาสนา การขอบวช 

การอาราธนาพระพุทธบาทไว้สักการะบูชาในถิ่นของตน การเข้าฟังเทศน์เพื่อ

บรรลธุรรม เป็นต้น บทบาทของพญานาคทีจ่ากเดมิเป็นสตัว์ศกัดิส์ทิธิ ์รกัษาดนิและ

น�ำ้ มาคุม้ครองรกัษาพระศาสนากก็ลายมาเป็นผูดู้แลระดบัของกฎเกณฑ์ทางศลีธรรม

ในสังคมแทน และปุณณฑรีย์ เจียวิริยบุญญา (2556) ได้กล่าวถึงเรื่องบทบาทของ

พญานาคในการค�ำ้ชูพระพทุธศาสนาว่า ต�ำนานพญานาคท่ีมกีารบันทึกในวรรณกรรม

ทางพระพุทธศาสนาเสนอบทบาทของพญานาคในฐานะพุทธสาวก เป็นผู้ปกป้อง

พระพุทธเจ้าและผู้ท�ำนุบ�ำรุงพระพุทธศาสนาโดยเป็นเรื่องเล่าขานสืบทอดกันต่อมา



161
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

และในปัจจุบัน เมื่อกล่าวถึงจังหวัดหนองคายซ่ึงพื้นท่ีโดยมากติดอยู่กับ

แม่น�้ำโขง อันเป็นพื้นที่เชื่อมโยงในด้านความเชื่อที่เกี่ยวกับพญานาค โดยจังหวัดได้

มีแนวนโยบายการพัฒนาพื้นที่ให้สอดรับกับความเช่ือดังกล่าวมาอย่างต่อเนื่อง 

เมื่อพิจารณาตามแนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อนจะสามารถเห็นถึงความเช่ือมโยงใน

แนวทางการพัฒนาพื้นที่กับทุนทางวัฒนธรรมที่มีอยู่ของจังหวัดได้ 

โดยแหล่งทรัพยากรของอ�ำนาจแบบอ่อนนั้นประกอบด้วย 1. วัฒนธรรม 

ซ่ึงในพ้ืนทีน้ั่นมวีฒันธรรมทีไ่ด้รบัการผสมผสานกลมกลนืตามยคุสมยัเกีย่วข้องเชือ่ม

โยงเก่าใหม่ผ่านพญานาคและศาสนาพุทธ 2. ค่านิยม ค่านิยมทางสังคมและทาง

จริยธรรมที่เป็นไปในทิศทางเดียวกันของศาสนาและความเชื่อ 3. นโยบาย การน�ำ

ทุนทางวัฒนธรรมมาเป็นแนวทางสร้างให้เกิดนโยบายเพื่อการพัฒนาพื้นท่ีจากเรื่อง

ของความเชือ่และค่านยิมดงักล่าวแล้วนัน้เร่ิมขึน้ในปี พ.ศ. 2529 นายพทิกัษ์ ศรตีะบุตร 

อดตีสมาชกิสภาผูแ้ทนราษฎรจงัหวดัหนองคายและกลุม่นกัการเมอืงท้องถิน่ร่วมกบั

ศนูย์วฒันธรรม อ�ำเภอโพนพสิยั ได้มแีนวคิดทีจ่ะเชือ่มโยงปรากฏการณ์บัง้ไฟผ ีความ

เชื่อดั้งเดิมที่เกี่ยวข้องผูกพันกับพญานาคของคนท้องถิ่น และจัดให้เกิดเป็นงาน

ประเพณทีีเ่รียกว่า ประเพณไีหลเรอืไฟ ชมบัง้ไฟผ ีและต่อมาเปลีย่นชือ่มาเป็น บัง้ไฟ

พญานาค และยังมีการเชื่อมโยงกับประเพณีและความเชื่อเรื่องการไหลเรือไฟ 

ณ อ�ำเภอโพนพิสยั นบัตัง้แต่นบัเป็นต้นมาเทศกาลบัง้ไฟพญานาคกถ็กูจดัให้มขีึน้ทกุ

ปีและมีขึ้นในหลายอ�ำเภอเป็นการสร้างชื่อเสียงให้จังหวัดหนองคาย โดยในปัจจุบัน

แผนการพัฒนาจังหวัด พ.ศ. 2561-2565 (รอบปี พ.ศ. 2564) จังหวัดหนองคาย 

(ส�ำนักงานจังหวัดหนองคาย, 2564) โดยมีเป้าหมายการพัฒนาจังหวัด: เกษตร

อุตสาหกรรมรุ่งเรือง เมืองท่องเที่ยวลุ่มน�้ำโขง โดยมี 5 ประเด็นการพัฒนา และใน

ประเด็นการพัฒนาด้านที่เกี่ยวข้องกับการท่องเที่ยวคือ ประเด็นยุทธศาสตร์ท่ี 2 

ยกระดับมาตรฐานการผลิต การค้า การลงทุน การท่องเท่ียวและการบริการ โดย

แผนงานที ่4 - 6 ว่าด้วยเรือ่งของการท่องเทีย่ว ซึง่แผนงานที ่5 โครงการที ่1 ว่าด้วย 

โครงการหนองคายเมืองแห่งการท่องเที่ยว (The City of Tourism) มีการวางแผน

กิจกรรมส่งเสริมสนับสนุนประเพณีออกพรรษาและบั้งไฟพญานาคโลก, กิจกรรม



162
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ก่อสร้างลานนาคาเบิกฟ้าริมฝั่งแม่น�้ำโขง อ�ำเภอโพนพิสัย, กิจกรรมก่อสร้างลาน

วัฒนธรรมอ�ำเภอสังคม, กิจกรรมก่อสร้างลานวัฒนธรรมนาคาเบิกฟ้าริมแม่น�้ำโขง 

ต�ำบลบ้านเดื่อ อ�ำเภอเมืองหนองคาย, กิจกรรมก่อสร้างลานวัฒนธรรมต�ำบลเมือง

หม ีอ�ำเภอเมอืงหนองคาย, กจิกรรมจดัท�ำ Landmark เมอืงพญานาคแห่งลุม่น�ำ้โขง 

อ�ำเภอเมอืงหนองคาย ทัง้แผนงานอืน่ๆ เพือ่การพฒันาด้านสาธารณปูโภค โครงสร้าง

พื้นฐาน และการเตรียมพร้อมบริการเพื่อการท่องเที่ยว เป็นต้น

และเมื่อกล่าวถึงเครื่องมือตามแนวคิดอ�ำนาจแบบอ่อน คือ 1) การสื่อสาร

ประจ�ำวัน ที่ปรากฏในพื้นที่จังหวัดหนองคาย เช่น รูปปั้นพญานาคขนาดใหญ่บน

ถนนมิตรภาพก่อนเดินทางถึงพ้ืนท่ีตัวจังหวัด ซุ้มประตูเข้าเมืองมีงานประดับรูป

พญานาคขนาดใหญ่ ป้ายถนนต่างๆ ทีม่ลีวดลายรปูแบบของพญานาค ประตมิากรรม

ประดับเสาไฟรูปพญานาคตามถนนต่างๆ รูปปั้นพญานาคด้านหน้าของหน่วยงาน

ราชการและสถานที่ส�ำคัญ เป็นต้น 2) การสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์ จังหวัดได้ด�ำเนิน

นโยบายการท่องเท่ียว เช่น เทศกาลบัง้ไฟพญานาค ประเพณกีารไหลเรอืไฟ ประเพณี

การแข่งเรือยาว พิธีบวงสรวงพระธาตุหล้าหนอง ประเพณีสมโภชหลวงพ่อพระใส 

งานนมัสการพระบรมสารีริกธาตุพระธาตุบังพวน เป็นต้น ประเพณีดั้งเดิมเพิ่มเติม

เนื้อหาและความเชื่อมโยง การเรียกตนเองว่าเป็นเมืองแห่งพญานาค การเชิญนัก

แสดงทีม่ชีือ่เสียงผู้แสดงละครเกีย่วกบัพญานาคเข้ามาประชาสมัพนัธ์งานของจงัหวดั 

เป็นการสร้างภาพลกัษณ์ของจังหวดั (Provincial Branding) ด้วยศกัยภาพทางความ

เชื่อ วิถีวัฒนธรรม ภูมิศาสตร์แวดล้อม เพื่อผลประโยชน์ทางการค้าและเศรษฐกิจ

บนฐานการท่องเที่ยว มีการส่งเสริมรายได้ด้วยสินค้าทางวัฒนธรรม และ 3) การ

พัฒนาความสัมพันธ์ที่ยั่งยืนผ่านบุคคลส�ำคัญ การเชื่อมโยงทุนทางวัฒนธรรมที่มีอยู่

ในพื้นที่เข้ากับความเชื่อทางด้านศาสนาที่มีการสืบทอดผ่านเรื่องเล่า ต�ำนาน นิทาน

อนัเชือ่มโยงกบัพุทธศาสนาทีม่พีระพทุธเจ้าเป็นบุคคลส�ำคญั การอ้างองิถึงนกัส�ำรวจ

ในประวัติศาสตร์ถึงการมีอยู่ของบั้งไฟพญานาค เป็นต้น

พญานาคจึงเป็นกลายเป็นกลไกหนึ่งที่ถูกใช้ในการบริหารของผู้ปกครอง

ภายใต้บริบทของศาสนามาตั้งแต่อดีต เพื่อสร้างการยอมรับและความพึงพอใจจาก



163
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

คนท้องถิ่น โดยการผนวกและผสมผสานเข้ากับความเชื่อของคนท้องถิ่นอย่าง

แน่นแฟ้นผ่านเคร่ืองมอืต่างๆ ตามแนวคดิอ�ำนาจแบบอ่อน โดยการสร้างความหมาย

ใหม่บนสัญลักษณ์เดิมทั้งในด้านของบทบาทผ่านวรรณกรรม พิธีกรรม หัตถกรรม 

ศิลปกรรม สถาปัตยกรรม และพญานาคยังเป็นกลไกหนึ่งที่ถูกใช้ในการบริหารของ

ผูป้กครองท้องถิน่ในปัจจุบนั จากปรากฏการณ์ในพืน้ท่ีรวมท้ังทุนทางวฒันธรรมอืน่ๆ 

อนัเกีย่วเน่ืองกบัพญานาคยงัได้ถกูเสรมิเพิม่เติมจากบทบาทเดมิมาสูก่ารส่งเสรมิการ

ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของพื้นที่จังหวัดหนองคาย เพ่ือกระตุ้นเตือนคุณค่าทาง

วัฒนธรรมและการปรับยุทธศาสตร์ทางเศรษฐกิจจากแหล่งทรัพยากรของอ�ำนาจ

แบบอ่อน จงึสามารถกล่าวได้ว่าพญานาคเปรยีบได้กบักลไกการบรหิารของผูป้กครอง

ทั้งในมิติของศาสนาและมิติการบริหารพัฒนามาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน

เอกสารอ้างอิง
กิตติสันต์ ศรีรักษา. (2558). ศิลปกรรมรูปนาคหลวงพระบาง: รูปแบบ 

คตสัิญลกัษณ์และการให้ความหมายในฐานะเมอืงมรดกโลก. วทิยานพินธ์

ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาวิจัยศิลปะและวัฒนธรรม 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยขอนแก่น.

จติรกร เอมพนัธ์. (2545). พญานาค เจ้าแห่งแม่น�ำ้โขง: พธิกีรรมกบัระบบความเชือ่

พืน้บ้านแห่งวฒันธรรมอสีาน. วทิยานพินธ์ปรญิญามานษุยวทิยามหาบณัฑติ 

คณะรัฐศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

ชาญ เกลีย้งพบิลูย์. (2540). บ้ังไฟพญานาคกับการควบคุมทางสงัคม: ศึกษาเฉพาะ

กรณก่ิีงอําเภอรตันวาปี จงัหวัดหนองคาย. สารนพินธ์ปรญิญาสงัคมสงเคราะห์ 

ศาสตรมหาบัณฑิต คณะสังคมสงเคราะห์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

เนชั่นแนลจีโอกราฟฟิกฉบับภาษาไทย. (2560). นาค ความผูกพันในหลากมิติของ

ชนลุ่มน�้ำโขง. ค้นเมื่อ 20 ธันวาคม 2563, จาก https://ngthai.com/

cultures/14782/myth-of-snake-in-many-culture/ 



164
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

บวัวอน พมมะบดุ. (2555). การสร้างสรรค์งานภาพพมิพ์โดยได้แรงบนัดาลใจจาก

รูปทรงของแขนนาง แขวงหลวงพระบาง ส.ป.ป.ลาว. วิทยานิพนธ์

ปริญญาศิลปกรรมศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิจัยศิลปะและวัฒนธรรม 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

ปฐม หงษ์สวุรรณ. (2554). รายงานวิจยัฉบบัสมบรูณ์ โครงการแมน่�้ำโขง: ต�ำนาน

ปรัมปราและความสัมพันธ์กับชนชาติไท. กรุงเทพฯ: ส�ำนักงานกองทุน

สนับสนุนการวิจัย.

ปณุณฑรย์ี เจยีวริยิบญุญา. (2556). การนิยามความหมายใหม่ของความเชือ่เรือ่งนาค: 

ศกึษากระบวนทศัน์ท้องถิน่เชงิเปรยีบเทยีบของกลุม่ชาติพนัธุล์าว-อสีานใน

จังหวัดนครพนมและแขวงค�ำม่วน (สปป.ลาว). วารสารวิถีสังคมมนุษย์, 

1(2), 52-69.

พลธรรม์ จันทร์ค�ำ. (2551). พญานาค: อุดมการณ์ที่เมืองค�ำชะโนดสู่กระบวนการ

ท�ำให้เป็นสนิค้า. วทิยานพินธ์ปรญิญาศลิปศาสตรมหาบณัฑติ สาขาชนบท

ศกึษาและการพัฒนา ส�ำนกับณัฑติอาสาสมคัร มหาวทิยาลยัธรรมศาสตร์.

พิเชฐ สายพันธ์. (2539). นาคาคติ อีสานลุ่มน�้ำโขง: ชีวิตทางวัฒนธรรมจาก

พิธีกรรมร่วมสมัย. วิทยานิพนธ์ปริญญาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 

มหาบัณฑิต สาขามานุษยวิทยา คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

รุยาภรณ์ สคุนธทรพัย์. (2563). การบรหิารจดัการทรพัยากร Soft Power ของไทย. 

รัฏฐาภิรักษ์, 60(3), 47-55. 

วัฒนพันธุ์ ครุฑะเสน. (2557). ปรากฏการณ์บั้งไฟพญานาค: การสร้างนวัตกรรม

เพ่ือการส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม จังหวัดหนองคาย  

นครหลวงเวยีงจนัทน์ และแขวงบอลิคําไซ. วทิยานพินธ์ปริญญาดษุฎบัีณฑติ 

สาขาวิจัย ศิลปะและวัฒนธรรม บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยขอนแก่น.

สมบรูณ์ บญุฤทธิ.์ (2559). พญานาคกบัรอยพระพทุบาทในต�ำนานอรุงัคธาตนุทิาน. 

วารสารมหาจุฬาวิชาการ, 3(2), 43-60.



165
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2565

ส�ำนักงานจงัหวัดหนองคาย. (2564). แผนพฒันาจังหวดั พ.ศ. 2561-2564 (รอบปี 

พ.ศ. 2564). หนองคาย : กลุ่มงานยุทธศาสตร์และข้อมูลเพื่อการพัฒนา

จังหวัด ส�ำนักงานจังหวัดหนองคาย.

สิทธิพล เครือรัฐติกาล. (2551). แนวคิดเรื่อง Soft power และการทูตสาธารณะ 

(Public Diplomacy). ค้นเมื่อ 15 ธันวาคม 2563, จาก http://

kositthiphon.blogspot.com/2008/12/soft-power-public-diplo-

macy.html 

อดุลย์ หลานวงค์. (2560). นาโค นาคี: ความเชื่อกับสถานะในการวางตน. วารสาร

สถาบันวิจัยพิมลธรรม, 4(1), 1-14.

Nye, J. S. (2004). Soft Power: the means to success in world politics. 

New York : Public Affairs.


