
กลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม 

จังหวัดมหาสารคาม 

Long drums in the culture Ways, Wapipathum 

district Mahasarakham province

สิทธิศักดิ์ จ�ำปาแดง1

Sitthisak Champadaeng

1	ผู้ช่วยศาสตราจารย์, ประจ�ำคณะวัฒนธรรมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาสารคาม



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

92
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

บทคัดย่อ
	 กลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม ผลการศึกษาพบว่า  

การละเล่นกลองยาวของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม เกิดขึ้นมาตั้งแต่

โบราณและเล่นสืบต่อรุ่นต่อรุ่นกันมาโดยตลอด จนกระทั่งมานิยมเล่นกันมากเมื่อมี

การประกวด กลองยาวในงานประเพณีออนซอนกลองยาวชาววาปีของดพีืน้บ้านเมือ่

ปี พ.ศ. 2539 เป็นต้นมาสภาพปัจจุบันการละเล่นและการแข่งขันทางวัฒนธรรม  

ทีม่ผีลกระทบต่อเศรษฐกจิ สงัคมและวฒันธรรม อ�ำเภอวาปีปทมุ จงัหวัดมหาสารคาม 

ด้านการผลิต กลองยาว กลุ่มผู้ผลิตกลองยาว 4 กลุ่ม คือ 1) นายเที่ยง พิณทะปะกัง 

2) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านตลาด 3) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านโคก 4) กลุ่มผลิตกลอง

ยาวบ้านจอกขวาง การผลิตกลองยาวในยุคแรก ใช้วธิกีารผลติแบบภมูปัิญญาชาวบ้าน 

คอืไม่มเีครือ่งจกัรมาใช้ในการท�ำงาน ต่อมาได้พฒันาโดยการ น�ำเครือ่งจกัรเข้ามาใช้ 

ท�ำให้กลองยาวได้คุณภาพและมาตรฐานมากขึน้จนเป็นทีต้่องการของ คณะกลองยาว 

ด้านการแสดงวัฒนธรรมกลองยาว ปัจจบุนัพบว่ามจี�ำนวนมากกว่า 15 คณะ ส�ำหรบั

โอกาสในการแสดงกลองยาวนั้นพอสรุปได้ 2 ลักษณะ คือ แห่น�ำขบวนในงานบุญ

หรือ งานประเพณี แห่กัณฑ์หลอน แห่กฐิน แห่ผ้าป่า แห่นาค แห่ในงานรื่นเริงของ

แต่ละท้องถิ่น กับแสดงในโอกาสประกวดหรือแข่งขัน โดยเฉพาะงานประเพณี

ออนซอนกลองยาวชาววาปีของดี พื้นบ้านเป็นประจ�ำทุกปี

ค�ำส�ำคัญ : กลองยาว, วิถีวัฒนธรรม, อ�ำเภอวาปีปทุม 

Abstract 
	 The results of the study revealed that the use of long drums 

in Wapipathum district, Maha sarakham province took place in the long 

past and was passed down to younger generation ever since. The use 

of or playing the long drums for competition at the district’s annual 

Amazing Long Drum Playing Festival (On son klong yao chao Wapi khong 



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

93
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

dee puen ban) began for the first time in 1996.The current situations 

and problems of using such instruments for cultural competition that 

affected economic, social and cultural aspects of the district under 

study. Currently, there were 4 groups of the long drum makers. The 

first group was Mr. Thiang Pintapakang. The rest were the groups of Ban 

Talard, Ban Kok, and Ban Chokkwang respectively. At the beginning, 

long drums were made quite roughly due to backward village technology. 

Later they adopted some machinery for making long drums with a fine 

and standard quality meeting the needs of most long drum cultural 

shows. There were more than 15 groups, the long drum players that 

offered 2 types of cultural shows. First, the cultural shows were  

performed on various Buddhist traditions, such as, the parades of  

kanlon, kathin, phapa, hanaga, sport events, local competitions; and 

second, the district’s annual Amazing Long Drum Playing festival.

KEYWORDS : Long Drum, Cultural Ways, Wapipathum District

บทน�ำ
	 กลองยาวเป็นดนตรใีนวฒันธรรมร่วมระหว่างหลายประเทศท่ีมลีกัษณะใกล้

เคียงกันได้แก่ เขมร พม่า ไทยและลาว มีผู้รู้ได้เสนอเนื้อหาไว้ตามล�ำดับ วัฒนธรรม

กลองเป็นเครื่องดนตรีประเภทตี มีลักษณะกลมกลวง ขึงด้วยหนัง การใช้กลองใน

ประเทศไทย นอกจากตปีระกอบจงัหวะและตปีระกอบกบัเคร่ืองดนตรีแล้ว ยังใช้เป็น 

เคร่ืองบอกสญัญาณในกรงุเทพมหานคร เมือ่สมยัก่อนมกีลองขนาดใหญ่ เลก็เรยีงลง

ไปเป็นล�ำดับแขวนไว้ในหอกลองชุดหนึ่งมี 3 ลูก ลูกแรกตีบอกเวลาย�่ำค�่ำของวัน  

หน้ากว้าง 82 เซนติเมตร ยาว 86เซนติเมตร เรียกชื่อว่า “กลองย�่ำสุริย์ศรี” ลูกที่

สองตีบอกสัญญาณเมื่อเกิดเพลิงไหม้ หน้ากว้าง 60เซนติเมตร ยาว 61 เซนติเมตร 



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

94
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

เรยีกชือ่ว่า “กลองอคัคพีนิาศ” ลกูทีส่ามตบีอกสญัญาณเม่ือมีข้าศกึมาตีเมือง หน้ากว้าง  

44 เซนติเมตร ยาว 46 เซนติเมตร เรียกชื่อว่า “กลองพิฆาตไพรี” (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 

2532) นอกจากนั้น กลองยังใช้ตีบอกสัญญาณในสถานการณ์ต่างๆ เช่นใช้ตีรวม

ไพร่พลก่อนออกรบ ส่งสัญญาณให้ชาวบ้านมาประชุม ตีป่าวประกาศให้ชาวบ้านรับรู ้

ข่าวสาร (สุรัตน์ วรางค์รัตน์, 2529) กลองมีหลายประเภทซึ่งคนโบราณตั้งชื่อไว้

มากมายและตั้งช่ือสมมติขึ้นตามท้องถิ่นของตนเอง เพื่อให้ง่ายต่อการจดจ�ำ เช่น 

ศาสนเภรีเป็นกลองที่ใช้ตีศาสนสัญญาณ ธัมมเภรี เป็นกลองที่ใช้ตีในพิธีกรรม  

นนัทเภรีเป็นกลองทีใ่ช้ตที�ำให้คนเพลดิเพลนิ (หนามคอม, 2536) กลองมบีทบาทต่อ

วิถชีวีติของมนษุย์เป็นอย่างมาก จะเหน็ได้จากการบรรเลงในประเพณพีธิกีรรม ตลอด

ถงึการละเล่นทัว่ไป ซึง่เครือ่งดนตรดัีงกล่าวเป็นเคร่ืองดนตรทีีถ่อืได้ว่า เป็นส่ิงสะท้อน

ถึงอารมณ์ความรู้สึกตลอดจนความเชื่อ และอุปนิสัยของชาวบ้าน เนื้อหาสาระของ

ดนตรียังสามารถให้ทั้งสาระความรู้และความบันเทิง (เจริญชัย ชนไพโรจน์, 2526) 

ในสังคมชนบทของชาวอีสานสมัยก่อน ชาวบ้านพร้อมใจกันท�ำกลองขึ้นเพื่อน�ำไป

ถวายวัดในลักษณะเป็นการทอดผ้าป่ากลอง (นพรัตน์ บัวพัฒน์, 2542) กลองมีอยู่

หลายชนิด เช่นกลองยาวหรือกลองหาง กลองตุ้มหรือกลองสองหน้า กลองตึ้งหรือ

ร�ำมะนา กลองกนัตรมึ หรอืโทน และกลองเสง็หรอืกลองกิง่ จะเหน็ได้ว่าวถิชีวีติของ

คนอสีานจะมคีวามสมัพันธ์กบักลองทีเ่ป็นเครือ่งดนตร ีและสือ่ต่าง ๆ  นอกจากจะให้

ความบันเทิงใจแล้ว

	 กลองยาวในภาคอีสานเป็นกลองที่มีชื่อเรียกว่ากลองก้นโล่งหรือกลองหาง

หน้ากลองขงึด้วยหนงัหน้าเดียว มเีชอืกร้อยหนังหน้ากลองมดัตดิกบัตวักลอง ลกัษณะ

ตัวกลองตอนท้าย จะมีลักษณะเรียวมีหลายขนาด ตรงกลางกลองติดข้าวสุกผสม 

ขี้เถ้าถ่วงเสียงกลองยาวให้น่าฟังยิ่งขึ้น กลองยาวใช้ตีน�ำขบวนแห่ในเทศกาลงาน

ประเพณ ี12 เดอืน ได้แก่ เดือนอ้าย ใช้กลองยาวบรรเลงในงานปีใหม่ เดอืนยีบ่รรเลง

ในขบวนแห่ผ้าป่าตามหมู่บ้านต่าง ๆ เดือนสาม เดือนสี่ใช้แห่กัณฑ์หลอนในงานบุญ

ผะเหวด เดือนห้าใช้แห่ผ้าป่าสามัคคใีนเทศกาลสงกรานต์ เดอืนหกเดือนเจด็ใช้กลอง

ยาวแห่ในงานบวชและงานบญุบัง้ไฟ เดอืนแปดเป็นเทศกาลเข้าพรรษา ใช้กลองยาว



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

95
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

แห่เทียนเข้าพรรษา เดือนสิบสองใช้กลองยาวบรรเลงในงานบุญกฐิน และงานลอย

กระทง กลองยาวนิยมเล่นในภาคอสีานมวีวิฒันาการทีแ่ตกต่างกันตามยคุสมยั ระยะ

ที่มีการช่วงชิงความเป็นเอกลักษณ์ของแต่ละจังหวัดมหาสารคามจึงถูกยิบยกกลอง

ยาวขึ้นมาเป็นเอกลักษณ์ในช่วงกระตุ้นปีท่องเที่ยวไทยเป็นต้นมา

	 จงัหวดัมหาสารคามนิยมเล่นกลองยาวมาต้ังแต่อดตีทกุหมูบ้่านจะมวีงกลอง

ยาวเป็นของตนเองเพื่อบรรเลงและใช้ในขบวนแห่งานประเพณี ต่อมามีการพัฒนา

โดยการน�ำเครือ่งดนตรีชนิดอืน่เข้ามา เช่น พิณ เบส และเครือ่งดนตรสีากลมาบรรเลง

ร่วมตามความสามารถของผูเ้ล่นแต่ละวง ส�ำหรบัอ�ำเภอวาปีปทุมเริม่จดังานออนซอน

กลองยาว ชาววาปีของดีพ้ืนเมือง เมื่อ พ.ศ.2539 โดยมีนายสุรศักดิ์ ชาญยุทธ  

นายอ�ำเภอในขณะนั้นเป็นผู้ริเริ่มจัดงาน เพื่อเผยแพร่การละเล่นกลองยาวของ 

ชาววาปีปทุม ให้รู้จักกันอย่างแพร่หลาย รวมทั้งส่งเสริมสนับสนุนปีท่องเท่ียวไทย 

2541 - 2542 (Amazing Thailand Year 1998 - 1999) ทางอ�ำเภอจึงได้จัดงาน

ต่อเนื่องเป็นประจ�ำทุกปีมีผู้ให้ความสนใจตามล�ำดับ งานนี้เป็นเทศกาลที่ส�ำคัญใน

รอบปีที่ชาวอ�ำเภอวาปีปทุมที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาเป็นอย่างต่อเนื่อง โดยจะจัดงาน

ราวเดือนธันวาคมของทุกปี เพื่ออนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมและประเพณีท้องถิ่นการ

แข่งขันกลองยาวแบ่งออกเป็นประเภท ก ชิงถ้วยพระราชทานสมเด็จพระเทพรัตน

ราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ส่วนประเภท ข ประเภท ชิงถ้วยผู้ว่าราชการจังหวัด 

ศลิปะการแสดงกลองยาวในวถิชีวีติ จึงมคีวามจ�ำเป็นในฐานมรดกทางวฒันธรรมของ

ท้องถิ่นที่มีความจ�ำเป็นต้องด�ำรงสืบทอดต่อไป

ความมุ่งหมายการวิจัย
	 การวิจัยในครั้งนี้ก�ำหนดความมุ่งหมายไว้เพื่อศึกษา

	 1. 	ความเป็นของพัฒนาการกลองยาวชาววาปี

	 2. 	กลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

96
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การท�ำวจิยัในครัง้ใช้ระเบยีบวธิวีจิยัเชงิคณุภาพ (Qualitative Research) 

ท�ำการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร และการเก็บข้อมูลภาคสนาม โดยเลือก

พ้ืนที่ อ�ำเภอวาปีปทุม ในฐานะที่เป็นแหล่งผลิตและจัดงานมหกรรมกลองยาวที่มี

ความเป็นยาวนานต่อเน่ือง ตลอดจนสร้างชือ่เสยีงให้กบัจงัหวดัมหาสารคามและภาค

อีสาน เก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามด้วยวิธีการสัมภาษณ์ การสังเกตแบบมีส่วนร่วม 

และการสังเกตชนิดไม่มีส่วนร่วม รวมทั้งการสนทนากลุ่ม ผู้รู้ ผู้ปฏิบัติ ตลอดจน

ประชาชนทัว่ไป จ�ำนวน 68 คน น�ำข้อมลูทีไ่ด้จดัหมวดหมูเ่พือ่ตรวจสอบข้อมลูแบบ

สามเส้า (Triangulation) สู่กระบวนการวิเคราะห์ตามความมุ่งหมาย น�ำเสนอผล

การวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห์

	  

ผลการวิจัย
	 จากการศกึษาในความเป็นของพัฒนาการกลองยาวชาววาปี และ กลองยาว 

ในวิถีวัฒนธรรมของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม ผลการวิจัยพบว่า

	 1. 	พัฒนาการของกลองยาวและการละเล่นกลองยาว ของอ�ำเภอวาปีปทมุ 

จังหวัดมหาสารคาม เกิดขึ้นมาสมัยใดไม่ปรากฏ แต่คงมีมาพร้อมกันกับชุมอื่นอันคู่

กับวัฒนธรรมของผู้คนที่เข้ามาตั้งถิ่นฐาน การละเล่นกลองมีความสัมพันธ์กับ

ประเพณีในทางพระพุทธศาสนานิยมสืบต่อกันมาเรื่อยมา ก่อนท่ีจะกลายมาเป็น

เทศกาลของอ�ำเภอ ชาวบ้านเริ่มให้ความสนใจฟื้นฟู การเล่นและการผลิตกลองยาว

คงมีสาเหตุมาจากมาการได้รับอิทธิพลจากแหล่งอื่น คือ บ้านหนองขุ่มดิน อําเภอ

จตรุพกัตรพมิาน จงัหวดัร้อยเอ็ด ส่วนบ้านโนนภบิาล อ�ำเภอแกด�ำ จงัหวดัมหาสารคาม 

ได้ฝึกลีลาท่าทางการตีและการฟ้อนจากบ้านหนองขาม อ�ำเภอยางตลาด โดยมี 

พระครูสุนทรสาธุกิจ บ้านเสือโกก ให้การสนับสนุน ก่อนหน้านี้นิยมแข่งขันตีกลอง

ยาวที่จังหวัดร้อยเอ็ด ในงานเฉลิมฉลองการก่อตั้งอ�ำเภอศรีสมเด็จ ส่วนอ�ำเภอวาปี

มีนายเที่ยง พินทะปะกัง ปราชญ์ท้องถิ่นที่มีความสามารถในการผลิตกลองยาวและ

ก่อตั้งวงอย่างเป็นระบบ ต่อมาหลายหมู่บ้านนิยมเล่นกันมากข้ึนจึงเป็นแรงกระตุ้น 



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

97
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ให้มีการประกวดในงานออนซอนกลองยาวชาววาปีของดีพื้นบ้าน เมื่อปี พ.ศ. 2539 

เป็นต้นมา การละเล่นกลองยาวมีพัฒนาการออกเป็นสามช่วงคือ

	 1.	 ช่วงแรก ก่อน พ.ศ. 2475 การผสมวงไม่ตายตวัชาวบ้านน�ำมาตปีระกอบ

ขบวนแห่ในงานประเพณก่ีอให้เกดิความสนกุสนานร่าเรงิชาวบ้าน จ�ำนวนกลองยาว

ไม่แน่นอนแต่ไม่เกิน 6 ลูก นอกจากนั้นเป็นร�ำมะนาและฉาบหรืออย่างอื่นตามท่ีม ี

ผู้ริเริ่มสร้างสรรค์ 

	 2.	 ช่วงที่สอง ยุคเปลี่ยนแปลง พ.ศ. 2475 - 2539 การตีกลองอาศัยฐาน

แบบดั้งเดิม ซึ่งใช้เป็นเครื่องดนตรีประกอบขบวนแห่งานประเพณีของท้องถิ่นแต่คง

เป็นบุญที่ส�ำคัญ เช่น บุญบวช บุญกฐิน ส่วนบุญบั้งไฟใช้กลองกิ่งและกลองเส็งตีใน

งานแทน วงกลองยาวที่มีการผสมวงคล้ายกับปัจจุบัน จากการศึกษาพบว่ามีข้ึนใน

การแข่งขนัทีจ่งัหวดักาฬสนิธุ ์แต่ปัจจุบนัยงัคงเหลอืเฉพาะกลองยาวคณะบ้านหนอง

ขาม ต�ำบลบึงอร่าม อ�ำเภอยางตลาด กาลต่อมากลองยาวคณะนี้จึงส่งอิทธิพลให้กับ

คณะกลองยาวในจังหวดัร้อยเอด็และจงัหวดัมหาสารคามบางส่วน สมยันัน้มีจ�ำนวน

กลองและจงัหวะกลองมากขึน้ ต่อมาชาววาปียงัมกีารปรบัปรงุการแต่งกายคอืผูช้าย 

นุ่งโสร่งไหมสวมเสื้อย้อมครามใช้ผ้าขาวม้าคาดเอวและโพกศีรษะ เครื่องดนตรี

ประกอบด้วย กลองยาว ร�ำมะนา ฉิง่ ฉาบ และหมากกับ๊แก๊บ (กรบั) เครือ่งประกอบ

ท�ำนองอื่นเพิ่มขึ้น มีการน�ำพิณ คีย์บอด บรรเลงเพลงลูกทุ่งและเพลงพื้นบ้านอีสาน 

รวมทั้งมีท่าฟ้อนประกอบอย่างเป็นรูปแบบ

ภาพประกอบที่ 1 รูปแบบการตีกลองของอ�ำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

98
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 3.	 ช่วงที่สาม ยุคพัฒนา พ.ศ. 2539 - ปัจจุบัน หลังจากที่อ�ำเภอวาปีปทุม 

จดังานออนซอนกลองยาวชาววาปีของดพีืน้บ้าน มกีารบรรเลงกลองยาวแบบประยุกต์ 

มากข้ึนโดยมกีารน�ำพณิ คีย์บอร์ด กต้ีาร์เบสไฟฟ้า แซกโซโฟน หรือเครือ่งดนตรีสากล

อย่างอื่นเพิ่มเข้ามา ด้านกติกาการแข่งขันที่ถูกก�ำหนดไว้ 2 ส่วนคือ การตีจังหวะ

กลองธรรมดา และการตีกลองยาวแบบประยุกต์ การแต่งกายด้วยเสื้อผ้าสีฉูดฉาด

เป็นการออกแบบตามวถิวีฒันธรรมความเข้าใจของความงามของชาวบ้าน ต่อมานกั

วิชาการผู้รู้ได้แนะน�ำก�ำหนดกติกาการแข่งขันจึงเห็นควรให้ใช้ผ้าพื้นเมืองแทน  

ในด้านการใช้ท�ำนองเพลงบรรเลงประกอบกลองยาวประยกุต์พบว่าใช้เพลงพืน้บ้าน 

ท�ำนองล�ำ เพลงลูกทุ่ง เพลงไทยเดิม และเพลงสากลผสมผสานอย่างลงตัว ส่วนการ

ฟ้อนประกอบกลองยาวอาศัยพืน้ฐานจากท่วงท่าในยคุเปลีย่นแปลง มกีารเคลือ่นไหว

แปรขบวนสอดรับกับจังหวะและท�ำนอง นักตีกลองมีการต่อตัวหลายรูปแบบ  

การฟ้อนแบบประยกุต์สอดคล้องกลมกลนืกับท�ำนองเพลง มลีลีาท่าทางท่ีดงึดดูความ

สนใจให้กับผู้ชม ในระยะนี้ท�ำให้วงกลองยาวได้หวนกลับมาเป็นที่รู้จักอีกครั้ง ผลคือ

มีการว่าจ้างให้ไปแสดงในงานเทศกาลบุญประเพณีในท้องถิ่นอื่น ปรากฏการณ์หนึ่ง

ที่ท�ำให้มีการพัฒนารูปแบบการแสดงที่แปลกใหม่บนฐานชุดความรู้เดิมคือ การก่อ

ตั้งวงกลองยาวศิลป์อีสานซึ่งเป็นกลุ่มนิสิตที่เรียนด้านการดนตรีแสดงพื้นบ้านของ

วิทยาลยัดริุยางคศลิป์ มหาวทิยาลยัมหาสารคาม วงนีม้กีารพฒันาทัง้จงัหวะ ท�ำนอง 

ท่าฟ้อนประกอบในทกุๆปี ลกัษณะนีท้�ำให้เกดิการกระตุ้นและตืน่ตวัปรบัเปลีย่นการ

แสดงของวงอื่นๆ ไปพร้อมกัน

	 ส�ำหรับประวติัความเป็นมาของการจัดการแข่งขันกลองยาว นบัตัง้แต่ พ.ศ. 

2539 งานออนซอนกลองยาวชาววาปีของดีพื้นบ้าน ถือปฏิบัติสืบต่อกันมาทุกปีใน

ที่สุดกลายเป็นประเพณีที่ยิ่งใหญ่ซึ่งชาวอ�ำเภอวาปีปทุมและผู้คนใกล้ไกลได้เข้าร่วม 

การประกวดแข่งขันกลองยาวในระยะแรกคณะกรรมการได้แบ่งประเภทของการ

เล่นกลองยาวออกเป็น 2 ประเภท คือ ประเภทกลองยาวอนุรักษ์หรือแบบโบราณ 

เป็นการเล่นกลองยาวแบบดั้งเดิม ไม่มี เครื่องดนตรีสากลเข้ามาให้จังหวะประกอบ 

จะมีเฉพาะ กลองยาว ร�ำมะนา ฉาบ ฉิ่ง พิณ กั๊บแก๊บ เป็นต้น การฟ้อนร�ำ และการ



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

99
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

แต่งกายเน้นแบบพื้นบ้าน และประเภทกลองยาวประยุกต์ เป็นการเล่นกลองยาวที่

มีเครื่องดนตรีสากล ต่อมาเมื่อคณะกลองยาวหันไปนิยมเล่นกลองยาวประยุกต์มาก

ขึ้นท�ำให้ไม่มีผู้มาสมัครกลองยาวแบบโบราณ ทางคณะกรรมการจึงได้ปรับเปล่ียน

เป็นการแข่งขนั โดยก�ำหนดให้กลองยาวทกุคณะตีกลองยาวแบบโบราณก่อน 5 นาที 

แล้วจงึแสดงกลองยาวประยกุต์ต่อไปอกี15 นาท ีและตัง้แต่ปี พ.ศ. 2553 เป็นต้นมา 

ได้จัดการประกวดแข่งขัน ออกเป็น 3 ประเภท คือประเภท ก. แข่งขันเพื่อชิงถ้วย

พระราชทานสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯสยามบรมราชกุมารีประเภท ข. ชิงถ้วย

ผู้ว่าราชการจังหวัดมหาสารคามประเภท ค. ชิงถ้วยนายอ�ำเภอ ส�ำหรับคณะกลอง

ยาวประเภท ค.เยาวชนอายไุม่เกนิ 12 ปี ปัจจบุนัล้มเลกิไปเนือ่งจากการควบคมุการ

ฝึกซ้อมเป็นไปเป็นไปด้วยความยุ่งยาก การแข่งขันการละเล่นกลองยาวประสบผล

ส�ำเร็จได้อย่างต่อเนื่องเพราะมีเครือข่ายทางสังคมคอยให้ความร่วมมือ ซึ่งประกอบ

ด้วย 

		  1.	 ผู้น�ำ ซึ่งเป็นผู้น�ำระดับอ�ำเภอ ระดับต�ำบล ระดับหมู่บ้าน 

		  2. 	องค์กรการปกครองส่วนท้องถิ่น คือ เทศบาลต�ำบลหนองแสง และ

องค์การบรหิารส่วนต�ำบลทัง้ 15 ต�ำบลทีใ่ห้การสนบัสนนุด้านงบประมาณในการจดังาน 

		  3. 	หน่วยงานราชการและภาคเอกชน พ่อค้าประชาชนทุกฝ่าย ท่ีมส่ีวน

ร่วมมือในการจัดงานทุกด้าน ทั้งก�ำลังทรัพย์ ก�ำลังงาน และก�ำลังความคิด 

		  4.	 ช่างผูผ้ลติกลองยาว โดยเฉพาะนายเทีย่ง พณิทะปะกงั ซึง่ถือว่าเป็น

บคุคลส�ำคญัทีม่ส่ีวนจดุประกายท�ำให้ผูน้�ำมองเหน็ความส�ำคญัของการผลติตลอดจน 

การละเล่นกลองยาว 

		  5.	 คณะกลองยาวของต�ำบลต่างๆ ท่ีเข้าร่วมบางปีได้เชิญวงกลองยาว

ภายนอกอ�ำเภอเข้าร่วม

		  6.	 ชาวบ้านในท้องทีอ่�ำเภอวาปีปทมุให้ความสนใจ โดยแต่ละครอบครัว

มีการบริจาคสมทบทุนในการจัดงาน

		  7. 	องค์กรภายนอกเช่น การท่องเทีย่วแห่งประเทศไทย ผูส้ือ่ข่าวส�ำนกั

ต่างๆที่ช่วยประชาสัมพันธ์ให้เป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวางออกไป



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

100
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

		  8. 	ผูเ้ข้าร่วมงานจากถิน่อืน่เมือ่เกดิความช่ืนชอบจงึร่วมบริจาคสนบัสนนุ 

ทุนค่าใช้จ่ายในงาน

	 2.	 กลองยาวในวิถีวัฒนธรรมของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม สภาพปัจจุบันของ

แสดงกลองยาวนับตั้งแต่มีการกระตุ้นให้มีการจัดงานจึงส่งผลให้มีการก่อตั้งคณะ

กลองยาวมากขึน้ ในความเป็นจรงิหลายวงเมือ่ก่อก�ำเนดิและด�ำเนนิมาได้ระยะหนึง่

จึงเลิกวงไปด้วยหลายสาเหตุ คือ ขาดทุนด�ำเนินการ ปัญหาการเศรษฐกิจครอบครัว 

จบการศึกษาแล้วย้ายไปเรียนที่อื่น การขาดผู้สืบทอด และความขัดแย้งภายในวง 

ซ่ึงมีน้อยที่สุด นอกจากนี้ปรากฏการณ์ที่มีวงเกิดขึ้นในเขตอ�ำเภอและมีการตั้งวง

ภายนอกที่มีศักภาพทางการแสดงท�ำให้สามารถแข่งขันได้รับรางวัลอย่างต่อเนื่อง  

จึงท�ำให้คณะกลองยาวเกิดการตื่นตัวเกิดการก่อตั้งวงกลองยาวตามมาหลายคณะ 

โดยอาศัยองค์ประกอบวงที่เป็นไปตามเกณฑ์คือ 1) เครื่องดนตรีได้แก่ กลองยาว 

ร�ำมะนา ฉาบ ฆ้อง กั๊บแก้บ และเครื่องดนตรีอื่นๆที่น�ำมาผสมวง 2) ผู้แสดง ได้แก่ 

ผูตี้กลองยาวผู้เล่นดนตร ีและผูฟ้้อนร�ำ 3) การแต่งกาย คือ การแต่งกายของผูต้กีลอง 

ผู้เล่นดนตรี และผู้ฟ้อนร�ำ ส่วนการแสดงในการแข่งขันแบ่งออกเป็นเป็น 2 ลักษณะ

คอืการตกีลองยาวแบบโบราณหรอืแบบด้ังเดิม กบัการแสดงกลองยาวแบบประยกุต์ 

คือการน�ำดนตรีสากลหรือใช้เครื่องดนตรีอย่างอื่น ตลอดจนมีเครื่องขยายเสียงมา

ช่วยท�ำให้เสยีงดงักงัวานขึน้ ส�ำหรบัโอกาสในการแสดงกลองยาวในวถิวีฒันธรรมของ

ชาววาปีปทุมแบ่งเป็น 2 ลักษณะ คือใช้แห่น�ำขบวนงานบุญหรืองานประเพณี เช่น 

แห่บญุบัง้ไฟ แห่กฐนิ แห่ผ้าป่า แห่นาค และแห่ในงานฉลองได้ต�ำแหน่งเลือ่นต�ำแหน่ง

ของพระสงฆ์และข้าราชการ นอกนีย้งัปรากฏว่าน�ำไปแห่เจ้าบ่าวเจ้าสาวในงานมงคล

สมรส กรณีหนึ่งใช้ในโอกาสการประกวดหรือแข่งขันทั้งในภายและภายนอกอ�ำเภอ

	 ด้านปัญหาของผู้แสดง ซึ่งประกอบไปด้วย ผู้เล่นดนตรีหากเป็นนักตีกลอง

ยาวส่วนหนึ่งจะเป็นผู้สูงอายุ นักดนตรีเครื่องเดินท�ำนองและผู้ฟ้อนเป็นเด็กรุ่นใหม่ 

หรือเยาวชนในหมู่บ้านไม่ให้ความสนใจศิลปะการแสดงกลองยาวจึงเริ่มขาดการ

สืบทอด นอกจากนี้แล้วเยาวชนเมื่อจบเรียนจบมีการไปศึกษาต่อหรือไปท�ำงานหรือ



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

101
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

มีครอบครัวจึงเป็นการยุติโดยปริยายปัญหานี้ทุกคณะประสบเช่นเดียวกัน อนึ่งบาง

คนเมือ่วงทีต่นเองสงักดัล้มสลายแล้วถกูดึงตัวไปสงักดักบัคณะอืน่ ด้านการผลติกลอง

ยาวในวิถีวัฒนธรรม เดิมทีจะผลิตเฉพาะคนที่มีใจรักเท่านั้น โดยเฉพาะนายเท่ียง  

พณิทะปะกัง (เสยีชีวติแล้ว) ถอืเป็นต้นแบบให้กับกลุม่ผู้ผลติกลองยาว ได้ยดืเป็นแนวทาง 

เนื่องจากรูปทรงและน�้ำเสียงได้มาตรฐาน จากการท่ีมีช่างกลุ่มผู้ผลิตกลองยาวอยู่  

4 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มนายเที่ยง พิณทะปะกัง 2) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านตลาด 3) กลุ่ม

ผลติกลองยาวบ้านโคก 4) กลุม่ผลติกลองยาวบ้านจอกขวางรปูทรงได้รบัสบืทอดมา

จากบ้านหนองขุมดนิ อ�ำเภอศรสีมเดจ็ จงัหวดัร้อยเอด็ ในการผลติกลองยาวยคุแรก 

จะใช้วธิกีารผลติแบบภมิูปัญญาชาวบ้านโดยการถากแล้วน�ำมากลงึ (เสีย้น) ต่อมาได้

ไปศึกษาดูงานจากแหล่งผลิตกลองที่อ�ำเภอป่าโมก จังหวัดอ่างทอง เป็นเครื่องจักร

กลแบบดดัแปลงใช้งานเฉพาะ หลงัจากนายเทีย่ง พนิทะปะกงั เสยีชวีติลง จงึเหลอืก

ลุ่มผลิตอยู่เพียง 3 กลุ่ม และได้ใช้แท่นคลึงแบบใหม่เข้ามาช่วยในการท�ำงาน คือ 

เครื่องกลึง คว้าน และเจาะ ตลอดจนเครื่องเจียร จึงท�ำให้การท�ำงานประหยัดเวลา 

เกิดความสะดวกรวดเร็วและสวยงาม แนวโน้มการผลิตกลองยาวช่างส่วนใหญ่ใน

ปัจจุบันเป็นผู้สูงอายุ จึงคาดว่าอาจไม่มีผู้สืบทอดเน่ืองจากเยาวชนในชุมชนไม่ให้

ความสนใจส่วนวัยแรงงานออกไปท�ำงานต่างถิ่น 

	 ลกัษณะการผลติกลองยาว ช่างทีม่คีวามช�ำนาญการในการใช้เครือ่งมอืและ

การคดัเลอืกวสัดทุีจ่ะน�ำมาใช้ท�ำกลองยาว ช่างจงึต้องเตรยีมความพร้อมอยู ่2 อย่าง 

คือ 1) การเตรียมเครื่องมือ ได้แก่ ขวาน มีด สิ่ว ตลับเมตร กระดาษทราย แท่นกลึง

เครื่องเจาะ เครื่องเจียร คีม เลื่อย 2) วัสดุในการท�ำกลองยาว ได้แก่ ไม้ หนังหน้า

กลอง เชือก กาวลาเท็กซ์ น�้ำมันเคลือบเงา จากนั้นจึงได้ลงมือท�ำกลองยาวตามขั้น

ตอน โดยตดัไม้ให้ได้ขนาดพอเหมาะ คอืมขีนาดเส้นผ่าศนูย์กลางประมาณ 8-12 นิว้ 

ความยาวประมาณ 1 เมตร เริ่มจากการใช้ขวานขึ้นรูปทรงหุ่นกลอง จากนั้นน�ำไป

กลึงให้ได้รูปทรง เจาะโพล่งหรอืกล่องเสยีงและขดัผวิให้เรยีบ ทาสขัีดเงา แล้วน�ำหนงั

หน้ากลองที่เตรียมไว้มาร้อยหุ้มหนังด้วยเชือกเข้ากับตัวกลองให้ตรึง ปรับแต่งเสียง

จนได้ส�ำเนียงตามค่านิยมจึงถือว่าเป็นกลองยาวที่เสร็จสมบูรณ์



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

102
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ภาพประกอบที่ 2 การผลิตกลองยาวในปัจจุบันของบ้านท่าเรือ 

ต�ำบลตลาด อ�ำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม

	 แนวทางในการอนุรักษ์การผลิตกลองยาวในวิถีวัฒนธรรม กลุ่มผลิตกลอง

นบัว่ามจี�ำนวนน้อย ถ้าเปรยีบเทยีบความต้องการของผูค้นไม่ว่าคณะกลองยาวทีเ่ริม่

ก่อตั้งตามหมู่บ้าน โรงเรียน หน่วยงานราชการที่การส่งเสริม การผลิตถือว่าไม่เพียง

พอกับความต้องการ ทั้งนี้กลองยาวเป็นเคร่ืองดนตรีท่ีถูกสร้างข้ึนจากภูมิปัญญามี 

ขั้นตอนค่อนข้างยุ่งยากด้านรูปทรงและน�้ำเสียงมีเอกลักษณ์เฉพาะกลุ่มจึงเป็นที่

ต้องการของผู้ใช้ ด้านการอนรุกัษาเพือ่ให้การผลติได้คงอยูค่วรส่งเสรมิให้แต่ละกลุม่

มีการจัดตั้งกองทุนเพื่อเป็นทุนสนับสนุนค่าใช้จ่ายในส่วนต่างๆ ต่อมาคือแสวงหา

แหล่งวสัดวุตัถดุบิโดยเฉพาะไม้ทีม่าท�ำหุน่กลองคอืไม้ขนนุเริม่หายากมากขึน้ จงึควร

อนุรักษ์พนัธุไ์ม้ขนุนพืน้เมอืงตลอดจนส่งเสรมิให้มกีารปลกูไม้ขนนุไว้ทดแทน รวมทัง้

แสวงแนวทางการน�ำไม้ชนดิอ่ืนทีส่ามารถมาผลติได้มาใช้ทดแทน ส่งเสรมิและพฒันา

บคุลากรในการผลิตให้มคีวามรูค้วามช�ำนาญในการใช้เครือ่งมอืเทคโนโลยใีหม่ทีช่่วย

ลดข้ันตอนในการท�ำงาน ควรมกีารถ่ายทอดความรู้ให้กบัเยาวชนรุน่ใหม่หรอืผูท้ีส่นใจ

ได้จนสามารถพัฒนาฝีมือในการการผลิตให้เป็นที่ยอมรับ ประการสุดท้ายควรมี

การน�ำเทคโนโลยีสื่อสารเข้ามาประยุกต์ส่งเสริมด้านการตลาด 

	 แนวทางการอนุรักษ์และการพัฒนาการแสดงกลองยาว ควรรักษาการ 

ตีกลองยาวแบบโบราณหรือแบบด้ังเดิมไว้ทั้งในด้านน�้ำเสียงและจังหวะสิ่งส�ำคัญ  



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

103
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

รองลงมาคือท่าฟ้อนประกอบและและการแต่งกายของผู้ฟ้อนควรน�ำผ้าพ้ืนเมืองมา

ใช้เพราะอีกด้านหนึ่งเป็นการส่งอาชีพทอผ้าของชาวบ้านไปในตัว ควรมีการรักษา

ขนบธรรมเนียมการไหว้คร ูการเคารพครผููอ้าวโุส เคารพเครือ่งดนตรใีนฐานะเครือ่ง

มือท�ำมาหากิน นอกจากนี้เครื่องดนตรีสากลที่น�ำมาผสมวงควรเลือกประเภทและ

ท�ำนองที่เหมาะสมลงตัว ให้สอดคล้องกับวิถีวัฒนธรรมท้องถิ่นอีสาน

อภิปรายผล
	 กลองยาวเป็นดนตรีพื้นบ้านอีสานที่ยังนิยมเล่นในปัจจุบัน โดยเฉพาะใน

งานประเพณี ที่ส�ำคัญของภาคอีสาน ขบวนกลองยาวเป็นจุดที่เรียกความสนใจได้

มากเพราะมีจังหวะและลีลาที่เร้าใจ พัฒนาการของคณะกลองยาวอ�ำเภอวาปีปทุม

มีพัฒนาการเป็นตามล�ำดับ สอดคล้องกับงานวิจัยของ สมบัติ ทับทิมทอง (2544) 

เรือ่งสภาพการด�ำรงอยู่ของวงกลองยาวอ�ำเภอวาปีปทมุช่วงแรก เป็นแบบไม่มรีปูแบบ 

เกิดจากความมีนิสัยร่าเริงสนุกสนานของชาวบ้าน ผสมผสานกับความเชื่อและ 

ศรัทธาว่า การน�ำกลองยาวไปแห่ขบวนบุญประเพณี ช่วงที่สองเป็นแบบดั้งเดิม  

ซึ่งใช้เป็นเคร่ืองดนตรีประกอบขบวนแห่งานประเพณีส�ำคัญของท้องถ่ิน ผู้ตีกลอง

ยาวนุ่งโสร่งไหมสวมเสื้อย้อมคราม ใช้ผ้าขาวม้าคาดเอวและโพกศีรษะ เครื่องดนตรี 

ประกอบด้วย กลองยาว ร�ำมะนา และฉาบ บรรเลงจังหวะเพลงพื้นบ้านอีสาน  

ยงัไม่มเีครือ่งดนตร ีท่ีใช้บรรเลงท�ำนองเพลง และช่วงทีส่ามเป็นคณะกลองยาวประยกุต์ 

เพือ่รับจ้างแสดงทัว่ไป นอกจากมผีูตี้กลองยาวเพิม่มากข้ึนแล้ว ยงัมกีารแต่งกายด้วย

เสื้อผ้าสีฉูดฉาด น�ำออร์แกน เบส กลองชุด 3 ใบ หรือพิณเป็นเครื่องดนตรีประกอบ

การบรรเลงเพิ่มขึ้น โดยใช้ท�ำนองเพลงพื้นบ้าน หมอล�ำ และเพลงลูกทุ่งผสมผสาน

กันไป รวมทั้งขบวนฟ้อนสวยงามประกอบการแสดงกลองยาว อีกด้วย

	 การแข่งขนักลองยาว อ�ำเภอวาปีปทมุ ได้เริม่จดัข้ึนครัง้แรกในงานออนซอน

กลองยาว ชาววาปีของดีพื้นบ้าน ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2539 และถือปฏิบัติสืบต่อกันมาทุกป ี

จนกลายเป็นประเพณี ที่ยิ่งใหญ่ซึ่งชาวอ�ำเภอวาปีปทุมทุกคนภาคภูมิใจ เพราะถือ

เป็นเอกลักษณ์ของชาวอ�ำเภอวาปีปทุม สอดคล้องกับงานวิจัยของ ปรียา หิรัญ



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

104
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ประดษิฐ์ (2532) กล่าวถงึ การแสดงพืน้บ้านมคีวามสมัพันธ์กับวิถีชวีติของกลุม่ชาวบ้าน 

เพราะดนตรีและการแสดงมีบทบาททั้งใน ฐานะที่เป็นสื่อบันเทิงของคนในสังคมให้

ผ่อนคลายจากความเหนด็เหนือ่ย ในการท�ำงาน และยงัเป็นเครือ่งประกอบในพธิกีรรม 

ทางศาสนา พธิกีรรมทีเ่กดิขึน้แต่ละช่วงชีวติของชาวบ้าน นบัตัง้แต่เกดิ จนกระทัง่ตาย 

ดังน้ันชีวิตของชาวบ้านในสังคมไทย จึงมีความเกี่ยวข้องกับศิลปะและการละเล่น 

และการแสดงพืน้บ้านอย่างแยกไม่ออก ในการประกวดแข่งขันกลองยาวในระยะแรก

คณะกรรมการ ได้แบ่งประเภทของการเล่นกลองยาวออกเป็น 2 ประเภท คือ 

ประเภทกลองยาวอนุรักษ์หรือ แบบโบราณ เป็นการเล่นกลองยาวแบบดั้งเดิม ไม่มี

เครื่องดนตรีสากลเข้ามาให้จังหวะประกอบ จะมีเฉพาะกลองยาว ร�ำมะนา ฉาบ ฉิ่ง 

พิณ กับ๊แก้บ เป็นต้น การฟ้อนร�ำ และการแต่งกายกเ็น้น แบบพืน้บ้าน และ ประเภท

กลองยาวประยุกต์ เป็นการเล่นกลองยาวที่มีเครื่องดนตรีสากล เช่น ออร์แกน และ

เคร่ืองดนตรีอืน่ ๆ  เล่นประกอบได้ ต่อมาเมือ่คณะกลองยาวหนัไปนยิมเล่นกลองยาว 

ประยุกต์มากขึ้นท�ำให้ไม่มีผู้มาสมัครกลองยาวแบบโบราณ ทางคณะกรรมการจึงได้

ปรับเปลีย่นเป็น การแข่งขนั โดยก�ำหนดให้กลองยาวทุกคณะตกีลองยาวแบบโบราณ

ก่อน 5 นาที แล้วจึงแสดงกลองยาวประยุกต์ต่อไปอีก 15 นาที และตั้งแต่ปี พ.ศ. 

2553 เป็นต้นมา ได้จัดการประกวดแข่งขัน ออกเป็น 3 ประเภท คือ ประเภท ก. 

แข่งขันเพื่อชิงถ้วยพระราชทานสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี 

ประเภท ข. ชิงถ้วยผู้ว่าราชการจังหวัดมหาสารคาม และประเภท ค. ส�ำหรับล้มเลิกไป

	 สภาพปัจจุบันของกลองยาว การละเล่น และการแข่งขัน พบว่ากลุ่มผู้ผลิต

กลองยาว อ�ำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม มีช่างผู้ผลิตกลองยาว 4 กลุ่ม คือ 

1) กลุ่มนายเที่ยง พิณทะปะกัง 2) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านตลาด 3) กลุ่มผลิตกลอง

ยาวบ้านโคก 4) กลุ่มผลิตกลองยาวบ้านจอกขวาง ในการผลิตกลองยาวยุคแรก 

จะใช้วิธีการผลิตแบบภูมิปัญญาชาวบ้านคือไม่มีเครื่องจักรกลมาใช้ในการ ท�ำงาน 

แต่ปัจจุบันทุกกลุ่มผลิตได้ใช้เครื่องจักรเข้ามาช่วยในการท�ำงาน คือ เครื่องเจาะ 

เครือ่งกลงึ เครือ่งเจยี ให้เป็นหุน่กลอง น�ำไปกลงึให้ได้รปูทรง แล้วน�ำไปเจาะและขดั

ผิวให้เรียบ ทาสีขัดเงา น�ำหนังหน้ากลองที่เตรียมไว้มาร้อยหุ้มกับตัวกลองให้ตรึง  



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

105
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ก็จะได้กลองยาวที่เสร็จสมบูรณ์ สอดคล้องกับงานวิจัยของ รัญจวน อิศรานุวัฒน์ 

(2542) ที่ว่า ในการท�ำกลองยาวจะต้องจัดเครื่องมือให้พร้อม ซ่ึงได้แก่ ไม้ เลื่อย  

หนังวัว ขวาน มีด สิ่ว เหล็กโค้ง (ง้อง) เหล็กกลึง ตะไบขัด ท้องบ้ง (ตะไบหยาบ)  

จากนั้นจึงลงมือท�ำกลองยาว คือ เลือก ไม้ให้ได้ขนาดเส้นผ่าศูนย์กลางหน้ากลอง

ประมาณ 22-24 เซนติเมตร ยาว 80-87 เซนติเมตร ถาก ให้เป็นหุ่นกลอง น�ำไปเข้า

เครือ่งกลึงให้เกล้ียงเกลา แล้วขดุด้านในกลองให้เป็น โพรง ขดัผวิให้เรียบ ทาสขีดัเงา 

น�ำแผ่นหนังมาเจาะรูร้อยหุ้มกับตัวกลอง ใช้มีดขูดขนวัวออกให้ เกลี้ยง ตกแต่งและ

ทดสอบเสียงให้เสียงดังเท่ากันทุกใบ น�ำไปใช้ได้ และสอดคล้องกับงานวิจัยของ  

บุญโฮม พรศรี (2543) ที่ว่าช่างท�ำพิณในจังหวัดอุดรธานีแบ่งเป็นสองกลุ่มใหญ่ ๆ 

กลุ่มช่างแบบดั้งเดิม กับกลุ่มช่างแบบสมัยใหม่ กลุ่มช่างท�ำพิณทั้งสองกลุ่มนี้ มีองค์

ประกอบในการ ท�ำพิณอยู่ 4 ประการคือ เครื่องมือ วัสดุอุปกรณ์ การตรวจสอบ

คุณภาพ ด้านเครื่องมือ ส่วนใหญ่ เป็นเครื่องมืองานไม้ทั่ว ๆ ไป และบางชนิดน�ำมา

ดัดแปลงเพ่ือให้สะดวก และเหมาะสมกับการใช้งาน ด้านวัสดุอุปกรณ์ ไม้ ท่ีใช้ท�ำ

พิณ คือ ไม้ยอป่า พะยุง ไม้ขนุน และไม้เนื้อแข็งอื่น ๆ ส่วนการ ตรวจสอบคุณภาพ 

ต้องตรวจสอบคุณภาพว่าระบบเสียงเพี้ยนและเสียงรบกวนต่าง ๆ มีหรือไม่ เมื่อน�ำ

ไปเล่นจากการวิจัย พบว่า การก่อตั้งคณะกลองยาวขึ้นมาใหม่ หรือการยุบรวมเพื่อ

ความ อยู่รอด เกิดการพัฒนาเปลี่ยนแปลงในทางที่ดีข้ึน เช่นการก่อตั้งคณะกลอง

ยาวคณะเพชรบัวทอง ของบ้านหนองบัวทอง ต�ำบลหัวเรือ อ�ำเภอวาปีปทุม ก่อตั้ง

ขึ้นมาเป็นเครือข่ายของคณะกลองยาว จอกขวางค�ำ โดยอาศัยความช่วยเหลือ 

แนะน�ำหรอืถ่ายทอดกระบวนการเรยีนรู ้การตกีลองยาว การเล่นดนตร ีการฟ้อนร�ำ

เพื่อประกอบในคณะกลองยาวให้ แบ่งปันช่วยเหลือกันในสังคม ผู้เล่นดนตรี หรือ 

ผู้ฟ้อนร�ำของคณะจอกขวางค�ำ ขาดไปกข็อร้องคณะเพชรบวัทองมาช่วยได้ในโอกาส

ที่ออกรับงานแสดงทั่ว ๆ ไป เกิดเป็นเครือข่ายทางสังคมของคณะกลองยาว

	 สอดคล้องกับ แนวคิด ปุสตี มอนซอนและคณะ (2546) กล่าวถึงเครือข่าย

ทางสังคมในการพัฒนาว่า คือการสร้าง สัมพันธภาพทางสังคมในการเรียนรู้ร่วมกัน

เพื่อยกระดับแนวคิดและกิจกรรมที่ท�ำร่วมกันให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุดต่อสังคมที่



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

106
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ตนเป็นสมาชิกอยู่ สอดคล้องกับแนวคิดของ ประเวศ วะสี (2541) ที่กล่าวถึงเครือ

ข่ายทางสงัคมทีม่กีารขยายตวัออกไปว่าเครอืข่ายทางสงัคมคือ สงัคมแห่ง กลัยาณมิตร 

หรอืเครอืข่ายสงัคมแห่งการเรยีนรู ้(learning social network) โดยเครอืข่ายสงัคม 

จะต้องมีความสามารถในการเรียนรู ้ได้อย่างต่อเนื่อง หรือมีการขยายแนวคิด 

กระบวนการออกไปจึง จะสามารถปรับตัวให้อยู่ในดุลยภาพได้ 

	 การแข่งขนักลองยาวเป็นการอนรุกัษ์ศิลปวฒันธรรมกลองยาวให้ยัง่ยนืและ

คงอยู่ตลอดไป เป็นทุนทางสังคมอย่างหน่ึงซึ่งเกิดจากการรวมตัวของกลุ่มคนเพื่อท่ี

จะอยู่ร่วมกัน ท�ำงานร่วมกันบนพื้นฐานความไว้เนื้อเช่ือใจ สายใยความผูกพันและ

วัฒนธรรมที่ดีงามของสังคมไทย ร่วมกันแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ให้ลุล่วงไปได้สอดคล้อง

กับ วรวุฒิ โรมรัตนพันธ์ (2548) กล่าวไว้ใน ทุนทางสังคม ว่า ทุนทางสังคมสามารถ

ต่อยอดจากสิ่งที่มีอยู่ (ความเชื่อ ค่านิยม วัฒนธรรม)หรือเป็นการเรียนรู้จากสิ่งใหม่ 

การเกิดทุนทางสังคมแม้จะเริ่มจากปัจจัยภายในแต่ก็ไม่ปฏิเสธปัจจัยภายนอกของ

บคุคลหรือกลุม่คนบนหลกัแห่งศลีธรรม โดยมเีป้าหมายอยูท่ีก่ารจดัสรรและกระจาย

ทรัพยากรในหมูส่มาชกิอย่างเป็นธรรมอนัจะน�ำไปสูก่ารสร้างพลงัในการแก้ไขปัญหา

ต่าง ๆ ของชุมชนให้ลุล่วงไปได้

	 การพัฒนาการตีกลองยาวแบบโบราณมาเป็นการตกีลองยาวแบบประยกุต์ 

คอืการแสดงกลองยาวทีม่เีครือ่งดนตรสีากล และเครือ่งดนตรชีนดิต่าง ๆ  ทีห่ลากหลาย 

เข้ามาใช้บรรเลงประกอบการตีกลองยาวเพื่อให้เกิดความครึกครื้น สนุกสนาน และ

เร้าใจ และทีส่�ำคญัคอืต้องมเีคร่ืองขยายเสยีงเพือ่ท�ำให้เกดิเสยีงดงักงัวาน เพิม่ความ

กระหึ่ม ครื้นเครง สนุกสนาน เป็นที่ชื่นชอบและประทับใจของผู้ชม ซึ่งการตีกลอง

ยาวแบบประยุกต์ มีการพัฒนาหลายด้านคือ ดนตรี ได้ใช้เครื่องดนตรีที่หลากหลาย

เข้ามาช่วยในการผสม รวมทั้งเครื่องขยายเสียงเพื่อให้เสียงดังกังวาน จังหวะของ

กลองหรอืดนตร ีได้พัฒนาโดยจงัหวะของเพลงลกูทุง่ซ่ึงก�ำลงัเป็นท่ีนยิมอยูใ่นยคุนัน้ ๆ  

เข้ามาเล่นเพื่อเป็นการเพิ่มสีสันและเพิ่มความสนุกสนานยิ่งขึ้น สอดคล้องกับ สุมิตรา 

ทองพลู (2554) การอนรุกัษ์และพฒันาพบว่า ควรส่งเสรมิบคุลากรในการผลติกลอง

ยาวให้มีคุณภาพและหน่วยงานของรัฐควรเข้ามาให้การสนับสนุนในด้านเงินทุน  



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

107
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ควรจัดอบรมหลักสูตรการผลิตกลองยาวให้กับนักเรียน หรือผู้สนใจ ให้สถานศึกษา

บรรจุวิชาช่างท�ำกลองยาวเข้าเป็นหลักสูตรการเรียน ควรจะมีการยกย่องหรือ

ประกาศเกียรติคุณให้กับช่างท�ำกลองยาว ให้เป็นครูภูมิปัญญาท้องถ่ิน และให้การ

ส่งเสริมด้านการตลาด โดยจัดตั้งศูนย์ OTOP ประจ�ำอ�ำเภอวาปีปทุมข้ึนมาเพื่อ

จ�ำหน่ายกลองยาว และท�ำการประชาสัมพันธ์ วัฒนธรรมกลองยาว ในรูปแบบต่าง 

ๆ เพือ่ให้เป็นทีรู่จ้กัแพร่หลายทัว่ไป ซึง่อาจจะท�ำให้ช่างท�ำกลองยาวมรีายได้ทีม่ัน่คง

การแสดงกลองยาวแต่ละคณะได้มีการประยุกต์และพัฒนาการตีกลองยาวให้มีลีลา

และเรียกร้องความสนใจให้กับผู้ชมมากยิ่งขึ้น เช่น มีการแปรขบวน และใช้เทคนิค

แปลกๆ ในการตีกลอง แสดงท่าผาดโผน หรือต่อตัวหลายๆ ชั้น เป็นต้น ส่วนผู้ฟ้อน

มกีารประยกุต์ท่าร�ำให้สอดคล้องกบัจงัหวะและท�ำนองของดนตร ีท�ำให้คนด ูคนชม

เกิดความประทบัใจ และได้รบัความนยิมมากขึน้ สอดคล้องกบัทฤษฏสีนุทรยีศาสตร์ 

แนวทฤษฏีแพรกเมติก (Pragmatic Theories) ซึ่งเป็นแนวทางที่มีผู้ชมเป็นแกน

กลาง เน้นการเป็นกระบวนการ หรอืการเป็นสือ่กลางดงันัน้งานศลิปะในแนวนีจ้งึท�ำ

หน้าที่เป็นสื่อกลางที่ท�ำให้เกิดผลอย่างใดอย่างหนึ่งในตัวผู้ชมนั่นเองซ่ึงสามารถใช้

เป็นหลักหรือแนวทางในการประเมินคุณค่าของงานศิลปะ การแสดงกลองยาวเป็น

วัฒนธรรมการแสดงทีม่กีารแพร่กระจายจากแบบอย่างท่ีประชาชนให้ความสนใจโดย

ช่วงระยะเวลาหน่ึงพบว่าการละเล่นกลองยาวของต�ำบลเสอืโก้ก เกดิจากการได้แบบ

อย่างการตีมาจากจังหวัดร้อยเอ็ดในงานบุญบั้งไฟ ต่อมามีการก่อตั้งหลายคณะ

วัฒนธรรมการตีกลองยาวจึงแพร่หลายในอ�ำเภอวาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม 

ประเด็นดังกล่าวเป็นการแพร่กระจายวัฒนธรรม สอดคล้องกับทฤษฏีการแพร่

กระจายทางวัฒนธรรม นิยพรรณ (ผลวัฒนะ) วรรณศิริ. (2540) ตามแนวคิดของ 

Boas กล่าวว่า วฒันธรรมอาจจะเกดิและพฒันาเสยีก่อน ณ จดุเกดิแล้วแพร่กระจาย

ตวัไปยงัแหล่งอ่ืน รวมทัง้ การหยบิยมื (Borrowing) ทางวฒันธรรมมากกว่าการสร้าง

วัฒนธรรม (Invention) การแพร่กระจายวัฒนธรรมการตีกลองยาวได้แพร่กระจาย

จากอ�ำเภอวาปีปทมุสูส่ถานศกึษาโดย มหาวทิยาลยัมหาสารคาม วทิยาลยันาฏศลิป 

และแหล่งอื่นตามล�ำดับ



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

108
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

กิตติกรรมประกาศ
	 งานวิจัยนี้ส�ำเร็จได้จากความกรุณา ผู้ช่วยศาสตราจารย์พรชัย ศรีสารคาม 

ประธานสภาวัฒนธรรมจังหวัดมหาสารคาม คณะกรรมจัดงานออนซอนกลองยาว

ชาววาปี สมาชกิวงกลองยาว ผูใ้ห้ความอนเุคราะห์ในการเกบ็รวบรวมข้อมลู ตลอดจน 

นิสิตที่ร่วมกิจกรรมจนงานวิจัยเสร็จลุล่วงด้วยดี ผู้วิจัยขอขอบพระคุณ

เอกสารอ้างอิง
เจริญชยั ชนไพโรจน์.(2526). การละเล่นพืน้เมอืงของชาวอสีาน, ขอนแก่น : รุง่เกยีรติ.

. (2526). ดนตรแีละการละเล่นพีน้บ้านอีสาน. มหาสารคาม : มหาวทิยาลยั 

ศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.

นิยพรรณ (ผลวัฒนะ) วรรณศิริ. (2540) มานุษยวิทยาสังคมและวัฒนธรรม. พิมพ์

ครั้งที่ 1 พิมพลักษณ์.กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

บุญโฮม พรศรี. (2543). พิณอีสานการเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรม กรณีศึกษา

จงัหวดัอดุรธาน.ี วทิยานพินธ์ ศศ.ม. มหาสารคาม : มหาวิทยาลยัมหาสารคาม.

ประเวศ วะสี. (2541).ประชาคมตําบล. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพมติชน.

ปสุต ีมอนซอน และคณะ. (2546).กรอบแนวคดิในการประเมนิศกัยภาพเครอืข่าย

สงัคม. กรุงเทพฯ : เอกสารประกอบการประชมุเพือ่พฒันาการเรยีนรูใ้นการ 

ขบัเคลือ่นโครงการวิจัยชวีติสาธารณะท้องถิน่น่าอยู,่ สนบัสนนุโดยส�ำนกังาน 

กองทุนสนับสนุนการเสริมสร้างสุขภาพ.

ปรียา หริญัประดิษฐ์. (2542). “ศิลปะการละเล่นและการแสดงพ้ืนบ้านในสงัคมไทย” 

ใน ศลิปะการละเล่นพืน้บ้านของไทย. หน้า 1 – 74. นนทบรุ ี: มหาวทิยาลยั

สุโขทัยธรรมาธิราช.

รญัจวน อศิรานุวัฒน์. (2542). กลองยาวของชาวอ�ำเภอศรสีมเดจ็ จงัหวดัร้อยเอด็. 

วิทยานิพนธ์ ศศ.ม.มหาสารคาม : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.

วรวุฒิ โรมรัตนพันธ์. (2548). ทุนทางสังคม. กรุงเทพฯ : โครงการเสริมสร้างการ

เรียนรู้เพื่อชุมชนเป็นสุข.



ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑

109
วารสารศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

สมบตั ิทบัทมิทอง. (2544). สภาพการด�ำรงอยูข่องคณะกลองยาวอ�ำเภอวาปีปทมุ 

จังหวัดมหาสารคาม. ปริญญานิพนธ์ ศศ.ม. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม.

สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2532).“ร้องร�ำท�ำเพลง : ดนตรีและนาฏศิลป์ชาวสยาม,” ศิลป

วัฒนธรรม ฉบับพิเศษ.หน้า 109-116, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์พิฆเณศ.

สุมิตรา ทองพูล. (2554). วัฒนธรรมกลองยาว : การแข่งขัน การอนุรักษ์  

และพัฒนาเพื่อส่งเสริมเศรษฐกิจสังคมและวัฒนธรรม อ�ำเภอวาปีปทุม 

จังหวัดมหาสารคาม. วิทยานิพนธ์ ศศ.ม. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม.

สุรัตน์ วรางค์รัตน์.(2529). “เส็งกลอง ลายกลองอีสาน,” ศิลปวัฒนธรรม. 7(7) : 

105- 113 ; พฤษภาคม.

หนามคอม. (นามแฝง) (2534). “กลองยาว,” ศิลปากร. 34(6) : 50 ; มิถุนายน.


