
 15 

วัฒนธรรมรวมกันในการแสดงระหวางไทยและกัมพูชา: 

กรณีศึกษาละครในและละครพระราชทรัพย  

Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia: 

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 
 

 

 

 

 

 

 

นพปฎล กนกมนัสธํารง 

Noppadon Kanokmanuttumrong 

 

 

คณะศิลปกรรมศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 

Faculty of Fine and Applied Arts, Chulalongkorn University 

 

 

 

Corresponding Author:  

Noppadon Kanokmanuttumrong 

Faculty of Fine and Applied Arts, Chulalongkorn University  

254 Phayathai Road, Pathumwan, Bangkok, 10330 Thailand 

E-mail: noppadonboat.31.01.43@gmail.com  

 

 

Received: April 11, 2025 Revised: June 5, 2025 Accepted: June 30, 2025 



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
16 

วัฒนธรรมรวมกันในการแสดงระหวางไทยและกัมพูชา: 

กรณีศกึษาละครในและละครพระราชทรัพย1 

 

บทคัดยอ 

 

 บทความวิจัยน้ีมีวัตถุประสงคเพื ่อศึกษาและวิเคราะหความเหมือนและความตางของการแสดง

นาฏกรรมราชสํานักไทยและกัมพูชา โดยศึกษากรณีละครในและละครพระราชทรัพย ใชวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ 

เนนการพรรณนาและอธิบาย ดําเนินการวิจัยดวยการเก็บรวบรวมขอมูลจากเอกสาร การสังเกตการณแบบ 

มีสวนรวมและไมมีสวนรวม จากนั้นนํามาวิเคราะหเปรียบเทียบประเด็นสําคัญขององคประกอบการแสดง 

ไดแก การแตงกาย วงดนตรีและเพลงประกอบการแสดง บทละคร กระบวนทารํา การเบิกโรง และพิธีไหวครู 

เพื่อใหเห็นถึงวัฒนธรรมรวมกันในการแสดงระหวางไทยและกัมพูชา ผลการศึกษาพบวา ละครในของไทยและ

ละครพระราชทรัพย์ของกัมพูชาเป็นศิลปะการละครในราชสํานัก โดยถือเป็นเครื่องราชูปโภคของพระมหากษัตริย์ 

ซึ่งละครในของไทยไดมีอิทธิพลตอการพัฒนาระบําพระราชทรัพยขึ้นเปนการแสดงละคร อันมีปรากฏหลักฐาน

ทั้งฝายไทยและกัมพูชาที่ไดกลาวไวตรงกัน แมวาทางกัมพูชาจะพัฒนาละครพระราชทรัพยจนเกิดอัตลักษณ

เฉพาะของตนเอง แตยังคงปรากฏลักษณะรวมกับละครในของไทยในดานทารํา เครื่องแตงกาย เพลงและ 

วงดนตรี และการเบิกโรง การศึกษานี้จึงสะทอนใหเห็นถึงการถายทอดและแลกเปลี่ยนศิลปะการแสดงของ 

ท้ังประเทศไทยและประเทศกัมพูชา 

  

คําสําคัญ : ละครหลวง, ละครพระราชทรัพย, ละครใน, ศิลปะการละคร, อิทธิพลการแสดง 

 

  

 
1 บทความฉบับนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธ เรื่อง “นาฏกรรมสัมพันธไทยและกัมพูชา” ตามหลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต วิชาเอกนาฏยศิลป

ไทย ภาควิชานาฏยศิลป คณะศิลปกรรมศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย โดยไดรับทุนอุดหนุนการศึกษา สําหรับนิสิตระดับปริญญาเอกและ

ปริญญาโท ที่เขาศึกษาในสาขาวิชาที่เกี่ยวของกับความเปนไทย จากบัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 17 

Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

Abstract 

 

 This qualitative descriptive research analyzes similarities and differences in content as 

well as performance processes and elements between court dances of Thailand and 

Cambodia. Case studies are done of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Trop. Data is 

collected from documents, including books and academic publications, as well as participant 

and non-participant observation. Performance elements are compared, including costumes, 

musical ensembles, song and accompaniments, scripts, choreography, preludes, and prayer 

ceremonies. Results are that Lakhon Nai and Cambodian Lakhon Preah Reach Trop are royal 

court drama art forms employed by monarchies as royal regalia. Lakhon Nai has influenced 

the development of Robam Preah Reach Trop, which evolved into a distinct dramatic genre. 

Despite this unique Cambodian aspect, shared elements remain perceptible. Lakhon Nai is 

echoed in Cambodian choreography, costumes, music, ensembles, and preludes. These 

findings reflect cultural transmission and exchange between Thailand and Cambodia in the 

performing arts. 

 

Keywords: lakhon luang, lakhon preah reach troap, lakhon nai, dramatic arts, performative  

     influences 

 

 

 

 

 

 

 

  



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
18 

1. บทนํา  

 ปญหาความขัดแยงดานศิลปวัฒนธรรมระหวางไทยและกัมพูชาในปจจุบันเริ่มมีความรุนแรงมากยิ่งข้ึน 

โดยอีกหนึ่งปญหาคือความขัดแยงทางดานศิลปะการแสดงระหวางไทยและกัมพูชาซึ่งเปนปญหามาอยาง

ยาวนาน ปญหาหลักคือประเทศใดถือเปนตนแบบของศิลปะการแสดง ยกตัวอยางกรณีของโขนและละคอนโขล 

ที่มีการถกเถียงและวิจารณกันอยางมาก เนื่องจากมีลักษณะใกลเคียงกันในดานองคประกอบการแสดง และ

ได้รับการขึ้นทะเบียนมรดกโลกจากยูเนสโก โดยโขนของไทยได้ขึ้นทะเบียนในปี พ.ศ. 2561 ส่วนละคอนโขลของ

กัมพูชาที่ไดข้ึนทะเบียนคือ ละคอนโขลวัดสวายอัณเด็ท (กองบรรณาธิการศิลปวัฒนธรรม, 2565) นอกจาก

ความขัดแยงดานการแสดงของโขนกับละคอนโขลแลว ยังมีศิลปะการแสดงราชสํานักท่ีทั้งไทยและกัมพูชามี

ลักษณะคลายคลึงกันคือ ละครในและละครพระราชทรัพย ซึ่งเปนละครโบราณในราชสํานัก ละครทั้งสองชนิด

น้ีมีรูปแบบ ลักษณะ และองคประกอบที่เหมือนกัน ซึ่งแทจริงแลวอาจจะเปนการถายทอดวัฒนธรรมหรือ

อาจจะไดรับอิทธิพลทางวัฒนธรรมมากกวาที่จะเปนการลอกเลียนแบบซึ่งกันและกัน ดวยเหตุผลที่กลาวมาน้ี 

ทําใหนักวิจัยมีความสนใจที่จะศึกษานาฏกรรมไทยและนาฏกรรมกัมพูชา ซึ่งการศึกษาในครั้งนี้ ไดเลือกศึกษา

ศิลปะการแสดงในราชสํานักอันประกอบดวยระบําและละครในราชสํานักเรื่องละครในของไทยและละคร 

พระราชทรัพยของกัมพูชา 

 ละครในของไทยและละครพระราชทรัพยของกัมพูชามีลักษณะเปนละครราชสํานัก โดยถือเปนเครื่อง

ราชูปโภคของพระมหากษัตริย ใชผู แสดงเปนผูหญิงลวน เนนกระบวนทารําที่งดงามมีระเบียบแบบแผน  

เครื่องแตงกายที่มีความวิจิตรงดงาม บทละครที่มีความไพเราะสละสลวย เพลงและดนตรีที่ใชประกอบการ

แสดงที่มีทวงทํานองท่ีออนหวานนุมนวล ลวนแตเปนสิ่งที่รวมทั้งงานประณีตศิลป หัตถศิลป วรรณศิลป  

ดุริยางคศิลป และนาฏยศิลป โดยละครในของไทยไดถือกําเนิดขึ้นในยุคกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย สันนิษฐานวา 

ราวรัชกาลสมเด็จพระเจาอยูหัวบรมโกศ (ขวัญใจ คงถาวร, 2562, น. 7-8) โดยละครพระราชทรัพย ไดถือ

กําเนิดขึ้นในรัชกาลของสมเด็จพระหริรักษรามาอิศราธิบดี (พระองคดวง) ซึ่งเปนละครหลวงในราชสํานักท่ีไดมี

ลักษณะที่คลายคลึงกับละครในของราชสํานักไทยหลายประการ แตก็ยังคงมีความแตกตาง และความงดงามไป

ตามวัฒนธรรมของกัมพูชา (ชัยณรงค ตนสุข, 2559, น. 169) 

 ตามประวัติศาสตรของฝงไทย พบวาละครพระราชทรัพยของกัมพูชาไดรับอิทธิพลจากละครไทย

ในชวงรัชกาลที่ 3 – 5 แหงกรุงรัตนโกสินทร โดยมีตัวละครจากคณะละครที่มีชื่อเสียงในไทย เชน ปริง อิเหนา 

จากคณะละครเจาคุณจอมมารดาเอม (กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, 2468, น. 139-140) ไดออกไปเปนครู

ละครหลวงในราชสํานักกัมพูชา สวนประวัติศาสตรของฝงกัมพูชาไดมีการกลาวถึงการรับอิทธิพลนาฏยศิลป์

ไทย เน่ืองจากไดนําครูละครไทยไปสอนละครหลวงจํานวนมาก สันนิษฐานวาเปนพระราชนิยมท่ีทรงสนพระทัย

ในการละครของราชสํานักสยาม (เอกณัฏฐ วิทยวศิน, 2563, น. 72) ทั้งน้ีจากการศึกษา พบวา ไดมีการ

กล่าวถึงสตรีไทยท่านหนึ่งที่ได้ถวายตัวเป็นพระสนมในสมเด็จพระนโรดมบรมรามเทวาวตาร มีนามว่า “คุณธาร” 

ซึ่งเปนนางละครหลวงในราชสํานักมากอน โดยไดเรียนละครหลวงมาจากคุณครูคนไทย ตอมาเมื่อสิ้นรัชกาล



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 19 

ของสมเด็จพระนโรดมบรมรามเทวาวตาร จึงไดเปนผูดูแลและควบคุมคณะละครหลวงราชสํานักกัมพูชา  

ในรัชกาลของพระบาทสมเด็จพระสีสุวัตถ์ิ (Ministry of Culture and Fine Arts, 2008, p. 109)  

 จากที่กลาวมาขางตน จึงทําใหละครพระราชทรัพยไดรับอิทธิพลของละครไทยในระยะแรก แตตอมา

ไดมีพัฒนาการจนกลายเปนอัตลักษณตามแบบของกัมพูชา แตในปจจุบันยังไมไดมีการศึกษาถึงองคความรูใน

การแสดงละครในและละครพระราชทรัพยอยางละเอียด บทความวิจัยน้ีจึงนําเสนอการศึกษา วิเคราะห และ

สรุปใหเห็นถึงประวัติศาสตร ความเหมือนและความแตกตางในองคประกอบการแสดง สะทอนใหเห็นถึง

วัฒนธรรมท่ีมีรวมกันในการแสดงละครในและละครพระราชทรัพย  

 

2. วัตถุประสงคของการวิจัย 

 เพื่อวิเคราะหความเหมือนและความตางของเนื้อหาและกระบวนการแสดงของนาฏกรรมไทยและ

กัมพูชาโดยศึกษาละครในและละครพระราชทรัพย  

 

3. ขอบเขตของการวิจัย 

 งานน้ีกําหนดขอบเขตของการวิจัยไว 2 ลักษณะ ดังน้ี 

  3.1 ขอบเขตดานเนื้อหา ไดกําหนดขอบเขตไวที่การแสดงในราชสํานักไทยและกัมพูชา โดยศึกษา 

ละครในของราชสํานักไทยและละครพระราชทรัพยของราชสํานักกัมพูชา  

 3.2 ขอบเขตดานระยะเวลา ไดกําหนดระยะเวลาไวในการศึกษาและคนควาในชวงยุคกรุงรัตนโกสินทร์

จนถึงปจจุบัน (พ.ศ. 2325 - ปจจุบัน) 

 

4. ระเบียบวิธีดําเนินการวิจัย 

 การวิจัยครั้งนี้ เป็นแบบพรรณนาและอธิบาย (Descriptive Approach) โดยจัดเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 

(Qualitative Research) โดยมีวิธีดําเนินการวิจัย ดังน้ี 

 4.1 การเก็บรวบรวมขอมูล ศึกษาและคนควาจากหนังสือ เอกสาร งานวิจัยท่ีเก่ียวของจากแหลงขอมูล

ต่าง ๆ รวมท้ังการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิในด้านต่าง ๆ เช่น ด้านความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ ด้านประวัติศาสตร์ 

ดานดนตรีและการแสดง เปนตน 

 4.2 การสังเกตการณ การสังเกตการณมีดวยกัน 2 ลักษณะ คือ สังเกตการณแบบมีสวนรวมคือ 

การปฏิบัติ และสังเกตการณแบบไมมีสวนรวมจะเปนการสังเกตการณจากวิดีทัศน  

 4.3 การวิเคราะหและสรุปผล โดยนําขอมูลที ่ไดจากการศึกษาคนควา การสัมภาษณ และการ

สังเกตการณ มาวิเคราะหรวมกันเพื่อคนหาคําตอบที่ไดจากการศึกษา จากนั้นนําขอมูลที่ไดจากการวิเคราะห์ 

มาทําการสังเคราะหและสรุปผลในรูปแบบพรรณนาและอธิบาย 

 

 



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
20 

5. งานวิจัยท่ีเก่ียวของและการทบทวนวรรณกรรม 

 5.1 ละครในของไทย 

ละครใน เปนละครในราชสํานักที่เกิดขึ้นในยุคกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย สันนิษฐานวาในชวงรัชกาล

ของพระเจาอยูหัวบรมโกศ เมื่อเสียกรุงศรีอยุธยาครั้งที่ 2 ในป พ.ศ. 2310 จึงไดสูญหายไปชั่วขณะ แตเม่ือ

สมเด็จพระเจากรุงธนบุรี ทรงสถาปนากรุงธนบุรีข้ึนแลวน้ัน จึงทรงโปรดใหมีการรวบรวมและฝกหัดละครหลวง

ขึ้นใหมอีกครั้ง โดยมีจัน อุษา ตัวละครหลวงครั้งกรุงเกาเปนผูฝกหัดขึ้นใหม อีกทั้งมีการขอยืมตัวละครผูหญิง

ของคณะละครเจาพระยานครศรีธรรมราชมาชวยกันฝกสอน โดยไดออกแสดงครั้งสําคัญในงานสมโภชพระ

พุทธมหามณีรัตนปฏิมากร ตอมาในยุคกรุงรัตนโกสินทร พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช 

ทรงโปรดใหนําตัวละครหลวงในพระเจากรุงธนบุรี มาฝกหัดละครหลวงรุนเล็ก เพื่อเปนเกียรติยศแกแผนดิน 

ตอมาในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย ละครในมีความเจริญรุงเรืองเปนอยางมาก  

โดยทรงมีรับสั่งเจาฟากรมหลวงพิทักษมนตรีประดิษฐทารําขึ้น เพื่อเปนแบบแผนและใชแสดงสําหรับละคร

หลวง นับไดวาละครหลวงในรัชกาลที่ 2 เปนกระบวนทารําที่งดงาม และไดรับการสืบทอดแบบแผนการแสดง

มาจนถึงปจจุบัน (ขวัญใจ คงถาวร, 2562, น. 180-181) ถัดมาในรัชกาลของพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลา

เจาอยูหัว พระองคทรงประกอบพระราชกรณียกิจในดานเศรษฐกิจ รวมถึงการบูรณะและสรางวัดวาอาราม 

เปนหลัก จึงทําใหพระองคมิทรงโปรดละครหลวง ดังขอความที่วา “ละครผูหญิงก็ไมไดทรง ทรงแตพระราช

กุศลและการแผนดิน” (พระยาทิพากรวงศ, 2504, น. 174) แตทั้งนี ้ตัวละครหลวงในราชสํานักยังคงอยู  

ไดแสดงตามงานสําคัญเทานั้น บางสวนจึงพากันออกไปเปนครูสอนละครใหแกคณะละครอื่น ๆ จึงทําให้ 

แบบแผนของละครในเริ ่มกระจายไปสู คณะละครที ่ม ีช ื ่อเสียงและบรรดาศักดิ ์ เชน คณะละครของ 

กรมพระราชวังบวรมหาศักดิพลเสพ คณะละครของกรมหลวงภูวเนตรนรินทรฤทธิ ์ คณะละครของ 

เจาพระยาบดินทรเดชา เปนตน (สุรัตน จงดา, 2564, น. 36) ตอมาในแผนดินของพระบาทสมเด็จ 

พระจอมเกลาเจาอยูหัว ละครในไดกลับมามีบทบาทอีกครั้ง โดยไดนําออกแสดงในพระราชพิธีสมโภชชางเผือก

พระวิสุทธรัตนกิริณี (สุมนมาลย น่ิมเนติพันธ, 2543, น. 82) ท้ังน้ี พระองคทรงเห็นวาการละครทําใหบานเมือง

มีความสนุกสนาน จึงทรงอนุญาตใหสามารถมีละครผูหญิงกันไดอยางแพรหลาย แตหามทําเครื่องแตงกาย 

ลงยา พานทอง หีบทอง หัวชางเผือก หามตั้งรัดเกลายอด นอกจากนี้ยังทรงพระราชนิพนธบทเบิกโรงฉุยฉาย 

กิ่งไมเงินทอง และบทเบิกโรงดอกไมเงินทอง ทั้งนี้ ในชวงเวลานี้อิทธิพลของละครผูหญิงไดแพรกระจายไปสู 

หัวเมืองประเทศราชของสยาม เชน กัมพูชา ดวยเหตุน้ีจึงทําใหมีละครพระราชทรัพยข้ึนในราชสํานักกัมพูชา 

  

5.2 ละครพระราชทรัพยของกัมพูชา 

 ละครพระราชทรัพยหรือละครทวงทาขแมรโบราณ มีวิวัฒนาการมาจากการแสดงระบําพระราชทรัพย์

หรือระบําทวงทาขแมรโบราณ ตามหลักฐานทางประวัติศาสตรเชื่อกันวาละครพระราชทรัพยไดถือกําเนิดข้ึน 

ในคราวที ่เจาพระยาบดินทรเดชา (สิงห สิงหเสนี) ไดถวายละครผู หญิงของทานแดสมเด็จพระหริรักษ 

รามาอิศราธิบดีในคราวที่ทรงไดราชสมบัติครองกรุงกัมพูชา ภายหลังการสิ้นสุดสงครามอานามสยามยุทธ 



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 21 

ตอมาในรัชสมัยของสมเด็จพระนโรดมบรมรามเทวาวตาร พระองคทรงมีความสนพระทัยในศิลปะการละคร

ตามแบบราชสํานักสยาม จึงทรงมีพระประสงคหาตัวละครจากสยามไปยังราชสํานักกัมพูชา ดวยเหตุนี้จึงทําให้

มีตัวละครจากคณะละครตาง ๆ ในสยาม มาถวายตัวเปนครูสอนละครหลวงราชสํานักกัมพูชา เชน ปริง จาก

ละครเจาคุณจอมมารดาเอม (กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, 2468, น. 139-140) นับไดวา ละครหลวงในรัชกาล

ของสมเด็จพระนโรดมบรมรามเทวาวตาร ไดรับอิทธิพลละครในของไทยไปมาก 

 ตอมาในรัชกาลของพระบาทสมเด็จพระสีสุวัตถิ ์หรือสมเด็จพระศรีสวัสดิ ์ ละครหลวงซบเซาลง 

อยางมาก มีการปลดผูคนออก แตถึงอยางนั้น ละครหลวงยังคงไดรับการอุปถัมภจาก “คุณธาร” พระสนมใน

สมเด็จพระนโรดมบรมรามเทวาวตาร ซ่ึงทานมีนามเดิมวา “นวล” เปนสตรีไทยท่ีถูกถวายตัว โดยมีช่ือเสียงจาก

การแสดงบทบาทนางบุษบาในเรื่องอิเหนาและเปนพระมารดาของสมเด็จพระนโรดมสุธารส (Ministry of 

Culture and Fine Arts, 2008, p. 109) โดยในป พ.ศ. 2449 พระบาทสมเด็จพระสีสุวัตถิ์ไดเสด็จพระราช

ดําเนินไปยังประเทศฝรั่งเศส พรอมนําคณะละครหลวงไปดวย นับไดวาการแสดงในครั้งนั้นทําใหคณะละคร

หลวงของกัมพูชาไดเผยแพรสูสายตาของชาติตะวันตก และทําใหตางชาติกลาวถึงความงามของศิลปะการแสดง

ของราชสํานักกัมพูชา ถัดมาในยุคของสมเด็จพระสีสุว ัตถิ ์ มุนีวงศ ละครหลวงก็ยังคงเจริญรุ งเรือง 

เฉกเชนเดียวกับแผนดินกอน  

 ตอมา ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระนโรดมสีหนุ พระองคทรงมีพระประสงคจะใหละครหลวงใน

ราชสํานักกัมพูชามีอัตลักษณของตนเองโดยไมปนรูปแบบศิลปะแบบละครไทย ตามแบบที่เคยรับมาในรัชกาล

กอน ๆ จึงทรงริเริ่มสรางสรรคศิลปะการแสดง ทรงพระราชนิพนธบทเพลงและบทละครขึ้นใหม เพื่อใชในการ

แสดงละครหลวง และใชประกอบการถายทําภาพยนตร โดยมีสมเด็จพระสีสุวัตถ์ิกุสุมะนารีรัตน ผูเปนพระราช

มารดา เปนองคอุปถัมภคณะละครหลวง ทั้งนี้ทรงมีสมเด็จพระเรียมนโรดม บุปผาเทวี พระราชบุตรีอันเกิดแต

นางพัต กันฮอล นางละครหลวงในราชสํานัก เปนตัวละครเอกของคณะละครหลวง นับไดวาเปนยุคทอง 

ของละครหลวง (Nut, 2014, pp.281) โดยถือเปนจุดเปลี่ยนจากอิทธิพลละครในของไทยมาเปนละคร 

พระราชทรัพยในราชสํานักกัมพูชาแบบสมบูรณ นับไดวาในยุคน้ีเปนยุคทองของคณะละครหลวงกัมพูชา 

 ตอมาในยุคการปฏิวัติกัมพูชา ไดเกิดการฆาลางเผาพันธุชาวกัมพูชา จึงสงผลใหศิลปนในคณะละคร

หลวงทั้งนักแสดงและนักดนตรีไดถูกสังหารไปเปนจํานวนมาก เนื่องจากละครหลวงถือเปนสวนหนึ่งของเครื่อง

แสดงพระเกียรติยศของพระมหากษัตริย เมื่อสถานการณในประเทศเริ่มคลี่คลาย สมเด็จพระเรียมนโรดม  

บุปผาเทวี จึงทรงเสด็จกลับมายังกัมพูชาและทําการฟนฟูคณะละครหลวงขึ้นใหมอีกครั้ง โดยรวมมือกับ

นักแสดงละครหลวงที่รอดพนจากสงครามฆาลางเผาพันธุ และในที่สุดการฟนฟูละครหลวงของราชสํานัก

กัมพูชาก็ประสบความสําเร็จและไดนําออกแสดงสูสายตาของสาธารณชนทั่วโลกอีกครั ้ง จนกระทั่งในปี  

พ.ศ. 2546 ละครพระราชทรัพยไดรับการขึ้นทะเบียนเปนหนึ่งในมรดกทางวัฒนธรรมที่จับตองไมไดของ

มนุษยชาติ  

 

 



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
22 

 5.3 งานวิจัยท่ีเก่ียวของ 

 การศึกษาเรื่องราวเกี่ยวกับวัฒนธรรมรวมกันในการแสดงของไทยและกัมพูชา ถือไดวาเปนประเด็นท่ี

นักวิชาการและผูเกี่ยวของใหความสนใจเนื่องจากมีความแปลกใหมและนาสนใจ ถึงแมวางานวิจัยทางดาน

นาฏยศิลปไทย จะมีการศึกษาเรื่องนาฏยศิลปกัมพูชา แตสวนมากจะเปนการมุงประเด็นไปที่การศึกษาทารํา

ที ่มาจากทาทางของเทวรูปในศิลปะลพบุรี ซึ่งเปนศิลปะเขมรในประเทศไทย ดังเชนงานวิจัยของ ภูริตา  

เรืองจิรยศ (2551) ศึกษาและเปรียบเทียบการออกแบบกระบวนทารําระบําที่ไดแนวคิดมาจากศิลปกรรมขอม

โบราณจากโบราณวัตถุรวมสมัยลพบุรีกับยุคขอมโบราณ ซึ่งงานวิจัยของ ดุสิตธร งามยิ่ง (2552) ไดกลาวถึง 

ศิลปะการฟอนรําของกัมพูชา รวมถึงการปฏิบัติทารําตามแบบนาฏยศิลปไทย แตอยางไรก็ตาม ไมไดเปนการ

กลาวถึงละครหลวงในราชสํานักกัมพูชา เนื่องจากมุงประเด็นไปที่การสันนิษฐานทาทางการฟอนรําจาก

โบราณวัตถุเปนหลัก ในสวนของงานวิจัยที่กลาวถึงการแสดงในราชสํานักกัมพูชานั้น เปนแตเพียงการกลาวถึง

รูปแบบลักษณะและประวัติความเปนมา เชน ในงานวิจัยของ Pen (2008)  ไดกลาวถึงนาฏยศิลปกัมพูชาต้ังแต

ในอดีตจนมาถึงปจจุบัน โดยมุงเนนไปที่กระบวนการฟนฟูการแสดงในราชสํานักหรือที่เรียกวา “พระราช

ทรัพย” หลังจากยุคการปฏิวัติ ซ่ึงไดสูญเสียบุคลากรไปจํานวนมาก โดยการฟนฟูในคร้ังน้ีทรงมีสมเด็จพระเรียม

นโรดมบุปผาเทวีเปนองคประธานในการดําเนินงานในครั้งน้ี นอกจากนี้ ยังมีงานวิจัยที่ศึกษาเรื่องราวเกี่ยวกับ

การแสดงในราชสํานักกัมพูชา แตจะเปนในเชิงของการกลาวถึงประวัติความเปนมาเสียมากกวา เชน  

ในงานวิจัยของ ชัยณรงค ตนสุข (2559) ไดมีการกลาวถึงนาฏยศิลปกัมพูชาประเภทพระราชทรัพยหรือระบํา

ทวงทาขแมรโบราณ โดยกลาววาเปนการแสดงที่เกิดขึ้นจากความเชื่อในศาสนาพราหมณ ใชผูแสดงเปนผูหญิง

ลวนในราชสํานัก โดยมีทั้งรูปแบบระบําและละคร ซึ่งรูปแบบการแสดงละครไดรับอิทธิพลจากละครในของไทย

สอดคลองกับงานวิจัยของ เอกณัฏฐ วิทยวศิน (2563) ที่ไดกลาวถึงการรับอิทธิพลจากละครในราชสํานักสยาม 

เนื่องจากสมเด็จพระหริรักษรามาอิศราธิบดี ทรงลงมาพึ่งพระบรมโพธิสมภารของพระบาทสมเด็จพระพุทธ 

เลิศหลานภาลัย ภายหลังเมื่อสิ้นสุดสงครามอานามสยามยุทธ จึงทรงไดรับการสถาปนาใหขึ้นเปนกษัตริยและ

กลับไปครองราชยสมบัติที่อุดงคมีชัย จึงทรงโปรดใหมีการเลนระบําและละครตามแบบราชสํานักสยามที่ทรง

เคยทอดพระเนตร โดยความสัมพันธในดานการถายทอดศิลปะการแสดงราชสํานักไทยไปสูราชสํานักกัมพูชา  

มีปรากฏในงานวิจัยของ ขวัญใจ คงถาวร (2562) ท่ีไดศึกษาเร่ืองวิวัฒนาการละครใน ซ่ึงไดมีการกลาวถึงในชวง

รัชกาลท่ี 3 ท่ีละครในซบเซาลง เน่ืองจากพระบาทสมเด็จพระน่ังเกลาเจาอยูหัวมิทรงโปรดการละคร ทําใหมีครู

ละครหลวงแอบพากันออกไปเปนครูสอนละครขางนอกวังหลวง รวมถึงการเดินทางออกไปสอนยังประเทศราช

ของสยามในเวลาน้ันคือ กัมพูชา 

 

6. ผลการวิจัย 

 ผูวิจัยไดทําการวิเคราะหจนพบวา แมวาละครพระราชทรัพยของกัมพูชาจะไดรับอิทธิพลมาจาก 

ละครในของไทย แตยังคงมีทั้งความเหมือนและความตางกันไปตามวัฒนธรรมของตนเอง โดยพบวัฒนธรรม

รวมกันในการแสดงละครในและละครพระราชทรัพย จากองคประกอบในการแสดงดังตอไปน้ี  



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 23 

 1) ผูแสดง 

 ละครใน จะใชผูแสดงเปนหญิงลวน ตามจารีตของการแสดงในราชสํานัก  

 ละครพระราชทรัพย จะใชผูแสดงเปนหญิงลวน ตอมาในยุคของพระบาทสมเด็จพระนโรดมสีหนุ  

ทรงใหผูชายเขามาแสดงในบทบาทลิงได เนื่องจากในเวลานั้นขาดครูผูหญิงที่เปนตัวลิง (Nut, 2015, p. 281) 

ผูวิจัย มองวาสาเหตุที่ละครพระราชทรัพยสามารถใหนําผูชายเขามาแสดงในบทบาทลิงได เนื่องจากยังคงมี 

การเลนเรื่องเรียมเกร (รามเกียรติ์) ตางจากละครในของไทยที่ไมนิยมเลนเรื่องรามเกียรติ์มากเทาการแสดงโขน 

จึงทําใหคงยึดขนบจารีตการใชผูแสดงหญิงลวนอยางเครงครัด 

 2) การแตงกาย ละครในและละครพระราชทรัพย จะแตงกายในลักษณะเลียนแบบเครื่องทรงของ

พระมหากษัตริยและนางในราชสํานัก แตละครท้ังสองชนิดน้ีก็มีขอท่ีแตกตางกันอยางเห็นไดชัด ดังน้ี 

 ละครใน ตัวพระจะสวมเสื้อแขนยาว ตอมาจึงไดมีการปรับเปลี่ยนมาสวมเสื้อแขนสั้นได สวมชฎา  

ทัดดอกไมและติดอุบะดานขวา สวนตัวนางจะสวมผาหมนาง โดยศิราภรณของตัวนางมีความแตกตางกันไป 

ตามยศศักดิ์ของตัวละคร เชน รัดเกลายอดจะใชสําหรับตัวนางสูงศักดิ์ และรัดเกลาเปลวจะใชสําหรับตัวนางที่มี

ศักดิ์รองลงมา สวนการสวมมงกุฎนางนั้น จะสวมเฉพาะตัวละครที่เปนนางฟา เชน การแสดงระบํายองหงิด 

จากละครในเรื่องอุณรุท ตอนศุภลักษณวาดรูป และกระบังหนา สําหรับตัวละครนางที่มีบทบาทสําคัญโดย 

ตัวนางจะทัดดอกไมและติดอุบะดานซาย 

 

 
 

ภาพท่ี 1 การแตงกายยืนเคร่ืองพระ นาง ในการแสดงละครใน 

ท่ีมา : https://www.facebook.com/100064605735357/photos/784936680336516/ 



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
24 

 ละครพระราชทรัพย ตัวพระ แตงกายยืนเครื่องพระแขนยาว สวมชฎาหรือสวมปนจุเหร็จ ในบางตอน 

ซึ่งพระจะทัดดอกไม้ฝั่งซ้าย ติดอุบะข้างขวา ในส่วนของตัวนางจะสวมเสื้อในนาง ห่มสไบชายเดียว สวมมงกุฎนาง 

สวนตัวนางท่ีมีศักด์ิรองลงมา จะสวมรัดเกลาเปลว และกระบังหนา โดยทัดดอกไมฝงขวา และติดอุบะฝงซาย  

 ท้ังน้ี ในการศึกษา ผูวิจัยสันนิษฐานวาสาเหตุท่ีละครพระราชทรัพยไมมีการใชรัดเกลายอด เน่ืองจากใน

เวลานั้นกัมพูชายังเปนประเทศราชของสยาม จึงไมสามารถมีรัดเกลายอดไดตามอยางละครหลวงของราชสํานัก

สยาม ทั้งน้ี ลักษณะการทัดดอกไมของละครพระราชทรัพยก็เปนการทัดอุบะและดอกไมทัด ตามแบบคณะ

ละครเจาคุณจอมมารดาเอม ซึ่งตามหลักฐานพบวา มีตัวละครในคณะละครนี้เขาไปสอนละครในราชสํานัก

กัมพูชาชื่อวา ปริง จึงอาจจะเปนการนํารูปแบบการติดอุบะและทัดดอกไมเขาไปเปนสวนหนึ่งของการแตงกาย

ในการแสดงละครพระราชทรัพย  

 
 

ภาพท่ี 2 การแตงกายยืนเคร่ืองพระ นาง ในการแสดงละครพระราชทรัพย 

ท่ีมา : https://in.pinterest.com/pin/460844974376350161/ 

 

 3) เร่ืองท่ีใชประกอบการแสดง  

 ละครใน เรื่องที่ใชในการแสดงละครในจะมีดวยกัน 3 เรื่อง ไดแก รามเกียรติ์ อิเหนา และอุณรุท  

แตเดิมมีเร่ืองดาหลังหรืออิเหนาใหญ แตไมไดรับความนิยมเทาอิเหนา จึงทําใหมีเพียง 3 เร่ืองดังกลาวขางตน 

 ผูวิจัยมองวา เรื่องที่ใชแสดงละครในมีเพียง 3 เรื่อง เปนเพราะวาทั้ง 3 เรื่อง มีคติความเชื่อที่เกี่ยวของ

กับคติในศาสนาพราหมณและฮินดู อยางเชน เรื่องรามเกียรติ์หรือรามายณะ เปนการอวตารของพระนารายณ

ลงมาเปนพระราม อันเปนปางที่ 7 เพื่อปราบทศกัณฐซึ่งแพรหลายในแถบดินแดนอุษาคเนย สอดคลองกับ 

การปกครองในระบอบลัทธิเทวราช เรื่องพระมหากษัตริยคือ พระนารายณอวตารลงมา ตอมาคือเรื่องอุณรุท 

สันนิษฐานวามาจากเรื่องอนิรุธในยุคกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย อันมีตนเรื่องมาจากเรื่องราวในวิษณุปุราณะ  



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 25 

ศิวปุราณะ และหริวงศ ของคัมภีรมหาภารตะ รวมทั้งจากเรื่องอุษาหรณของชาวฮินดี โดยเปนเรื่องราวของ 

อุณรุท พระราชนัดดาในพระบรมจักรกฤษณ อันเปนการอวตารของพระนารายณ โดยไดปราบทาวกรุงพาณ  

ที่ไดสรางความเดือดรอนใหแกโลกมนุษย สวนเรื ่องอิเหนา ไดเขามาสูราชสํานักไทยในยุคกรุงศรีอยุธยา 

ตอนปลาย โดยเชื่อกันวามาจากนางขาหลวงชาวมลายูที ่ไดมาเปนพระพี่เลี ้ยงในเจาฟาหญิงกุณฑล และ

เจาฟาหญิงมงกุฎ ไดเลาเรื่องนิทานปนหยีถวายทั้งสองพระราชธิดา อันเปนตํานานพงศาวดารที่แพรหลายใน

หมูเกาะชวา โดยเปนเรื ่องราวของอิเหนา เจาชายหนุ มรูปงาม ผูม ีความเกงกาจและกลาหาญ ทั ้งน้ี 

องคปะตาระกาหลา (บาตารากาหลา) ตนวงศอสัญแดหวาหรือวงศเทวาในเรื่องอิเหนา เชื่อกันวาคือ พระศิวะ 

ดวยเหตุน้ี จึงทําใหเร่ืองอิเหนามีความเก่ียวของกับคติความเช่ือในศาสนาพราหมณและฮินดู 

 ละครพระราชทรัพย เรื ่องที่ใชในการแสดงละครพระราชทรัพยมีความหลากหลายกวาการแสดง 

ละครในของไทย โดยสวนมากบทละครที่นํามาแสดงละครพระราชทรัพยจะนําบทที่มาจากศาสตราแลบง 

(วรรณคดีสําหรับอานเลนเพื่อความบันเทิง) เชน พระชิณวงศ (េរ#ង%ពះជិនវង,) พระสุธนนางแกวมโนหรา (%ពះសុធន 

0ងែកវមេ04ហ៍)  ทั้งน้ี มีการไดรับอิทธิพลบทละครในของสยาม เชน อิเหนา เรียมเกร (4មេករ 78) และพระสมุทรนาง

บุษมาลี (%ពះសមុទ:-0ងបុ៊តសុ>លី) (ศานติ ภักดีคํา, 2554, น. 477)   

 ผูวิจัยมองวา สาเหตุท่ีละครพระราชทรัพย สามารถแสดงไดทุกเรื่อง อาจจะเปนเพราะพระราชนิยม

ของกษัตริยกัมพูชาที่ทรงเห็นวาละครในของราชสํานักสยามมีการจํากัดเรื ่องที่ใชแสดง อาจจะทําใหเกิด 

ความเบื่อหนายได จึงสามารถแสดงไดทุกเรื่องเพื่อใหเกิดความหลากหลายในการแสดงมากยิ่งขึ้น แตบทละคร

หลาย ๆ เร่ืองไดสูญหายไปในคราวปฏิวัติเม่ือป พ.ศ. 2518 

 4) วงดนตรีและเพลงท่ีใชประกอบการแสดง 

 ละครใน วงดนตรีที่ใชประกอบการแสดงละครใน จะใชวงปพาทยไมนวม เนื่องจากมีความไพเราะ 

และนุมนวลออนหวาน โดยวงปพาทยไมนวมจะเปนลักษณะการปรับใหระนาดเอก ระนาดทุม และฆองวงจะตี

ดวยไมหุมนวม ใชขลุยเพียงออแทนป และเพิ่มซออูเขาไปอีกคันหนึ่ง จึงทําใหมีเสียงทุมนุมนวล บางครั้งก็เพ่ิม

กลองแขก หรือบางคร้ังเปล่ียนกลองทัด เปนกลองตะโพน 2 ลูก (ปญญา รุงเรือง, 2546, น. 139) สวนบทเพลง

ที่ใชในการแสดงละครในจะเปนเพลงสองชั้นหรือเพลงที่มีอัตราจังหวะพิเศษ มีทวงทํานองที่ไพเราะ เชน เพลง

ชาปใน ใชในการเปดตัวละครเอก เพลงโอโลมใน ใชในการเกี้ยวพาราสีของตัวพระและตัวนาง เพลงชมดงใน  

ใชในการชมธรรมชาติ เปนตน โดยจะไมใชเพลงในละครนอกทั้งสิ้น เชน เพลงชาปนอก เพลงปนตลิ่งนอก  

เพลงชมดงนอก  

 ผูวิจัย ไดศึกษาเรื ่องการบรรจุเพลงประกอบการแสดงละครในและสรางสรรคการแสดงรําเดี ่ยว

มาตรฐานจากการแสดงละครเรื่องอิเหนา พบวา ลักษณะเพลงประกอบการแสดงละครในจะเปนเพลงที่มี

ทํานองชาแตแฝงไปดวยความสงางามและนุมนวล เสมือนดนตรีที่ใชสําหรับการพระราชพิธีและการขับกลอม

พระมหากษัตริย รวมถึงการเลือกใชเพลงท่ีเหมาะสมกับบทละครและคํารอง  



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
26 

 
 

ภาพท่ี 3 วงปพาทยไมนวมประกอบการแสดงละครใน 

ท่ีมา : https://www.facebook.com/photo.php?fbid=972217801455939&id=100060031846270& 

  

ละครพระราชทรัพย วงดนตรีที่ใชประกอบการแสดงละครพระราชทรัพยคือ วงพิณเพียต ซึ่งเปน 

วงดนตรีในราชสํานัก นิยมใชในงานพระราชพิธีและนิยมประกอบการแสดงนาฏยศิลปประเภทพระราชทรัพย 

มาตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน จากการสังเกตการณจากวิดีทัศน ผูวิจัยมองวา วงพิณเพียตมีลักษณะคลายกับ 

วงปพาทยเครื่องคูในทางดนตรีไทย โดยผูวิจัยจะขอนําเสนอผานรูปแบบตาราง เพื่อใหเห็นความเหมือนของ

เคร่ืองดนตรีในวงปพาทยเคร่ืองคูและวงพิณเพียต ดังตอไปน้ี 

 

ตารางท่ี 1 เคร่ืองดนตรีวงปพาทยของไทยกับวงพิณเพียตของกัมพูชา 

เครื่องดนตรีไทย เครื่องดนตรีกัมพูชา 

ระนาดเอก រ0ែតដក (โรเนียตแอก) 

ระนาดทุม រ0តធុង (โรเนียดธุง) 

ฆองวงใหญ គងវង់ធំ (โกงวงธม) 

ฆองวงเล็ก គងវង់តូច (โกงวงโตจ) 

ปใน ៃសឡថំ (สรอไฬธม) 

ตะโพน េសមរ (ซ็อมโภ) 

กลองทัด (សរធំ) (สโกธม) 

ฉิ่ง ឈិង (ฌึง) 

 

 จากตารางขางตน ผูวิจัยพบวา วงพิณเพียตมีลักษณะคลายกับวงปพาทยเครื่องคูในทางดนตรีไทย  

โดยอาจจะแตกตางกันที่ชื่อเรียกและบันไดเสียง ความแตกตางของวงดนตรีประกอบการแสดงละครในและ

ละครพระราชทรัพยคือ การปรับวง ละครในเปนการปรับวงจากไมแข็ง มาเปนไมนวม มีการเพิ่มเครื่องดนตรี 



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 27 

คือ ซออู กลองแขก และปรับเปลี่ยนเครื่องดนตรี แตละครพระราชทรัพยเลือกใชวงพิณเพียตตามแบบที่มีมา 

โดยไมไดปรับวงเพ่ิมเติมเคร่ืองดนตรีเขาไป  

 

 
 

ภาพท่ี 4 วงพิณเพียตประกอบการแสดงละครพระราชทรัพย 

ท่ีมา : https://www.cambodianlivingarts.org/en/ 

 

  บทเพลงในละครพระราชทรัพย สวนมากจะเปนการไดรับอิทธิพลเพลงในการแสดงละครในของไทย 

ท้ังน้ี มีปรากฏการใชเพลงในการแสดงละคร เชน เพลงเชิต เพลงเสมอ เพลงโอต เพลงฌุบ เพลงนาคราช (ศานติ 

ภักดีคํา, 2552, น. 60–61) นอกจากนี้ยังมีเพลงรอง เชน เพลงสีนวน เพลงพระทอง เพลงโอยานี และเพลงอีก

เปนจํานวนมากมาย โดยมีประมาณถึง 109 เพลง กอนที่จะสูญหายไปพรอมกับการสูญเสียนักดนตรีและ

นักแสดงของละครหลวงในคราวยุคปฏิวัติ ทั้งน้ี ละครหลวงในยุคของพระบาทสมเด็จพระนโรดมสีหนุ ไดมีการ

ปรับเปลี่ยนครั้งสําคัญคือ ไดมีการนํานักรองชายเขามารองเพลงประกอบการแสดงละครหลวง จากท่ีเพียงแต

เดิมมีเพียงนักรองหญิงลวน (Ministry of Culture and Fine Arts, 2008, pp. 89-90) 

 จากการที่ผูวิจัยไดทําการศึกษาคนควาเรื่องบทเพลงและดนตรีในการแสดงละครพระราชทรัพย ผูวิจัย

พบวา บางเพลงในการแสดงละครพระราชทรัพย ไดมีการกําหนดใชสําหรับบทบาทของตัวละครที่คลายกับการ

บรรจุเพลงในการแสดงละครใน เชน Cheut chhing นาจะหมายถึงเพลงเชิดฉิ่ง ใชกับการเดินทางเหาะไปของ

นางมุนีเมขลา โดยใชในการแสดงเบิกโรงระบําพระราชทรัพยมุนีเมขลา คลายกับการใชเพลงเชิดฉิ่ง สําหรับการ

เดินทางของนางเมขลา ในเบิกโรงเมขลา รามสูร  

 5) กระบวนทารํา 

 ละครใน กระบวนทารําละครใน เปนกระบวนทารําที่มีความงดงามและวิจิตรสอดประสานไปกับ

ทวงทํานองที่ไพเราะออนหวาน มีกระบวนทารําตีบทตามคํารอง การรําเพลงหนาพาทยชั้นสูง รวมถึงกระบวน

ทารําเดี่ยว รําคู รําหมู และระบํา อันตองผานการฝกปฏิบัติจนมีความชํานาญ ซึ่งกระบวนทารําที่งดงามของ



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
28 

ละครใน สันนิษฐานวาเปนผลงานในสมเด็จพระสัมพันธวงศเธอ เจาฟากรมหลวงพิทักษมนตรี โดยสืบทอดผาน

มายังคณะละครวังสวนกุหลาบ แลวลงมาสูวิทยาลัยนาฏศิลปตามลําดับ 

 ทั้งน้ี จากการที่ผูวิจัยไดมีประสบการณโดยตรง จากการไดรับการถายทอดกระบวนทารําในการแสดง

ละครใน เรื่องอิเหนา ตอนลานางจินตะหราไปจนถึงตอนอิเหนาเขาเฝาทาวดาหา ในขณะท่ีเปนนิสิตหลักสูตร

ปริญญาตรีปที่ 3 ภาควิชานาฏยศิลป คณะศิลปกรรมศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย พบวา กระบวนทารําใน

ละครใน จะมีความนิ่งและสงางาม การรําลงสรงทรงเครื่อง การรําเพลงหนาพาทยชั้นสูง แตทั้งนี้จะตองผาน

การเรียนเพลงพื้นฐานนี้ ในระดับชั้นปริญญาตรีปที่ 1 คือรําเพลงชา เพลงเร็ว รําแมบทใหญ รําแมบทนาง

นารายณ รําเพลงเชิด เพลงเสมอ และเพลงหนาพาทยใน จึงจะสามารถปฏิบัติทารําตามรูปแบบของละครใน

ออกมาไดอยางถูกตองและสวยงามตามแบบแผนของละครใน 

 ละครพระราชทรัพย จากท่ีผูวิจัยไดมีโอกาสชมวิดีทัศนและสังเกตการณการแสดงละครพระราชทรัพย 

พบวา มีลักษณะกระบวนทารําเปนการรําตีบทตามคํารอง การรําเพลงหนาพาทย มีกระบวนทารําเดี่ยว รําคู่  

รําหมู และระบํา แตก็มีจุดท่ีแตกตางท่ีผูวิจัยสังเกตไดในกระบวนทารํา เชน การทรงตัว ท่ีเปนการดันหนาอกข้ึน

เปนแผง การดันกนไปดานหลังจนมีความงอนขึ้น ตอมาคือการวาดมือ จะวาดมือในลักษณะท่ีคอย ๆ ประดิษฐ

ทา การหักขอมือใหมีความงอนมากกวาปกติ และการใชเทา การกาวเทา จะตะแคงเทาลงในการกาวเสมอ การ

กระดกเทาที่มีการถีบหนาขาไปดานหลังใหสูง การประเทาแลวยกขึ้นใหนิ่ง และสูง ทายสุด คือ การเอียงใน

ลักษณะเบือนหนาไปดวย โดยตองผานการเรียนเพลงพื้นฐาน กระบวนทารําของละครพระราชทรัพยในปจจุบัน 

เปนผลงานการฟนฟูขึ้นใหมหลังพนยุคการปฏิวัติ โดยสมเด็จพระเรียมนโรดมบุปผาเทวี ทรงรวมมือกับศิลปน

ละครหลวงท่ีรอดจากสงคราม ชวยกันร้ือฟนกระบวนทารําข้ึนใหม และมีท่ีสูญหายไปจํานวนมาก  

 ท้ังน้ีผูวิจัย พบวา ละครในและละครพระราชทรัพย มีความคลายคลึงกันในดานการฝกหัดเพลงพ้ืนฐาน 

คือ เพลงชา เพลงเร็ว เพลงเชิด เพลงเสมอ และเพลงระบําสี่บท โดยสอดคลองกับขอมูลจากการสัมภาษณรอง

ศาสตราจารยฉันทนา เอี่ยมสกุล ซึ่งเคยไดมีโอกาสเดินทางไปทัศนศึกษาการเรียนการสอนนาฏยศิลปของ

กัมพูชา ไดกรุณาเลาไววา “การเรียนการสอนของนาฏยศิลปกัมพูชา มีการรําเพลงชา เพลงเร็ว แตรองเปน

ภาษากัมพูชา การฝกรําเพลงเชิด เพลงเสมอ การดัดตัวและทรงตัวที่แตกตางจากของไทย จึงทําใหทารํามี

ลักษณะคลายกัน แตแตกตางกันที่การทรงตัวอยางเห็นไดชัด” (ฉันทนา เอี่ยมสกุล, สัมภาษณ, 6 มิถุนายน 

2568) 

 โดยผูวิจัยจะขอยกตัวอยางทาเมขลา ซึ่งมีปรากฏทั้งในการแสดงละครในและละครพระราชทรัพย 

เพื่อใหเห็นความแตกตางของทารํา โดยเปนทาที่แสดงอัตลักษณของนางเมขลา (ตามแบบไทย) สวนละคร 

พระราชทรัพยจะเรียกนางเมขลาวา “นางโมนีเมขลา” โดยพบวาการปฏิบัติทาทั้งสองมีลักษณะเปนทาเดียวกัน  

แตแตกตางกันดวยสัดสวนของสรีระ 

 

 

 



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 29 

ตารางท่ี 2 เปรียบเทียบการปฏิบัติทาเมขลาในละครในและละครพระราชทรัพย 

ละครใน ละครพระราชทรัพย คําอธิบาย 

 
ภาพที่ 5  

ที่มา : 

https://www.pinterest.com/ 

pin/851391504595508136/ 

 
ภาพที่ 6 

ที่มา : 

https://www.pinterest.com/ 

pin/851391504595508060/ 

ภาพซาย : ละครใน (ไทย) 

การปฏิบัติทาเมขลาในการแสดงละครใน จะมี

ลักษณะของการกระดกเสี้ยว มือซายตั้งวงบน 

มือขวาหงายมืองอแขนระดับไหล ศีรษะเอียง

ขวา หนารับกับมือซายที่ตั้งวงบน กาวขางซาย 

แลวกระดกเสี้ยว ดึงไหลแลวกดเอียงดานขวา

ลง เพื่อใหการทรงตัวมีความสมดุล ที่สําคัญ 

คือ การกระดกเสี ้ยวแลวมือขวาที ่หงายมือ 

จะตองสามารถวางไวบนเทาที่กระดกไวได  

 

ภาพขวา : ละครพระราชทรัพย (กัมพูชา) 

การปฏิบัติทาเมขลาในละครพระราชทรัพย 

มือขวาจะถือลูกแกวในระดับวงบนหงายมือ

ซาย กาวขางซาย และกระดกเทาหลัง โดยมือ

ซายที่หงาย จะตองขัดเทาซายที่กระดกไว แต

ถีบหนาขาไปดานหลังที ่ส ูง ศีรษะเปนการ

เบือนหนาออกมองมือขวาที่ลอแกวตั้งวงบน 

การทรงตัวจะดันชวงอกและหนาทองออกมา 

ซึ่งเปนอัตลักษณของการรําที่งดงามแบบละคร

หลวงของกัมพูชา 

 

 6) การเบิกโรง ประเพณีการเบิกโรงเปนธรรมเนียมที่ยึดถือและปฏิบัติสืบตอกันมา เชื่อวาเพื่อความ

เปนสิริมงคล คําวา “เบิกโรง” เปนภาษากัมพูชา โดยคําวา “เบิก” แปลวาเปดทาง คําวา “โรง” หมายถึง  

โรงละคร เมื่อนํามารวมกัน จึงไดความหมายวา “การเปดโรงละคร” (อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ์, สัมภาษณ, 12 

มีนาคม 2568) โดยการแสดงเบิกโรงที่เกาแกที่สุดของละครในคือ การรําเบิกโรงประเลง และเบิกโรงเมขลา 

รามสูร ตอมาในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงพระราชนิพนธบทเบิกโรงนางฉุยฉาย 

กิ่งไมเงินทอง และบทเบิกโรงพระดอกไมเงินทอง เนื่องจากในชวงเวลานั้นไดมีเครื่องราชบรรณาการที่เปนตนไม

เงินทอง ดอกไมเงินทอง จํานวนมาก จึงทรงมีพระดํารินํามาทําเปนการแสดงเบิกโรงละครในราชสํานักและนิยม

แสดงเบิกโรงมาจนถึงปจจุบัน   

สวนเบิกโรงละครพระราชทรัพย จากหลักฐานท่ีพบคือ การเบิกโรงดวยระบําพระราชทรัพยชุดผกามาศ

และผกาปรัศ หรือระบําดอกไมเงินทอง การแสดงชุดน้ีเกิดข้ึนในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระสีสุวัตถ์ิ มุนีวงศ 

ดังที่สมเด็จกรมพระยาดํารงราชานุภาพทรงไดทอดพระเนตรระบําชุดนี้กอนการแสดงละครพระราชทรัพย์  

https://www.pinterest.com/


Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
30 

เรื ่องพระสมุทร ความวา “กระบวรที ่เลนนั ้นตั ้งตนมีเทพบุตรออกรําดอกไมเงินทองสี ่คู เบิกโรงกอน”  

(กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, 2468, น. 123 - 124) จากขอความดังกลาว ทําใหเราพบวากอนการแสดงละคร

พระราชทรัพย เรื่องพระสมุทร ไดมีการรําเบิกโรงกิ่งไมเงินทอง โดยใชผูแสดงตัวพระ จํานวน 4 คู ทั้งน้ี พบวา 

ไดมีการจดบันทึกการแสดงชุดน้ีมีมาต้ังแต พ.ศ. 2474 และไดรับการฟนฟูข้ึนใหมในป พ.ศ. 2522 (Ministry of 

Culture and Fine Arts, 2008, pp. 71) แตผูวิจัยมีความเห็นวา การแสดงชุดนี้นาจะมีมากอนการจดบันทึก 

เนื่องจากมีปรากฏในเรื่องนิราศนครวัดของสมเด็จกรมพระยาดํารงราชานุภาพ ที่พระองคทรงพระนิพนธข้ึน 

ในป พ.ศ. 2468   

 ผูวิจัยมองวา ระบําพระราชทรัพยชุดผกามาศผกาปรัศอาจจะไดรับอิทธิพลมาจากการรําเบิกโรงกิ่งไม้

เงินทองของละครในราชสํานักสยาม เนื่องจากมีลักษณะการแสดงที่คลายคลึงกัน แตก็มีความแตกตางกันใน

ดานของผูแสดง การแตงกาย บทรอง ดนตรี และกระบวนทารํา ดังน้ี เบิกโรงกิ่งไมเงินทองของละครใน ผูแสดง

แตงกายยืนเครื่องพระ 1 คู กระบวนทารําสื่อถึงการเดินทางมาอํานวยอวยพรเพื่อความเปนสิริมงคล เพลงที่ใช้

ประกอบการแสดง ประกอบดวย เพลงกลม รองเพลงเชิดฉิ่ง และจบลงที่เพลงเชิดจีนตัวที่สาม สวนระบํา 

พระราชทรัพยชุดผกามาศผกาปรัศของละครพระราชทรัพย ผู แสดงแตงกายยืนเครื ่องพระจํานวน 4 คู  

สวมปนจุเหร็จหรือชฎา กระบวนทารําส่ือถึงการเทิดพระเกียรติพระมหากษัตริย เพลงท่ีใชประกอบการแสดงจะ

ใชเพลงรัว เพลงโอยานี เพลงกลม และเพลงเชิด  

 7) พิธีไหวครู คติความเช่ือประเพณีการไหวครูในแขนงศิลปะการแสดง สันนิษฐานวามีมาต้ังแตโบราณ 

โดยเชื่อวาเพื่อเปนการรําลึกถึงพระคุณของครูบาอาจารยที่ลวงลับไปแลว และเพื่อเปนสิริมงคลแกผูศึกษา  

การไหวครูและครอบครูของละครใน สันนิษฐานกันวามีมาแตครั้งกรุงศรีอยุธยา โดยตําราไหวครูที่เกาแกและ

เปนระเบียบแบบแผนที่ใชมาจนถึงปจจุบันเปนตําราไหวครูโขนและละครหลวงของครูเกษ พระราม ในสมัย

รัชกาลที่ 4 โดยสืบทอดมาทางสายพระยานัฏกานุรักษ (ทองดี สุวรรณภารต) ในปจจุบันไดมีการตัดทอน

พิธีกรรมออกไปจํานวนมาก เพื่อความกระชับเวลา โดยมีการบรรเลงเพลงหนาพาทยที ่สื ่อความหมายถึง 

การเสด็จเดินทางมาของเทพเจาและครูบาอาจารยที่ลวงลับไปแลว มีการครอบครูและรับมอบอาวุธเพื่อเปน

ตัวแทนถึงการใหนําสรรพวิชาความรูไปถายทอดสืบตอไป   

 สวนพิธีไหวครูของการแสดงละครพระราชทรัพยจะเรียกวา “พิธีซัมเปรี๊ยะครู” นิยมจัดในวันพฤหัสบดี 

โดยสามารถจัดไดตามความเหมาะสม แตจะนิยมจัดกอนจะทําการแสดงครั้งสําคัญ (Ministry of Culture and 

Fine Arts, 2008, p. 30) ท้ังน้ี มีความแตกตางกันในดานเพลงบรรเลงประกอบในพิธีกรรม โดยพิธีซัมเปร๊ียะครู

จะบรรเลงชุดของเพลงบวงสรวง ประกอบดวย สาธุการ ตระ รัวสามลา ตนเขามาน เขามาน ปฐม ลา เสมอ  

รัว เชิด กลม ชํานาญ กราวใน ตนเขามาน และลา (เชาว การวิชา, 2557, น. 76–78)  

 จากท่ีผูวิจัยไดสังเกตการจากวิดีทัศน พบวา มีการจัดพิธีไหวครูที่คลายคลึงกัน แตก็มีความแตกตางกัน

ไปในดานองคประกอบ เชน มีการเรียกเพลงหนาพาทยบรรเลง การจัดวางเคร่ืองสังเวย เปนตน ซ่ึงในปจจุบันยัง

พบขอมูลเก่ียวกับการทําพิธีซัมเปร๊ียะครูคงเหลือขอมูลไมมาก เน่ืองจากไดสูญหายไปในยุคปฏิวัติ  

 



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 31 

9. สรุปและอภิปรายผล 

 จากการศึกษาละครในของไทยและละครพระราชทรัพยของกัมพูชา พบวา แมละครทั้งสองประเภท

จะมีจุดรวมกันในฐานะที่เปนศิลปะการแสดงในราชสํานัก ซึ่งถือเปนเครื่องราชูปโภคของพระมหากษัตริยและ 

มีรูปแบบการแสดงที่ใชผูแสดงเปนหญิงลวน โดยมีหลักการรําที่คลายคลึงกัน อาทิ การรําตีบทตามคํารอง  

การรําเดี่ยว รําคู รําหมู และระบํา แตอยางไรก็ตาม เมื่อนํามาวิเคราะหเปรียบเทียบในประเด็นตาง ๆ จะพบ

ความแตกตางที ่สําคัญหลายประการ ซึ่งสะทอนใหเห็นถึงบริบททางวัฒนธรรม อัตลักษณของชาติและ 

การเปลี่ยนแปลงตามยุคสมัยของแตละประเทศ ในดานกําเนิดและพัฒนาการ ละครในของไทยเกิดขึ้นใน 

ราชสํานักชวงปลายกรุงศรีอยุธยา และไดรับการฟนฟูในสมัยสมเด็จพระเจากรุงธนบุรี กอนจะพัฒนาอยาง

รุงเรืองในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราชและพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลา

นภาลัย ละครในไดกลายมาเปนรากฐานสําคัญของนาฏยศิลปไทย ดวยรูปแบบที่งดงามและระเบียบแบบแผน  

ที่ชัดเจน สวนละครพระราชทรัพยของกัมพูชา สันนิษฐานวาเกิดขึ้นในสมัยสมเด็จพระหริรักษรามาอิศราธิบดี 

และไดรับอิทธิพลจากละครในของไทย เนื่องจากในสมัยสมเด็จพระนโรดมบรมรามเทวาวตาร มีครูละครจาก

ไทยเขาไปเปนครูสอนการแสดงในราชสํานักกัมพูชา สงผลใหรูปแบบการแสดงละครพระราชทรัพยมีลักษณะ

ใกลเคียงกับละครในของไทยในระยะแรก แตตอมาไดพัฒนาจนกลายเปนอัตลักษณของตนเอง 

 ดานการแตงกายของนักแสดง แมจะมีรูปแบบ “ยืนเคร่ืองพระ นาง” เชนเดียวกัน แตละครในของไทย

มีการหมนางดวยผาผืนใหญ ขณะที่ละครพระราชทรัพยจะใชการหมสไบแบบชายเดียว และไมมีการสวม 

รัดเกลายอด ซึ่งคาดวาเปนผลมาจากการที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงหามไมใหละครนอกวัง

ใชรัดเกลายอด ทําใหเม่ือครูละครขางนอกวังของไทยเขาไปสอนในกัมพูชา จึงไมสามารถใชรัดเกลายอดได ท้ังน้ี

ในเวลานั้นกัมพูชายังคงเปนประเทศราชของไทย ในสวนของบทละคร ละครในของไทยนิยมแสดงเพียง 3 เรื่อง

ไดแก อิเหนา รามเกียรติ์ และอุณรุท แตกตางจากละครพระราชทรัพยที่สามารถดัดแปลงบทละครไดอยาง

หลากหลาย โดยในชวงแรกนิยมแปลบทจากไทยเปนภาษาเขมร เชน เรื่องเรียมเกร (รามเกียรติ์) กอนที่ในสมัย

สมเด็จพระนโรดมสีหนุจะเร่ิมมีการสรางบทละครตนฉบับภาษาเขมรโดยไมอิงตนแบบไทยอีกตอไป  

 ในดานดนตรีประกอบการแสดง ละครในของไทยใชวงปพาทยไมนวม ซึ่งใหเสียงท่ีนุมนวลออนหวาน 

และเหมาะสมกับลีลาการแสดงที่ละเอียดออนของละครใน สวนละครพระราชทรัพยใชวงพิณเพียต ซึ่งเปน 

วงดนตรีราชสํานักของกัมพูชา โดยมีลักษณะคลายกับวงปพาทยเครื่องคูของไทย แตมีความแตกตางกันที่การ

บรรเลงและบันไดเสียง ในสวนของเพลงที่ใชประกอบการแสดงหลายเพลงไดรับอิทธิพลจากเพลงไทย เชน 

เพลงเชิด เพลงเสมอ เปนตน 

 สําหรับลักษณะของกระบวนทารํา แมทั้งสองแบบจะเนนการรําตีบทตามคํารองเปนหลัก แต่การ

ปฏิบัติทารํา เชน การจีบ การตั้งวง การกาวเทา และการเคลื่อนไหวของรางกายมีความแตกตางกัน ทั้งน้ี

เนื่องจากความงามตามคติของวัฒนธรรมไทยและกัมพูชามีลักษณะที่เฉพาะตน ซึ่งสงผลตอการกําหนดทารําท่ี

ตางกัน ตอมาคือการเบิกโรงกอนแสดงละครในและละครพระราชทรัพย ที่มีความคลายคลึงกันคือ การรํากิ่งไม้

เงินทอง โดยละครในใชผูแสดงพระ 1 คู สวนละครพระราชทรัพยมีการเบิกโรงที่เรียกวา “ระบําผกามาศ



Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
32 

ผกาปรัศ” เปนการรําหมู โดยมีผูแสดง 4 คู แตงกายยืนเครื่องพระ และสามารถสวมชฎาหรือปนจุเหร็จได  

ถือก่ิงไมเงินทองรายรํา 

 สุดทาย ในประเด็นของพิธีไหวครูซึ่งนิยมจัดในวันพฤหัสบดีเชนเดียวกัน ถึงแมจะมีจุดมุงหมายรวมกัน

ในการรําลึกถึงครูบาอาจารย แตก็มีความแตกตางกันในดานรายละเอียดของพิธี เชน การเรียกเพลงหนาพาทย์

ที่บรรเลงประกอบพิธีไหวครู การจัดพิธีครอบครูและรับมอบอาวุธ ซึ่งปรากฏอยูในฝงพิธีไหวครูของไทย  

แตไมพบในฝงของกัมพูชา 

 จากการวิเคราะหทั้งหมด จะเห็นไดวาแมละครพระราชทรัพยจะไดรับอิทธิพลจากละครในของไทย  

ในระยะแรก แตตอมาไดมีการปรับเปลี่ยนและพัฒนาใหมีอัตลักษณเฉพาะของกัมพูชา ทั้งในดานบทละคร 

เครื่องแตงกาย ทารํา และรูปแบบการแสดง สะทอนใหเห็นถึงกระบวนการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมและการสราง

ตัวตนทางศิลปวัฒนธรรมของกัมพูชาในบริบทของการฟนฟูอัตลักษณชาติ 

 

  



Cultural Relations in Performing Arts of Thailand and Cambodia:  

A Case Study of Lakhon Nai and Lakhon Preah Reach Troap 

 

 33 

รายการอางอิง 

 

กรมพระยาดํารงราชานุภาพ. (2468). นิราศนครวัด. โรงพิมพ์โสภณพิพรรณธนากร. 

กรมศิลปากร. (2564). ภาพการแตงกายรําฝร่ังคู่. 

https://www.facebook.com/100064605735357/photos/784936680336516/ 

กรมศิลปากร. (2567). วงปพาทยไมนวม. 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid=972217801455939&id=100060031846270

&set=a.254245789919814 

กองบรรณาธิการศิลปวัฒนธรรม. (2565, 25 กรกฎาคม). โขน วัฒนธรรมรวมอุษาคเนย ยูเนสโกตัดสิน วิน-วิน 

ท้ังไทยและกัมพูชา. https://www.silpa-mag.com/history/article_23733 

ขวัญใจ คงถาวร. (2562). วิวัฒนาการละครใน. วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏ

อุบลราชธานี, 10(1), 175-187. 

ขวัญใจ คงถาวร. (2562). อิเหนา : ละครในของหลวงในสมัยกรุงรัตนโกสินทร. วารสารบัณฑิตศึกษา

มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลยอลงกรณ ในพระบรมราชูปถัมภ, 13(1), 1-10. 

ชัยณรงค ตนสุข. (2559). นาฏศิลปไทย-กัมพูชา : การประยุกตและออกแบบสรางสรรคศิลปะการแสดงเพ่ือ

สรางความสัมพันธเชิงวัฒนธรรมระหวางประเทศ [วิทยานิพนธปรัชญาดุษฎีบัณฑิต]. มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม. 

เชาว การวิชา. (2557). การสืบทอดวัฒนธรรมดนตรีพิณเพียตในประเทศกัมพูชา [วิทยานิพนธปรัชญาดุษฎี

บัณฑิต]. มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

ดุสิตธร งามย่ิง. (2552). ศึกษาเปรียบเทียบทารํานาฎศิลปไทยกับนาฎศิลปกัมพูชาจากหลักฐานทางโบราณคดี 

[วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหาบัณฑิต]. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ปญญา รุงเรือง. (2546). ประวัติการดนตรีไทย (พิมพคร้ังท่ี 5). บริษัท โรงพิมพไทยวัฒนาพานิช จํากัด. 

พระยาทิพากรวงศ. (2504). พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร รัชกาลท่ี 3 เลม 2. โรงพิมพองคการคาของ 

สกสค. 

ภูริตา เรืองจิรยศ. (2551). แนวคิดการสรางสรรคระบําจากขอมูลศิลปกรรมขอมโบราณ [วิทยานิพนธปริญญา

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต]. จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

ศานติ ภักดีคํา. (2552). บทละครเร่ืองรามเกียรต์ิและบทละครเร่ืองอิเหนาภาษาเขมร : กับความสัมพันธ

วรรณคดีการแสดงไทย-กัมพูชา. วารสารดํารงวิชาการ, 8(1), 51-67. 

ศานติ ภักดีคํา. (2554). ศาสตราแลบง : วัฒนธรรมทางวรรณศิลป พัฒนาการและความสัมพันธกับวัฒนธรรม

เขมร. สมาคมมิตรภาพไทย – กัมพูชา. 

สุมนมาลย น่ิมเนติพันธ. (2543). การละครไทย. บริษัทโรงพิมพไทยวัฒนพาณิชจํากัด. 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid


Thai Journal of East Asian Studies Vol. 29 No. 2 (July – December 2025) 

 

 

 
34 

สุรัตน จงดา. (2564). อิทธิพลละครวังหนาในนาฏศิลปกัมพูชา. วารสารพิพิธพัฒนศิลป บัณฑิตศึกษา, 1(2), 

33-50. 

เอกณัฏฐ วิทยวศิน. (2563). นาฏยกรรมโขนอุษาคเนย : อัตลักษณท่ีแตกตางในมิติทางประวัติศาสตรและ

ความเปนชาติ [วิทยานิพนธปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต]. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 

CAMBODIAN LIVING ARTS. (2025). pinpeat band. 

https://nl.pinterest.com/pin/498773727453835981/   

ljewelry99. (2018). Moni Mekhala. https://www.pinterest.com/ pin/851391504595508060 

Ministry of Culture and Fine Arts. (2008). Royal Ballet. Ministry of Culture and Fine Arts. 

Nut, S. H. (2014). Lokhon Luang, the Cambodian Court Theatre: Toward a Decline of 

Women’s. Asian Theatre Journal, 32(2), 417–439. 

Nut, S. H. (2014). The legend of Apsara Mera: Princess Norodom Buppha Devi’s choreography 

for the royal ballet of Cambodia. Asian Theatre Journal, 31(1), 279-289. 

Pen, H. (2008). The revival of Cambodian classical dance after 1979 [Unpublished master 

dissertation]. Chulalongkorn University. 

The Land of Arts. (2018). Mekhala. https://www.pinterest.com/pin/851391504595508136/ 

 

 

https://nl.pinterest.com/pin

