
ปิตาธิปไตย : ภาพสะท้อนแห่งความไม่เสมอภาค

ระหว่างชายหญิงในสังคมเอเชีย 
Patriarchy : The Reflection of the Inequality between Male and 

Female in Asian society.

บทคัดย่อ

	 บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาภาพรวมของแนวคิดปิตาธิปไตยในปริบทสังคมวัฒนธรรมภูมิภาค

เอเชีย โดยเฉพาะอย่างยิ่งสังคมวัฒนธรรมจีน อินเดีย และไทย พบว่าแนวคิดปิตาธิปไตยแต่อดีตยัง

ดำ�รงอยู่ตราบเท่าทุกวันน้ีในท้ังสามสังคมวัฒนธรรมอนึ่งแนวคิดดังกล่าวลดน้อยลงในสังคมวัฒนธรรม

ไทยปัจจุบัน ขณะที่สังคมวัฒนธรรมจีนและอินเดียนั้น แนวคิดนี้ยังดำ�รงอยู่อย่างไม่เสื่อมคลาย

ภาพสะท้อนแห่งความไม่เสมอภาคระหว่างชายหญิงจึงยังปรากฏตลอดมา

คำ�สำ�คัญ : ปิตาธิปไตย, สังคมเอเชีย, เพศสภาวะ และความไม่เสมอภาคระหว่างชายหญิง

ABSTRACT
	 This academic article aims to studying about Patriarchy of the Asian socio-cultural 

context, especially Chinese and Indian socio-cultures to compare with Thai socio-culture

show that Patriarchy in three socio-cultures have maintained until now. Namely, that 

conception in the present Thai socio-culture decrease gradually. However it has sustained 

permanently yet both Chinese and Indian socio-cultures. Thus reflection of the 

inequality between male and female has kept up always.       

Keywords : Patriarchy, Asian society, Gender and The inequality 

	       between male and female

1 อาจารย์ประจำ�ภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร 

ณรงค์กรรณ รอดทรัพย์ 1



ในแทบทุกด้าน (สุโขทัยธรรมาธิราช, มหาวิทยาลัย.

2550 : 15) สอดคล้องกับกำ�จร หลุยยะพงศ์ 

(2544 : 186) กล่าวถึงสังคมวัฒนธรรมปิตาธิปไตย

(สังคมพ่อเป็นใหญ่) จะวางศูนย์กลางแห่งรักของ

ครอบครัวให้เป็นภาระหน้าท่ีของผู้หญิงหรือแม่

ส่วนพ่อจะทำ�หน้าท่ีเป็นเพียงเจ้านายหรือผู้แสดง

อำ�นาจในบ้าน อนึ่งเมื่อผู้ชายหรือพ่อใช้อำ�นาจ

อันเกินพอดีปฏิบัติต่อสมาชิกในครอบครัว 

ปัญหาต่างๆ จึงปรากฏ ดังนี้ (กำ�จร หลุยยะพงศ์

: 148 – 149) 

	 ภายในครอบครัว พ่อจะเป็นใหญ่โดยมีแม่

เป็นผู้ตกอยู่ในอำ�นาจกับลูก พ่อจะทำ�หน้าที่เป็น

เจ้าของที่ดิน การผลิต ตลอดจนการเป็นเจ้าของ

เมียและลูก...สังคมพ่อเป็นใหญ่พิจารณาได้จาก

พฤติกรรมที่พ่อจะเป็นผู้ตั้งชื่อของลูก กล่าวได้ว่า

พ่อสามารถกำ�หนดและชี้ชะตาครอบครัวได้ 

โดยแม่จะทำ�หน้าที่ทำ�งานบ้าน รับใช้สามี ดูแล

ลูก และคนชรา (ซึ่งยังคงตอกยำ�้หน้าที่ดังกล่าว

จนถึงปัจจุบัน) ปัญหาซึ่งตามมา คือ การใช้

อำ�นาจครอบงำ�อันที่มากเกินไปของผู้ชายหรือ

พ่อ อาทิ ปัญหาความรุนแรงในบ้าน (domestic

violence) การข่มขืนหรือทุบตีภรรยา (marital 

violence) รวมทั้งการล่วงเกินทางเพศในบ้าน 

(taboo)	

	 นอกจากนี้กำ�จร หลุยยะพงศ์ ยังได้กล่าวถึง

ประวัติศาสตร์ของสังคมปิตาธิปไตยตะวันตกว่า 

นักสตรีนิยมได้วิพากษ์แนวคิดจิตวิเคราะห์เก่ียวกับ

อำ�นาจของพ่อในบ้านน่าจะมาจากแนวคิดสังคม

พ่อเป็นใหญ่ในสังคมวิกตอเรียน และกระจาย

31

บทนำ�

	 ฐานความคิดของบทความน้ีได้จากการเรียนรู้

เกี่ยวกับวิธีคิดแบบสตรีนิยม เป็นแนวคิดที่เน้น

การอธิบายเรื่องความไม่เสมอภาคระหว่างชาย

หญิง ซึ่งมีหลายแนวทางด้วยกันแตกต่างกันไป

ตามจุดมุ่งหมาย วิธีการเข้าสู่ปัญหา ความคิด

พื้นฐาน และแนวทางแก้ไขปัญหา เช่นสตรีนิยม

แนวเสรีนิยม สตรีนิยมแนวสังคมนิยม สตรีนิยม

แนวก้าวหน้า และสตรีนิยมแนววัฒนธรรม 

(สุโขทัยธรรมาธิราช, มหาวิทยาลัย. 2550 : 16)

สอดคล้องกับ ปฐมาภรณ์ บุษปธำ�รง (2546) 

ได้อ้างถึงการศึกษาของกฤตยา อาชวนิจกุล

ซึ่งเสนอว่า หัวใจของความเชื่อในระบบวิธีคิด

ของสตรีนิยมวางอยู่บนแกนหลักในการวิเคราะห์

ระบบสังคมสามประการ คือ การตกผลึกของ

ระบบวิธีคิดแบบผู้ชายเป็นใหญ่ (ปิตาธิปไตย) 

ความไม่เท่าเทียมกันระหว่างผู้หญิงและผู้ชาย 

และโครงสร้างทางสังคมอันเป็นตัวกำ�หนด

ความไม่เท่าเทียมกันระหว่างผู้หญิงและผู้ชาย

โดยผ่านสถาบันครอบครัวและระบบเครือญาติ 

สถาบันการเมืองการปกครอง และสถาบันทาง

ศาสนา เป็นต้น การวิเคราะห์ระบบสังคมโดยมี

การควบคุมจากระบบชายเป็นใหญ่ หรือปิตาธิปไตย

ได้รับการศึกษาอย่างกว้างขวางทั่วโลกมีสาระ

สังเขป กล่าวคือ “ชายเป็นใหญ่” มักใช้ในการ

อธิบายลักษณะครอบครัวท่ีถือเอาฝ่ายชายเป็นใหญ่ 

เป็นผู้นำ�  ในปัจจุบันมีผู้ให้ความหมายครอบคลุม

ไปใน ๓ ลักษณะ ได้แก่ ลักษณะที่ฝ่ายชายมี

อำ�นาจครอบงำ�ฝ่าย หญิง ลักษณะความสัมพันธ์

เชิงอำ�นาจที่ฝ่ายชายอยู่เหนือฝ่ายหญิง และ

ลักษณะท่ีฝ่ายหญิงตกเป็นฝ่ายเสียเปรียบฝ่ายชาย



32

ความคิดดังกล่าวสู่สถาบันศาสนา การปกครอง

สาธารณสุข เป็นต้น โดยสร้างภาพของพ่อดีและ

แม่ดี ตลอดจนให้คำ�นิยามความเป็นพ่อและ

ความเป็นแม่ โดยอยู่บนฐานความคิดว่า “แม่

ควรเป็นผู้ดูแลและอบรมลูกตั้งแต่เล็กจนโต” 

(กำ�จร หลุยยะพงศ์ : 185) คุณค่าของผู ้หญิง

ซึ่งถูกลดทอน ส่วนหนึ่งนั้นมาจากแนวคิดแบบ

ตะวันตกที่ได้รับอิทธิพลจากนักคิดนักวิชาการ 

รวมท้ังวิทยาการสาขาต่างๆ ในปัจจุบันซ่ึงประเทศ

ตะวันออกรับมาจากประเทศตะวันตก โดยขาด

การประยุกต์ ให้ เหมาะสมตามปริบทสังคม

วัฒนธรรมของตน ด้วยเหตุนี้จึงเป็นที่มาของ

ปัญหาและความขัดแย้งต่างๆ อันมาจากวิธีคิด

แบบปิตาธิปไตย

	 ผู้เขียนขอนำ�เสนอ แนวคิดแบบตะวันตกท่ีเป็น

รูปแบบการมองผู้หญิงแบบอคติ 2 แนวคิด ดังนี้

		  1. ทฤษฎีจิตวิเคราะห์

	 	 	 ซิกมันด์ ฟรอยด์ (1856-1939)

นั กจิ ตวิทยาชาวออสเตรี ยผู้ คิ ดค้นทฤษฎี  

“จิตวิเคราะห์” ได้แสดงแนวคิดไว้ ดังนี้

	 	 	 ทฤษฎีจิตวิเคราะห์เชื่อว่า อัตลักษณ์

กำ�เนิดมาอย่างสัมพันธ์กับความปรารถนาและ

เพศวิถี ฟรอยด์เชื่อว่า มนุษย์ดำ�รงตนในฐานะ 

“องค์ประธาน” องค์ประธานย่อมบ่งช้ีว่าอัตลักษณ์

ขึ้นอยู่กับปรารถนาทางเพศและจิตไร้สำ�นึก 

แนวคิดแบบจิตวิเคราะห์น้ีมีความสำ�คัญยิ่งต่อ

แนวคิดสตรีนิยม เนื่องจากเป็นการก่อเกิดด้วย

การท้าทายของฟรอยด์ต่อความคิดเร่ืองโรคฮิสทีเรีย

ว่าเป็นอาการผิดปรกติของผู้หญิงซึ่งมองเห็นได้ 

	 	 	 คำ�ว่า ฮิสทีเรีย (Hysteria) มาจากภาษา

กรีกว่า ฮิสทีรา หมายถึง มดลูก ปลายคริสตศตวรรษ

ท่ี 19 จิตเวชศาสตร์ได้จัดให้ ฮิสทีเรีย เป็นรูปแบบ

ความเจ็บป่วยเชิงพฤติกรรมท่ีมีเฉพาะในเพศหญิง

เท่านั้น เดิมที่เชื่อว่า คือ โรคของ “มดลูก” 

การรักษาก็ทำ�โดยการทำ�ร้ายบริเวณรังไข่ หรือ

มดลูกโดยตรง แต่ฟรอยด์คือผู้ปฏิวัติแนวการ

วินิจฉัยโรคนี้ เสียใหม่ ในเชิงประสาทวิทยา 

(ไชยันต์ ไชยพร. 2548 : 14)

	 	 	 การรักษาของฟรอยด์ คล้ายคลึงกับ

การสะกดจิต โดยให้คนไข้นอนปิดตาแล้วจึง

สนทนา หรือเรียกว่า “การรักษาด้วยคำ�พูด” 

ซักถามคนไข้โดยให้เล่าเร่ืองอดีตแบบร้ือฟ้ืน

ความทรงจำ�  ซึ่งเรียกว่า การปลดปล่อยจาก

ภายใน

	 	 	 ฟรอยด์มิได้พิจารณาเพศวิถีแบบทั่วๆ

ไปว่า เป็นเรื่องธรรมชาติ หรือเป็นสิ่งที่กำ�หนด

โดยปัจจัยทางชีววิทยา แต่พิจารณาว่าเพศวิถี

ของผู้ใหญ่ มีต้นกำ�เนิดมาจากเพศวิถีของทารก

เพศวิถีจึงปรากฏแบบก่อน-ประวัติศาสตร์ ไม่ใช่

ปรากฏในวัยผู้ใหญ่อย่างไม่มีที่มา ฟรอยด์จึงเป็น

คนแรกที่เป็นผู้ตระหนักว่า มีสิ่งซึ่งเป็นเรื่องเล่า

หรือเร่ืองสำ�หรับบอกกล่าวแฝงเร้นอยู่ในเพศวิถี 

อันเป็นเรื่องสำ�คัญซึ่งต้องทำ�ความเข้าใจ 

	 	 	 ฟรอยด์ได้เรื่องเล่าของเพศวิถีมีกำ�เนิด

ในวัยเด็ก เป็นความปรารถนาต่อมารดา จึงเห็น

พ่อเป็นศัตรูจนกระทั่งกระทำ�ปิตุฆาต เกิดเป็นปม

โอดิปุส ปมโอดิปุสดังกล่าวนี้ทำ�ให้ผู้หญิงริษยา

ต่อความแตกต่างของอวัยวะเพศตนเอง สมมติฐาน

ของฟรอยด์แสดงว่า การที่ผู้หญิงไม่มีอวัยวะเพศ

แบบผู้ชาย เป็นการขาดตัวตนและขาดอัตลักษณ์

จึงเกิดความริษยา



33

	 	 	 ความริษยาต่ออวัยวะเพศของบุรุษ 

คือ ลักษณะอันเป็นแก่นแห่งพัฒนาการทางเพศ

วิถีของผู้หญิง “ความขาดเชิงกายวิภาค” ของ

เด็กหญิงทำ�ให้ เธอปรารถนาต่ออวัยวะเพศ

ของบิดา เพื่อแก้ไขปมนี้ให้หลุดออก เธอต้อง

แทนที่ความปรารถนานี้ด้วยความต้องการมีบุตร

ดังนั้น “ความแตกต่าง” สำ�คัญซึ่งอาจสรุปได้

จากเร่ืองเล่าเก่ียวกับอัตลักษณ์ทางเพศ ตามทัศนะ

ของฟรอยด์ ได้ดังนี้ (ไชยันต์ ไชยพร. 2548 : 

21-22)

	 	 	 	 1. ความเป็นชายหรือหญิงถูกกำ�หนด

เงื่อนไขตามการมีหรือไม่มีลึงค์

	 	 	 	 2. เพศวิถีมีเพียงชนิดเดียวคือชนิด

ที่เกี่ยวกับลึงค์

	 	 	 	 3. หากมองแบบชายเป็นใหญ่ ลึงค์

คือสัญลักษณ์แทนความเหนือกว่า

	 	 	 	 4. ล ึงค ์และปมโอด ิป ุสเป ็นส ิ ่ ง

ซ่ึงสถาปนาอัตลักษณ์ทางเพศของเด็กและสร้างจิต

ไร้สำ�นึก

	 	 	 	 5. ฟรอยด์อธิบายเพศวิถีของชาย

และหญิงโดยใช้ตัวแบบของบุรุษเพียงตัวแบบเดียว

		  2. ทฤษฎีสัญลักษณ์เชิงเปรียบเทียบ	

	 	 	 โคล์ด เลวี่ สเตราด์ นักมานุษวิทยา

ชาวฝร่ังเศส ผู้เปรียบเทียบชาย-หญิงในเชิงสัญลักษณ์

ในแบบสากล ผู้เขียนคิดว่า ลักษณะดังกล่าวนี้ก็

แสดง อคติต่อสตรีเพศในแง่สัญลักษณ์ (Symbolic 

Classification)

	 	 	 Classification system based of 

binary opposition เช่น

	 Yin						      Yang

	 หญิง	 	 	 	 	 	 ชาย

	 เย็น, เปียก	 	 	 	 ร้อน, แห้ง

	 กลางคืน	 	 	 	 	 กลางวัน

	 พระจันทร์	 	 	 	 พระอาทิตย์

	 อ่อนแอ	 	 	 	 	 แข็งแรง

	 	 	 อานันท์ กาญจนพันธ์ุ (2549) กล่าวถึง

บทความเรื่อง สตรีนิยมและวัฒนธรรมศึกษา

ในหนังสือ อยู่ชายขอบมองลอดความรู้ มอง

ความหมายแฝงที่กล่าวถึงผู้หญิง ของกาญจนา 

แก้วเทพ (2549) ได้แสดงทัศนะไว้ว่า ความหมายแฝง

ที่กล่าวถึงผู้หญิงนั้นมีนัยยะทั้งทางบวกและ

ทางลบ แต่โดยส่วนใหญ่แล้วเป็นด้านลบ

	 	 	 ลักษณะการเปรียบเทียบระหว่าง

ชาย-หญิง ซึ่งกาญจนาได้ค้นพบนั้น อาจกล่าว

โดยสรุปได้ ดังนี้ 

	 	 	 	 1. เป็นสิ่งที่มีอยู่เพียงสิ่งเดียว สิ่งที่

งอกได้ ส่วนอ่อน เช่น ไข่แดง (น่าจะหมายถึง 

พรหมจารีของผู้หญิง)

	 	 	 	 2. เป็นสิ่งซึ่งต้องพึ่งพิงสิ่งอื่น เช่น 

ไม้เลื้อย

	 	 	 	 3. มีอายุชั่วคราว เช่น ของเล่น

	 	 	 	 4. สิ่งไร้ค่า เช่น ดอกหญ้า

	 	 	 	 5. สิ่งชั่วร้าย อันตราย น่ากลัว เช่น 

งู เสือ

	 	 	 ทฤษฎีสัญลักษณ์เชิงเปรียบเทียบ 

(Classification system based of binary 

opposition) ของโคล์ด เลวี่ สเตาร์ต ซึ่งแสดงว่า

สัญลักษณ์เป็นการสร้างอัตลักษณ์ และ/หรือ

มายาคติครอบงำ�ทั้งชายและหญิงให้แบ่งแยก 



34

พรรคการเมืองและเจตคติของผู้มีอำ�นาจทางการ
เมืองอันเป็นอุปสรรคขวางกั้นการมีส่วนร่วมของ
สตรีเพื ่อบริหารรัฐกิจ นอกจากนี ้ยังรวมถึง
เจตคติและการกระทำ�ซึ่งเลือกปฏิบัติ คือผลัก
ภาระความรับผิดชอบต่อครอบครัวและการดูแล
เด็กแกสตรีฝ่ายเดียว เจตคติแห่งสังคมซึ่งมอง
ว่าการเมืองมิใช่เรื ่องของสตรี และการใช้เงิน
จำ�นวนมากเพ่ือการหาเสียงเลือกต้ังและการดำ�รง
อยู่ในตำ�แหน่ง อาจทำ�ให้สตรีเกิดความท้อถอย
ที่จะลงสมัครรับเลือกตั้ งและเข้ามีบทบาท
ทางการเมือง
	 	 มุเฏาะฮารี มุระตะฎอ (2530 : 264) ได้
กล่าวถึงวัฒนธรรมถือชายเป็นใหญ่ซึ่งแสดงภาพ
แห่งความไม่เสมอภาคระหว่างหญิงและชาย 
ดั งปรากฏในสั งคมมุสลิมซึ่ งถ่ ายทอดผ่ าน
กฎหมายอิสลามเกี่ยวกับการแบ่งทรัพย์มรดก
ว่า “หญิงได้รับส่วนแบ่งมรดกเพียงครึ่งหนึ่ง
ของส่วนแบ่งของชาย ลูกชายได้มากเป็น 2 เท่า
ของลูกหญิง พี่ชาย น้องชายได้รับมรดกมาก
เป็น 2 เท่าของพี่สาว น้องสาว สามีก็ได้มาก
เป็น 2 เท่าของภรรยา”
	 ขณะที่วิระดา สมสวัสดิ์ (2551 : หน้า ก ใน
เร่ืองราวของภิกษุณีวันวาน และวันน้ี) ได้พิจารณา
ว่าแนวคิดทางศาสนานั้นมีส่วนสนับสนุนระบบ
ชายเป็นใหญ่ ดังคำ�กล่าวว่า

	 นับเป็นเวลาหลายร้อยปีแล้วที่ผู้ชายครอบงำ�
และควบคุมการนำ�ในองค์กรทางศาสนา ภายใต้
ระบบสังคมปิตาธิปไตยอันมีมาหลายศตวรรษ
เกือบทุกศาสนา จัดระเบียบเปิดทางให้ผู้หญิงมี
บทบาทเพียงเป็นรองผู้ชาย ระบบความเชื่อและ
จารีตประเพณีได้สืบทอด ผลิตซำ�้อย่างสอดคล้อง

“เขา” หรือ “เรา” “ดีกว่า” หรือ “เลวกว่า” 

นั้นเป็นรูปแบบความคิดในเชิงอคติ โดยกดทับ

สถานะอีกฝ่ายให้เป็นผู้ถูกกระทำ�  แนวคิดนี้

เ ป็นแนวคิดแห่งการแบ่งแยกอย่างชัดเจน 

เป็นแนวคิดตะวันตกซึ่งมุ่งแสวงหาอาณานิคม

แบบจักรวรรดินิยม ทั้งยังแสดงรูปแบบชนชั้น

ศักดินาแบบยุโรปซึ่งกดข่ีผู้ด้อยกว่าโดยสื่อผ่าน

คำ�สอนทางศาสนาและการปกครอง

	 	 	 นอกจากนั้นยังมีทฤษฎีอื่นๆ อีกซึ่ง

เกี่ยวกับสตรีนิยม อาทิ ทฤษฎีสังคมนิยมของ

คาร์ล มาร์กซ และเฟเดอริก เฮงเกล และทฤษฎี

วิวัฒนาการทางสังคมสายเดียว Unilineal ของ

นักมานุษยวิทยาอเมริกัน ลิวอิส เฮนรี่ มอร์แกน

	 	 	 การแบ่งแยกทางเพศจึงตัดขาดการ

ลื่นไหลของเพศสภาวะ โดยสร้างกฎเกณฑ์เพื่อ

เป็นมูลเหตุแห่งความไม่ เสมอภาคทางเพศ

เป็นปัญหาที่หยั่งรากลึกในระบบความคิดของทั้ง

หญิงและชาย อย่างไรก็ดีเม่ือพิจารณาสภาพการณ์

ของสังคมวัฒนธรรมในภูมิภาคเอเชีย ภาพแห่ง

ความเหลื่อมลำ�้ทางเพศ อาจแสดงได้ ดังต่อไปนี้

	 	 	 อารีวรรณ จตุทอง (2551 : บทคัดย่อ) 

กล่าวโดยสรุปเกี่ยวกับปัญหาความไม่เสมอภาค

ระหว่างชายหญิงในสังคมไทยนั้น มีรากฐานมา

จากโครงสร้างสังคมที่ไม่มีความเสมอภาคอย่าง

แท้จริง ทำ�ให้มีกฎหมายซึ่งไม่ส่งเสริมความเสมอ

ภาค อีกทั้งสตรีมิได้มีโอกาสเข้าสู่อำ�นาจเพื่อการ

ตัดสินใจ ตลอดจนการบริหารทรัพยากรของรัฐ 

เพราะสตรีไม่ได้รับบทบาททางการเมืองเต็มที่ 

สตรีได้รับตำ�แหน่งทางการเมืองในสัดส่วนท่ีน้อยมาก

อันเกิดจากแบบแผนการทำ�งานดั้งเดิมของ



35

กันเพื่อดำ�รงความเป็นผู้นำ�ในสังคมของกลุ่ม
เพศชาย แม้ว่าเมื่อเริ่มแรกก่อตั้งนั้นปรัชญา
ของศาสนาใหญ่ๆ ได้ให้ความสำ�คัญต่อผู้หญิง
ในศาสนาและกิจการของส่วนรวมหลายๆ เรื่อง 
ทว่าภายหลังในบางแห่งอิทธิพลจากกลุ่มเคร่ง
คัมภีร์ซึ่งมุ่งใช้ความรุนแรงในสังคมมีเพิ่มมากขึ้น
และกลุ่มอนุรักษ์นิยมได้ดัดแปลงกฎเกณฑ์เพื่อ
ควบคุมและเอาเปรียบผู้หญิง จนมีความเห็นจาก
นักสตรีนิยมจำ�นวนหนึ่งว่าเป็นการทำ�ให้ศาสนา
ถดถอย เพราะถูกใช้เป็นเครื่องมือในการครอบงำ�
สังคมเพื่อบ่อนทำ�ลายสิทธิเสรีภาพและศักด์ิศรี
อันชอบธรรมของกลุ่มผู้หญิง

	 ส่วนโลกอารยธรรมตะวันออกของสองมหา
อำ�นาจด้านวัฒนธรรมอย่างประเทศจีน และ
ประเทศอินเดียก็สามารถพบลักษณะปิตาธิปไตย
ที่มีการกดขี่ ความไม่เท่าเทียมกัน รวมไปถึงการ
ทารุณกรรมต่อสตรีเพศ
	 สังคมฮินดูในอินเดียซึ่งปกครองโดยพราหมณ์
ผู้ชายท่ีทำ�หน้าท่ีประกอบพิธีกรรมในด้านศาสนกิจ
ผู้ชายจึงมีสถานะสูง และมองผู้หญิงเป็นมลทิน 
หรือสิ่งสกปรก
	 ความคิดท่ีเช่ือว่าผู้หญิงมีคุณสมบัติเป็นมลทิน
นอกจากเหตุผลทางด้านพิธีกรรมแล้ว ความหวั่น
เกรงว่าผู้หญิงย่อมมีบทบาทสำ�คัญเพื่อการให้
กำ�เนิดบุตร ก็เป็นอีกเหตุผลหนึ่งที่ทำ�ให้ผู้หญิงใน
สังคมฮินดูถูกพิจารณาว่าเป็นเพศท่ีน่ารังเกียจมาก
ที่สุด หากพิจารณาตามแนวคิดประชาธิปไตย
สมัยใหม่แล้วประเด็นนี้เป็นเรื่องน่าตกใจมากที่
โลกยุคนี้ยังมีการดูหมิ่นสตรีเพศได้ถึงเพียงนั้น 
โดยพื้นฐานแล้วจึงอาจกล่าวได้ว่าผู้ชายอินเดีย
ย่อมอยู่ในฐานะเหนือผู้หญิงในทุกระดับสังคม 
(ปราณี วงศ์เทศ. 2544 : 230)

	 ส่วนระบบการแต่งงานของสังคมอินเดีย ผู้หญิง
จำ�เป็นต้องหาเงินค่าสินสอดมอบแก่ฝ่ายชาย
(อาวาหะ) ในลักษณะเอารัดเอาเปรียบฝ่ายหญิง 
ฉะนั้นในสังคมอินเดียผู้หญิงจึงไม่มีบทบาทหรือ
ผลดีต่อเศรษฐกิจเท่าเทียมผู้ชาย เนื่องจากการ
มีบุตรีในสังคมอินเดียนั้น ในอนาคตเมื่อลูกสาว
เติบใหญ่ขึ้นพ่อแม่ต้องมีภาระเรื่องค่าสินสอด 
ด้วยเหตุนี้ลูกสาวจึงไม่พึงปรารถนาและมักถูก
ขายแก่คณะละครรำ�  ให้เป็นนางระบำ�  หากไม่
เช่นน้ันแล้วพ่อแม่ก็จักต้องกู้หน้ียืมสินเพ่ือให้
ลูกสาวได้สมรส เพราะผู้หญิงที่ไม่ได้แต่งงาน
หรือภรรยาผู้มิอาจกำ�เนิดบุตรเพื่อสืบสกุลใน
สังคมอินเดียนั้น ถือเป็นผู้หญิงผิดปกติและเป็น
กาลกิณี
	 นอกจากนี้ลักษณะการถือชายเป็นใหญ่ใน
สังคมอินเดีย อาจพิจารณาได้จากวิถีปฏิบัติของ
ผู้หญิงฮินดู ดังที่พระมหาสุพัฒน์ คำ�ปาแก้ว 
(2552) กล่าวไว้ว่า

	 การสูญเสียอิสรภาพอีกอย่างหนึ่ งก็คือ
ผู้หญิงต้องทนลำ�บากเพื่อแลกกับความสุขสบาย  
แม้ผู ้หญิงในวรรณะสูงก็ตาม  ต้องทนทุกข์
ทรมานเพราะข้อปฏิบัติทางประเพณีท่ีกดดัน
สตรีเพศ  เช่น  ประเพณี Purdah และ Sati 
หรือแม้แต่การแต่งงานตั้งแต่เป็นเด็กรวมถึง
การไม่ยอมรับความเป็นหญิงม่ายในสังคม
	 Purdah หมายถึง ผ้าม่าน คือผ้าที่ต้อง
ใช้คลุมหน้า และความหมายหนึ่ง คือ การปิดกั้น
สิทธิของผู้หญิงในสังคม เดิมทีมาจากศาสนา
อิสลาม แต่ก็มีอ ิทธิพลไปถึงครอบครัวของ
ชาวฮินดูวรรณะสูงในอินเดียภาคเหนืออยู่  
บางคร้ังผู้หญิงก็ต้องรีบเอาชายผ้าส่าหรีส่วนบน
ปกคลุมหน้าตัวเองถ้าเจอผู้ชายแปลกหน้า



36

	 Sati หมายถึง ผู้หญิงท่ีมีความเช่ือม่ันต่อประเพณี 
คือผู้หญิงในวรรณะสูงต้องทำ�อัตวินิบาตกรรม
ในพิธีเผาศพสามีของตัวเอง เพื่อจะได้ชื่อว่า
เป็นการรักษาประเพณีอย่างเคร่งครัด ผู้หญิงใน
วรรณะสูง ต้องแต่งงานเมื่อยังเยาว์ และน้อยคน
ที่จะได้กลับมาแต่งงานใหม่ หากเธอเป็นม่าย
	 การฆ่าทารกเพศหญิง และการทำ�แท้งใน
กรณีที่ ตั้ งครรภ์ เพราะขาดความรู้ ในการมี
เพศสัมพันธ์ก็เป็นแรงกดดันผู้หญิงในอินเดีย
ให้มีแต่ทารกเพศชายเท่านั้นเพราะว่าลูกชาย
เท่านั ้นที ่จะสืบทอดมรดก หรือประกอบพิธี
เผาศพของบิดามารดาได้ เพราะมีความเชื่อว่า 
เขาจะช่วยให้วิญญาณมีความปลอดภัย เดินทาง
ไปสู่ความพ้นทุกข์ได้	

	 ขณะท่ีในสังคมวัฒนธรรมจีน ก็ปรากฏประเพณี
และวัฒนธรรมซ่ึงแสดงความไม่เสมอภาคระหว่าง
หญิงชาย รวมทั้งการกดขี่ การสร้างมายาคติให้
ผู้หญิงถูกครอบงำ�ทางความคิดว่า ตนนั้นด้อยค่า
ไม่อาจทัดเทียมชายเฉกเช่นสังคมอินเดียด้วย
ดังกรณีตัวอย่าง เรื่องการรัดเท้าของผู้หญิงจีน
	 ประเพณีการรัดเท้าของผู้หญิงจีน ซ่ึงถ่ายทอด
โดยนิฌา (2546) ไว้ในหนังสือ 1,000 ปี ประเพณี
กามรัญจวน ได้กล่าวถึงท่ีมาแห่งประเพณีการรัดเท้า
ขั้นตอนการรัดเท้า และความเชื่อสำ�คัญเรื่องการ
รัดเท้าของผู้หญิงจีนในอดีตว่า “หญิงผู้มีเท้า
ซึ่งถูกรัดให้เล็กมากที่สุดได้ (ประมาณ 3-4 นิ้ว) 
ดุจดอกบัวทองคำ�นั้นเป็นหญิงดี ควรค่าแก่การ
สู่ขอไปเป็นศรีภรรยา”

	 นอกจากเรื่องประเพณีความนิยมการรัดเท้า

ของหญิงชาวแมนจูท่ีแผ่ขยายขอบเขตความนิยม

ไปถึงหญิงชาวฮั่นทั่วทุกภูมิภาคของจีนแล้ว

ระบบความเชื่อในลัทธิเต๋าและขงจื๊ออันเป็น

ศาสนาดั้งเดิมก็เป็นมูลเหตุอย่างหนึ่งซึ่งแสดงว่า

ผู้หญิงจีนนั้นเป็นรองผู้ชาย ความเชื่อว่าความ

เจริญรุ่งเรืองของแต่ละราชวงศ์ขึ้นอยู่กับความ

พอใจแห่งสวรรค์ กษัตริย์คือโอรสสวรรค์ และ

ความพอใจของสวรรค์นั้นเปลี่ยนแปลงได้ เมื่อ

กษัตริย์ในราชวงศ์ใดไร้ความสามารถในการ

ปกครองบ้านเมืองมิอาจให้ราษฎรมีความสุขได้ 

สวรรค์ก็จะส่งโอรสองค์ใหม่มาล้มล้างราชวงศ์

เก่า แล้วสถาปนาราชวงศ์ใหม่แทนที่ได้ ความ

โปรดปรานจากสวรรค์นั้น ได้แก่ การปกครอง

แผ่นดินตามกฎแห่งธรรมชาติ หากประพฤติผิด

จากบัญชาสวรรค์ หรือปกครองบ้านเมืองให้

ระสำ�ระสาย สวรรค์ก็จะลงโทษให้ราชวงศ์นั้น

สิ้นสุดแล้วราชวงศ์ใหม่ก็จะแทนที่

	 อนึ่งหลักความเชื่อตามลัทธิเต๋าและขงจื๊อของ

ชาวจีนนั้น มีหลักสำ�คัญ 3 ประการ คือ

	 	 1. การเคารพบูชาบรรพบุรุษ

	 	 2. ความเชื่อเรื่องวิญญาณ

	 	 3. ความเชื่อเรื่องสวรรค์

	 หลักความเชื่ อทั้ งสามนี้ ล้ วนแฝงนัยยะ

ทางการเมืองการปกครองอันมีผู้ชายเป็นใหญ่ 

รวมทั้งอำ�นาจในพื้นที่ซึ่งแสดงสถานะของหญิง

ว่า ไม่มีสิทธิ์รุกลำ�้ปริมณฑลของชาย ลักษณะ

ดังกล่าวจึงบ่งชี้ความเป็นปิตาธิปไตยอย่าง

เด่นชัด

	 ฟรีดแมน (Freedman, Maurice. อ้างใน 

เยาวลักษณ์ เฉลิมเกียรติ. 2542 ) ได้อธิบาย

เกี่ยวกับการถือเพศชายเป็นสำ�คัญอันเป็น

ฐานรากของความไม่เสมอภาคระหว่างเพศใน

สังคมวัฒนธรรมดั้งเดิมว่า



37

สามีกับภรรยา ด้วยเหตุนี้ จึงได้มีการเสนอให้

หวนกลับไปหาค่านิยมดั้งเดิมเกี่ยวกับการเคารพ

ผู้ใหญ่และบทบาทของแม่ผู้ประเสริฐและภรรยา

ที่ดี เพื่อบรรเทาปัญหาดังกล่าว

	 ปราณี วงศ์เทศ (2544) แสดงไว้ในหนังสือ เพศ

และวัฒนธรรม ในบทความแปลของมาเจอร่ี วูลฟ์ 

เรื่อง ผู้หญิงจีน “สำ�นึกใหม่” ที่มีพื้นฐานมาจาก

“นำ�้ใจเก่า” บทความนี้แสดงว่า ระบบความเชื่อ

ดั้งเดิมมีผลต่อเพศ ในลักษณะการบีบคั้นสตรีจีน

ผู้อยู่ในฐานะภรรยา และสะใภ้ซึ่งถูกข่มเหงจาก

สามี และแม่สามี จนกระทั่งต้องหาทางออกเพื่อ

เผชิญปัญหาดังกล่าว

	 ในอดีต บทบาทของสตรีเคยรุ่งเรื่อง ซึ่งเห็นได้

จากเทพปกรณัมจีนท่ีแสดงให้เห็นว่า เทพผู้ย่ิงใหญ่ 

และให้กำ�เนิดมวลมนุษย์ เป็นเทพสตรี ตำ�นาน

หนึ่งเชื่อว่า เทพเจ้าหนี่วา (ส่วนบนเป็นมนุษย์ 

ส่วนล่างเป็นมังกร) สร้างมนุษย์จากดินโคลน 

โดยป้ันมนุษย์ท้ังหญิงและชายให้สามารถสืบพันธ์ุ

จนมีลูกหลานเผ่าพันธ์ุมนุษย์มากมายสืบมากระท่ัง

ปัจจุบัน ขณะท่ีตำ�นานของญ่ีปุ่นก็แสดงไว้เช่นกัน

ว่า ปฐมแห่งเทพก็เป็นสตรี ความเช่ือเร่ืองเทพเจ้า

ในสังคมญี่ปุ่นนั้นมีพื้นฐานความคิดจากลัทธิ

ชินโตโบราณ เทพเจ้าสูงสุด คือ อามาเทราสุ 

(สุริยเทพ คือ เทพพระอาทิตย์) นอกจากนี้ก็มี

เทพเจ้าอิซานางิ และเทพเจ้าสุซานามิ เทพเจ้า

คู่ชายหญิงผู้ให้กำ�เนิดนานาเทพเจ้าประจำ�เกาะ

ต่างๆ ของญี่ปุ่น

	 ตำ�นานโบราณซึ่งแสดงว่าเทพเจ้าสตรีและ

ผู้หญิงมีความสำ�คัญ โดยเฉพาะอย่างยิ่งต่อระบบ

	   ...ในส่วนของผู้หญิงนั้นอยู่ในครอบครัวใด

ก็เหมือนกับคนแปลกหน้าของครอบครัวนั้น

ไม่ค่อยมีความสำ�คัญเท่าใดนัก ส่วนการแบ่ง

มรดกหรือทรัพย์สมบัติตามหลักของจีนแล้ว 

ลูกชายคนโตจะเป็นผู้ได้รับมรดกท้ังหมด ลูกผู้หญิง

แม้จะเป็นลูกคนโตก็ไม่มีสิทธิ์ในมรดกนั้น อนึ่งมี

ภาษิตจีนกล่าวว่า “เด็กผู้ชายเกิดมาเพื่อที่จะเข้า

มาอยู่ข้างใน ส่วนเด็กผู้หญิงเกิดมาเพื่อจะออก

ไปอยู่ข้างนอก” นั่นหมายความว่า ผู้ชายเมื่อ

แต่งงานก็ต้องอยู่ในบ้านของตัวเองเหมือนเดิม 

ขณะที่ผู้หญิงเมื่อแต่งงานก็ต้องออกไปอยู่บ้าน

ฝ่ายชาย  

	 ขณะท่ีแกรี ซิกเลย์ (กำ�จร หลุยยะพงศ์. 2548

: 231-232 แปลจาก Sigley, Gary. 2544)

ได้กล่าวถึงระบบครอบครัวแบบธรรมเนียมนิยม

ในลัทธิขงจื๊อกับระบบครอบครัวแนวใหม่ของ

พรรคคอมมิวนิสต์นั้นไม่ได้แตกต่างกันนัก อีกนัย

หน่ึงก็คือ ระบบปิตาธิปไตยแบบศักดินาท่ีเข้มงวด

โดยเขากล่าวถึงสถานภาพของครอบครัวจีน

ปัจจุบันไว้ว่า

		  ปัจจุบันนี้เราจะเห็นความวิตกกังวลเกี่ยว

กับการดำ�รงอยู่ของ “เศษเสี้ยวของศักดินา”

ในครอบครัวจีนสมัยใหม่ ซึ่งแสดงออกมาในรูป

ของอัตราการฆาตกรรมทารกหญิงท่ีกลับมาเพ่ิมข้ึน

อีกครั้ง รวมทั้งการลักพาตัวและการค้าผู้หญิง 

เด็ก ทว่าในขณะเดียวกันเราก็ได้ยินคำ�ปรารภ

เก่ียวกับการเสื่อมสลายของความสัมพันธ์ใน

ครอบครัว ระหว่างลูกกับพ่อแม่ และระหว่าง



38

การผลิต เพราะผู้หญิงมีส่วนสำ�คัญต่อระบบ

เศรษฐกิจในฐานะเป็นแรงงาน รวมทั้งสำ�คัญต่อ

ระบบพิธีกรรมและความเชื่ออันเกี่ยวข้องกับ

ธรรมชาติในฐานะผู้ประกอบพิธีกรรม

	 แต่อย่างไรก็ตามระบบโครงสร้างทางสังคม

ซ่ึงปรับเปล่ียน มีลักษณะซับซ้อน มีการแบ่งหน้าท่ี

แบ่งงานกันมากขึ้น เกิดสังคมรัฐ ผู้ชายจึงมี

บทบาทในสังคมมากขึ้นตามลำ�ดับ สังคมดั้งเดิม

แบบมาตาธิปไตยจึงปรับเปลี่ยนทีละน้อยเป็น

แบบปิตาธิปไตย เนื่องจากค่านิยม ความเชื่อ 

และปทัสถานที่ ให้ผู้ชายเป็นชนชั้นปกครอง 

เป็นผู้กำ�หนดพื้นที่และความเป็นอิสระให้ผู้ชาย

ผูกขาดได้มากกว่าผู้หญิง เพราะเหตุผลทาง

สรีระกายภาพซึ่งแสดงว่าผู้หญิงนั้นอ่อนแอ

ไม่สามารถรอนแรมเดินทางไกลได้ ทั้งยังเป็นเพศ

ที่ต้องตั้งครรภ์และให้กำ�เนิดบุตร การเดินทาง

รอนแรมในสังคมล่าสัตว์หาของป่าจึงไม่เหมาะสม

อย่างยิ่งต่อสตรีเพศ

	 ปิตาธิปไตยจึงถูกนำ�เสนอในฐานะเป็นแนวคิด

สำ�คัญซึ่งแสดงการเอารัดเอาเปรียบ การข่มเหง

ผู้หญิง แนวคิดปิตาธิปไตยที่ปรากฏในงานเขียน

เหล่าน้ี มักหมายถึง “กฎเกณฑ์ของพ่อ” ในลักษณะ

การควบคุมทางสังคมซึ่งพ่อหรือสามี ย่อมมี

อำ�นาจเหนือลูกสาวและภรรยา อนึ่งงานเขียน

แนวสตรีนิยมปิตาธิปไตยนั้น หมายถึง ระบบซึ่ง

ผู้ชายในฐานะกลุ่มทางสังคมได้รับการสถาปนา

ให้มีบทบาทฐานะสูงกว่า มีอำ�นาจเหนือผู้หญิง 

ในสังคมล่าสัตว์และเก็บหาอาหาร ความเหนือ

กว่าและการควบคุมทางสังคมโดยเพศชายถูก

สร้างและบังคับผ่านความเชื่อทางศาสนาและ

พิธีกรรม ขณะที่สังคมอุตสาหกรรม ความเหนือ

กว่าของเพศชายถูกสร้างและบังคับผ่านระบบ

กฎหมาย เช่น ระบบภาษีและสวัสดิการสังคม 

รวมทั้งทัศนคติ ค่านิยม และปฏิบัติการในชีวิต

ประจำ�วัน

	 อนึ่งกมลา ภาสิน (Kamala Bhasin. 2535 

: 15) นักต่อสู้ชาวอินเดียเพื่อสิทธิมนุษยชนของ

สตรี ได้กล่าวถึงความไม่เสมอภาคระหว่างชาย

และหญิงซึ่งเชื่อมโยงกับระบบชายเป็นใหญ่ใน

สังคมอินเดียชนบทปัจจุบัน กล่าวคือ ในครัวเรือน

ที ่ครอบครัวเป ็นศูนย์กลางการผลิต และ

ศูนย์กลางการดูแลสุขภาพอนามัย สตรีย่อมมี

ความสำ�คัญในฐานะเป็นผู้ดูแลครอบครัว เป็นผู้มี

ความรู้และทักษะในการเกษตร การเลี้ยงสัตว ์

งานหัตถกรรม การผลิตยา ทว่าในเมื่อกิจกรรม

ทุกอย่างที่กล่าวมา ในปัจจุบันได้กลายเป็น

การผลิตเพ่ือการค้าและเป็นอุตสาหกรรมไปหมด

สตรีจึงถูกลดบทบาทไป ความรู้ของเธอกลาย

เป็นเรื่องโบราณครำ�ครึ ไม่เป็นวิทยาศาสตร์และ

เป็นสิ่งไม่จำ�เป็นอีกต่อไป และเพราะสตรีสูญเสีย

การควบคุมการผลิต เธอจึงสูญเสียอำ�นาจและ

การตัดสินใจไปด้วย การผลิตพืชผลเพ่ือขายแทนท่ี

จะเพื่อเป็นอาหารมักทำ�ให้สตรีตกอยู่ในสภาพ

ผู้ผลิต ทว่าสามีเป็นผู้ขายและถือเงิน โดยทั่วไป

พืชซึ่งปลูกเพื่อเป็นอาหารก็ย่อมเป็นอาหารเลี้ยง

ดูครอบครัวเสมอไป ขณะที่พืชซึ่งปลูกเพื่อขาย

นั้น เงินจากการขายพืชนั้นอาจมิได้นำ�มาจุนเจือ

ครอบครัวเสมอไป ฝ่ายสามีมักเป็นผู้ใช้เงิน

ซึ่งส่วนใหญ่หมดไปกับสิ่งไม่จำ�เป็น ระบบการ

ผลิตดังกล่าวจึงยิ่งเสริมสร้างระบบชายเป็นใหญ่

มากขึ้น ฝ่ายหญิงก็ตกเป็นฝ่ายเสียเปรียบต่อไป



สภาวะไร้อำ�นาจและถูกกีดกันสิทธิในการเข้าถึง

ทรัพยากรโดยสิ้นเชิง หากแต่เลอร์เนอร์มองว่า

งานท่ีท้าทายสตรีศึกษาอยู่ตรงการสืบค้นรูปแบบ

และวิธีการอันหลากหลาย ซึ่งปิตาธิปไตย

ปรากฏตัวขึ้นในบริบททางประวัติศาสตร์ รวมทั้ง

การเปล่ียนแปลงและปรับเปล่ียนทั้งในด้านของ

โครงสร้างและหน้าที่ตลอดจนการปรับตัวต่อแรง

กดดันและข้อเรียกร้องของสตรี (ยศ สันตสมบัติ.

2548 : 4-5)

	 ส่วนสังคมไทยรวมถึงสังคมในอุษาคเนย์ มี

เงื่อนไขของพัฒนาการทางเศรษฐกิจ สังคมและ

วัฒนธรรม ทั้งที่เหมือน และแตกต่างจากภูมิภาค

อื่นๆ ซึ่งส่งผลกระทบต่อเพศสภาวะ และปัญหา

ความเหล่ือมลำ�้ทางเพศ อาจแสดงได้ว่าเพศสภาวะ

และปัญหาความเหลื่อมลำ�้ของสังคมไทย รวมถึง

สังคมอ่ืนๆ ในอุษาคเนย์ ปรากฏน้อยมาก เน่ืองจาก

ส่วนใหญ่สถานะของผู้หญิงจะเท่าเทียมกับผู้ชาย 

หรืออาจสูงกว่า ดังรายละเอียดต่อไปนี้

	 ที่ดินทำ�กิน

	 	 เรื ่องที่ดินทำ�กิน ผู้หญิงมีสิทธิในการ

ครอบครองมากกว่าผู้ชาย ในสังคมเกษตรกรรม

ชาวนาทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ฝ่ายชายจะ

แต่งงานเพื่อเข้าอยู่บ้านฝ่ายหญิง สามีต้องช่วย

ภรรยาในฐานะแรงงานและผู้อาศัย เม่ือผ่านข้ันตอน

ทดสอบความอดทนได้สำ�เร็จ ตนและภรรยาจึง

จะสามารถแยกครอบครัวออกจากบ้านพ่อแม่

ของภรรยาไปตั้งถิ่นฐานเองได้ต่อไป

39

	 เรื่อง The Politics of Reproduction ของ

แมรี่ โอไบรอัน (1981) นิยามความหมายของ

การมีอำ�นาจครอบงำ�ของเพศชาย เป็นผลมาจาก

ความปรารถนาของเพศชายท่ีจะเอาชนะความรู้สึก

แปลกแยกจากบทบาทด้านการเจริญพันธุ์ของ

มนุษย์ เพราะหญิงมีบทบาทมากกว่าชายในการ

เจริญพันธุ์ การตั้งครรภ์ และการเลี้ยงดูลูก

ปิตาธิปไตยหรือความสัมพันธ์ ระหว่ างพ่อ

กับลูกชาย จึงช่วยกอบกู้ความสำ�คัญของการเป็น

พ่อและบดบังซ่อนเร้นความจริงทางสังคมเก่ียวกับ

บทบาทและแรงงานของผู้หญิงในการให้กำ�เนิดและ

เล้ียงดูลูกตามทัศนะของโอไบรอัน อิสรภาพ

ของผู้หญิงจากการถูกครอบงำ�นั้น ขึ้นอยู่กับ

การสร้างความรู้ความเข้าใจอันแท้จริงเก่ียวกับ

กระบวนการเจริญพันธ์ุ รวมท้ังการสร้างทัศนคติ

และความช่ืนชมต่อความขัดแย้งระหว่างธรรมชาติ

ของผู้หญิงในการเจริญพันธุ์ กับกระบวนการ

สร้างอุดมการณ์ปิตาธิปไตยเพื่อบิดเบือนคุณค่า

ของผู้หญิง (ยศ สันตสมบัติ. 2548 : 4-5)

	 อนึ่งความด้อยอำ�นาจของผู้หญิงและแนวคิด

เก่ียวกับปิตาธิปไตยในหนังสือเร่ือง The Creation

of Patriarchy ของเกอร์ดา เลอร์เนอร์ (1986) 

ปิตาธิปไตย หมายถึง ลักษณะปรากฏและกระบวนการ

กลายเป็นสถาบันของอำ�นาจแห่งเพศชายเหนือ

เพศหญิงและเด็กๆ ในครอบครัว อีกทั้งการขยาย

ตัวของอำ�นาจครอบงำ�ของผู้ชายในบริบทของ

ครอบครัวไปสู่ผู้หญิง โดยท่ัวไปในสังคมปิตาธิปไตย

จึงหมายถึงการท่ีผู้ชายมีอำ�นาจในสถาบันสำ�คัญ 

และผู้หญิงถูกกีดกันสิทธิมิให้เข้าถึงอำ�นาจเหล่าน้ัน

ทั้ งนี้ เลอร์ เนอร์มิ ได้ เสนอว่าผู้หญิงตกอยู่ ใน



40

	 ระบบเครือญาติ

	       เรื่องระบบเครือญาติ ผู้เขียนไม่เห็นด้วย

กับคำ�กล่าวของ วินซเลอร์ ที่ว่า “ความล่าช้า

และไม่สมบูรณ์ของการสร้างชาติในอุษาคเนย์ 

มีสาเหตุมาจากระบบการสืบสกุลทั้งสองฝ่าย 

เน่ืองจาก “กระบวนการจัดต้ังรัฐ” (ปราณี วงศ์เทศ.

2549 : 70) นอกจากนี้ในสังคมบูกิส ที่มิลล่า

ได้โต้แย้งคำ�อธิบายของนักมานุษยวิทยาผู้ใช้

แนวคิด “โครงสร้าง” และ “ชนช้ัน” ในการศึกษา

ความไม่เท่าเทียมกันทางเพศของชาวบูกิส ที่ว่า 

สำ�หรับชาวบูกิสเองแล้ว การที่ผู้หญิงต้องคอย

บริการอาหารแก่ผู้ชายมิใช่เป็นการแสดงความ

เป็นเบี้ยล่าง และการแบ่งลำ�ดับชั้นทางเพศ 

แต่ถือเป็นสิ่งที่สำ�คัญกว่า ในลักษณะใครสามารถ

ทำ�งานบางอย่างได้ดีกว่าใคร ทั้งหญิงและชายจึง

มีความสำ�คัญเท่าเทียมกัน (ปราณี วงศ์เทศ.

2549 : 76) ประเด็นนี้ผู้เขียนเห็นด้วยในความ

เท่าเทียมกันและการลื่นไหลเปลี่ยนสถานะ

ทางเพศได้ จึงยกเว้นประเทศอินโดนีเซียไว้ 

เนื่องจากได้รับอิทธิพลจากฮอลันดา

	         การนับญาติหรือสายตระกูลทั้งสองฝ่าย

ยังช่วยลดความเหลื่อมลำ�้ และความตึงเครียด

ทั้งสองฝ่ายได้ ทั้งยังเป็นสิ่งบ่งชี้ความสำ�คัญของ

ระบบ “มาตาธิปไตย” ซึ่งผู้หญิงในสังคมไทย

และอุษาคเนย์อื่นๆ ยกเว้นสังคมอินโดนีเซีย 

ให้เป็นผู้มีบทบาทและความสำ�คัญในระบบเครือญาติ

ในฐานะเป็นเพศผู้ให้กำ�เนิดบุตร เสียสละตนใน

พื้นที่ของงานบ้านงานครัวแก่สามีและลูก

	 ระบบเศรษฐกิจ

	 	 ผู้หญิงในสังคมอินเดียและจีนมักถูกบีบคั้น

จากระบบความเชื่อและการปกครอง กล่าวคือ 

ในสังคมจีนซ่ึงมีพ้ืนฐานการคิดแบบเต๋าและขงจ๊ือ 

ส่วนในสังคมอินเดียก็รับคติมนูธรรมศาสตร์ 

สถานะผู้หญิงในทั้งสองสังคมวัฒนธรรมจึงถูกกด

ให้ตำ�  และไร้คุณค่า ขณะที่ผู้หญิงในสังคมไทย

และอุษาคเนย์มีอิสระในการทำ�งาน เมื่อสามีไป

ทำ�งานนอกบ้าน ผู้หญิงเหล่านี้ก็จะพยายามหา

รายได้เสริมเพ่ือจุนเจือครอบครัวอีกทางหนึ่งด้วย 

ทำ�ให้ชาวตะวันตกมองผู้หญิงในสังคมไทยและ

อุษาคเนย์มีสถานะสูง ทั ้งยังเป็นผู ้ควบคุม

ทรัพยากรและระบบการผลิต

	 ความเชื่อธรรมชาติและสิ่งเหนือธรรมชาติ

	 	 ผู้หญิงในสังคมไทยและอุษาคเนย์มีบทบาท

และสถานะด้านนี้สูงกว่าผู้ชาย ในฐานะผู้ติดต่อ

กับธรรมชาติ หรือสิ่งเหนือธรรมชาติ คือ ผี

บรรพบุรุษ ในเรื่องความเชื่อด้านที่ดินทำ�กิน 

เช่น การทำ�นาข้าว ผู้หญิงจะเป็นผู้ประกอบ

พิธีกรรม เพื่อป้องกันมิให้แม่โพสพตกใจ ผู้เขียน

ตั้งข้อสังเกตว่า แม้แต่เทพยดาก็ยังเป็นสตรีเพศ 

เพศหญิงจึงเป็นเพศแห่งความอุดมสมบูรณ์ 

มีความสำ�คัญยิ่งต่อระบบการผลิต

	    ส่วนเรื่องผีบรรพบุรุษ หรือผีปู่ย่า สถานะ

ของผีในเพศหญิงก็สูงกว่าชาย ดังปรากฏใน

พิธีกรรม “ผีฟ้า” ทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ

ผู้หญิงจะเป็นผู้ประกอบพิธีกรรมทำ�หน้าที่รักษา

ในขณะที่ผู้ชายจะทำ�หน้าที่เพียงเป่าแคน เพื่อ

กำ�กับจังหวะการฟ้อนรำ�ของผีฟ้า ซ่ึงแสดงสถานะ



41

แห่งความแตกต่างของชนช้ันในสังคมไทย

ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ท่ีผู้หญิงมีสถานะสูงกว่า

และได้รับการยอมรับอย่างยิ่งตามความเชื่อเรื่อง

เหนือธรรมชาติ

	 ศาสนา

	 	 ศาสนาหลักๆ ของโลกในปัจจุบันล้วน

ปกครองด้วยระบบปิตาธิปไตย คือ มีผู้ชายเป็น

ชนชั้นปกครองศาสนจักร โดยการสร้างศาสนา

ใหม่กดทับศาสนาเก่าท่ีเป็นของผู้หญิง ในลักษณะ

ลดคุณค่าของศาสนานั้นๆ

	 	 ลักษณ์วัต ปาละรัตน์ (2545 : 244) สรุป

ความเกี่ยวกับลักษณะชายเป็นใหญ่ในแวดวง

พระพุทธศาสนา คือ จากหลักฐานทางศาสนา

น้ันจะเห็นว่ามีการกล่าวตำ�หนิถึงโทษความร้ายกาจ

เลวทรามของสตรีไว้มาก รุนแรงกว่าและเน้น

มากกว่าทางฝ่ายชาย อนึ่งเมื่อพิจารณาแล้ว

อาจวินิจฉัยและสันนิษฐานได้ว่าที่ เป็นเช่นนี้

เพราะสังคมนั้นเป็นสังคมของภิกษุมาก่อน และ

สมาชิกในสังฆมณฑลส่วนใหญ่ก็เป็นภิกษุ ธรรมะ

ส่วนใหญ่จึงแสดงแก่ภิกษุ ดังนั้นธรรมะเรื่อง

ราวต่างๆ จึงกล่าวต่อภิกษุและเพื่อประโยชน์

ของฝ่ายภิกษุ ได้แก่กล่าวตักเตือนเรื ่องสตรี

เ น่ืองจากมีผลต่อ บุรุษในลักษณะเตือนให้

ตระหนัก ไม่ประมาทต่ออิทธิพลแห่งหญิง

อันจะครอบงำ�และมีผลต่อพรหมจรรย์ของชาย 

โดยตามข้อเท็จจริงแล้วมนุษย์ย่อมมีดีและเลวทั้ง 

๒ เพศ และโทษของชายหญิงก็มีพอๆ กัน แต่ที่

ได้กล่าวถึงโทษแห่งหญิงไว้มากกว่าก็ด้วยเหตุผล

ดังกล่าว

	 	 อนึ่งภิกษุณีธมฺมนนฺทา (2547 : 14-15) 

กล่าวเกี่ยวกับเพศสภาพของสตรีในมโนทัศน์

พระพุทธศาสนาคือ พระพุทธเจ้าตรัสสอนเรื่อง

ผู้หญิงและผู้ ชายเกี่ ยวข้องกับปริบทสั งคม

ที่เกิดขึ้น อาทิ ในพระวินัย, พระสูตร โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งในชาดกซ่ึงเป็นนิทานพ้ืนบ้านต่างๆ 

ภายใต้หัวข้อที่ว่า “โลกียะ” แบ่งเป็น 2 ปีก 

ปีกหนึ่งก็คือ กดขี่ผู ้หญิงซึ่งเป็นการสืบทอด

วัฒนธรรมอินเดียเพิ่มเข้ามาในคัมภีร์พระพุทธ

ศาสนา ส่วนอีกปีกหนึ ่งเป็นเนื ้อหาสาระอัน

ปลดปล่อยผู้หญิง นั่นคือท่าทีอันแท้จริงของ

ศาสนาพุทธ

	 	 อย่างไรก็ดี ศาสนาพุทธนิกายเถรวาทในอุษาคเนย์

ซึ่งรับผ่านมาทางลังกาอีกทีหนึ่งนั้น จะยกย่อง

ความเป็นแม่สูงยิ่ง ดังมีความกล่าวว่า แม่คือพระ

ที่บ้าน หรือการสอนผ่านการเล่าเรื่องในชาดก

ที่ เน้นความกตัญญูของพระโพธิสัตว์ที่ทรง

ปรนนิบัติมารดา ส่วนพระธรรมคำ�สั่งสอนก็

เปรียบเสมือนนำ�้นมของมารดา รวมทั้งพระพุทธ

องค์ยังตรัสสรรเสริญคุณความดีของพระอัคร

สาวกท้ังสอง อันได้แก่ พระสารีบุตร อุปมาเหมือน

มารดาผู้ให้กำ�เนิด และพระมหาโมคคัลลานะ

อุปมาเหมือน แม่นมผู้ให้ชีวิต นอกจากนี้

ลิลิตพระลอ ตอนพระลอเสี ่ยงนำ�้ ขณะเมื ่อ

พระลอข้ามแม่นำ�้กาหลงแล้วลงสรง พระลอ

บังเกิดจิตคิดถึงพระมารดาขึ้นมาอย่างประหลาด

อีกทั้งละล้าละลังหวั่นไหว จะไปต่อหรือคืนหลังดี

ตัดสินใจอธิษฐานเส่ียงนำ�้ดูว่า หากไปต่อเป็นเช่นไร



42

ส่วนพวกอารยันด้ังเดิมนั้นนับถือพระอินทร์เป็น

เทพเจ้าสูงสุด ขณะที่ก็มีผู้คนนับถือพระทุรคา 

หรือเจ้าแม่กาลีมากเช่นกัน แต่อย่างไรก็ตาม

ด้วยรูปแบบพิธีกรรมการบูชายัญอันน่าสะพรึงกลัว

และพระลักษณะแห่งพระทุรคาผู้น่าสยดสยอง

แก่ผู้พบเห็น แม้จะทรงเป็นเทพเจ้าสำ�คัญในลัทธิ

ศากติของศาสนาพราหมณ์ แต่สังคมวัฒนธรรม

หลายแห่งก็ตีความหมายเจ้าแม่กาลีในทางช่ัวร้าย

อนึ่งจากการศึกษาของผู้เขียน (2552) เกี่ยวกับ

ภาพลักษณ์ด้านลบของสตรีอินเดียโบราณท่ี

ปรากฏในนิทานซ้อนนิทานสันสกฤต อาทิ ผู้หญิง

เป็นเพศที่เชื่อถือไม่ได้, ผู้หญิงเป็นเหตุแห่งทุกข์, 

ผู ้หญิงเป็นสิ ่งชั ่วร้ายที ่สุด, ผู ้หญิงเป็นเหตุให้

ผู ้ชายกลายเป็นคนชั ่ว, ผู ้หญิงกระทำ�แต่

ความชั่ว เป็นต้น ภาพลักษณ์ด้านลบเหล่านี้

แสดงว่าผู้หญิงในสังคมอินเดียโบราณมีสถานะ

ตำ�กว่าผู้ชายอย่างยิ่ง สัญญะแห่งความชั่วร้าย

ต่างๆ ที่สื่อความหมายถึงผู้หญิง อาทิ งูพิษ 

หม้อเปรียง ก้อนอุบาทว์ และอื่นๆ เป็นการ

พยายามสร้างภาพลักษณ์ และสัญลักษณ์ทางลบ

เพื่อครอบงำ�ผู้หญิง โดยสังคมที่มีผู้ชายเป็นใหญ่

เป็นมุมมอง ทัศนะ เจตคติเพียงด้านเดียวของ

ผู้ชายอินเดีย เพื่อประโยชน์สำ�หรับการจำ�แนก

สถานภาพทางสังคมระหว่างชายและหญิง เป็น

วาทกรรมที่แฝงอคติทางเพศสัญลักษณ์ ขณะที่

ในสังคมดั้งเดิมของจีนนับถือลัทธิเต๋าและขงจื๊อ

รวมทั้งยังนับถือผีวีรบุรุษ อาทิ กวนอู หรือ

ตำ�นานความยิ่งใหญ่แห่งจักรพรรดิจิ๋น ผู้สร้าง

กำ�แพงเมืองจีน การกล่าวถึงสตรีจึงมีน้อย หรือ

ให้ความสำ�คัญน้อยกว่ามากเมื่อเปรียบเทียบกับ

สังคมวัฒนธรรมไทยและอุษาคเนย์

	 	 ...พระลอได้กล่าวสรรเสริญคุณของพระนาง

นาฏบุญเหลือ พระมารดาไว้ในเพลง “ลาวครวญ”

ความว่า “ร้อยชู้หรือจะสู้เนื้อเมียตน เมียร้อยคน

หรือจะสู้พระแม่ได้” ข้อความหลากหลายข้างต้น

จึงอาจกล่าวได้ว่าในสังคมวัฒนธรรมไทยนั้น

เพศแม่หรือผู้หญิงแม้จะมีสถานะน้อย แต่ก็มี

คุณค่า ในการใช้เศรษฐกิจ ส่งเสริม สนับสนุน

ลูกชายให้ได้รับการบรรพชา และอุปสมบทเป็น

ศาสนทายาทได้แก่ สามเณร และภิกษุในบวร

พระพุทธศาสนา

	 ระบบการแต่งงานและการดำ�เนินชีวิต

	 	 รูปแบบการแต่งงานในสังคมไทยและสังคม

อุษาคเนย์ สถานภาพของทั้งสองเพศค่อนข้าง

เท่าเทียมกัน มักอุปถัมภ์คำ�้จุน เกื้อกูลกัน และ

แม้บางอย่างจะแยกจากกัน ก็สามารถนำ�มา

หลอมรวมกันรวมทั้งการใช้ชีวิตก็ไม่ถูกจำ�กัด 

เมื่อเปรียบเทียบกับสังคมจีนที่ถูกกดขี่ บีบคั้น

โดยอำ�นาจของคนรุ ่นอาวุโสในตระกูล และ

บรรพบุรุษ อันได้แก่ ปู่ พ่อ พี่ชาย วิญญาณ

ผีบรรพบุรุษ และจงหุย (เทพบาดาล) รวมทั้ง

สวรรค์ (เง็กเซียนฮ่องเต้) เช่นเดียวกันกับสังคม

อินเดียที่ผู้หญิงก็ต้องถูกกดดันจากการเสียค่า

สินสอดแก่ฝ่ายชายในพิธีอาวาหะ

	 นิทานและตำ�นาน

	 	 สังคมจีนและอินเดียมีความเหลื่อมลำ�้

อย่างยิ่งเรื่องคติความเชื่อเกี่ยวกับเพศสภาวะ 

บุคคลสำ�คัญหรือวีร บุรุษในประวัติศาสตร์  

รวมท้ังเทพเจ้า มักแสดงออกในลักษณะปิตาธิปไตย

กล่าวคือศาสนาพราหมณ์ในอินเดียนับถือ

เทพเจ้าสูงสุดสามพระองค์ ซ่ึงเรียกรวมว่า ตรีมูรติ



43

	 	 ตำ�นานสุวรรณโคมคำ�ได้กล่าวถึงนางนาค

3 ตนได้ไปลักข้าวของชายเข็ญใจ เมื่อบิดาของ

นางนาคทั้งสามทราบเรื่อง จึงสั่งให้นางนาค

สามพี่น้องไปหาเลี้ยงมานพเข็ญใจ ด้วยการ

ประกอบอาชีพค้าขาย แล่นเรือสำ�เภาขายสินค้า

และผ้าแพรต่างๆ นางนาคทั้งสามมีสติปัญญา

เฉลียวฉลาด ได้ออกอุบายช่วยเหลือมานพผู้มีแต่

ความเชื่อเพียงอย่างเดียวเท่านั้น ให้เขารอดพ้น

จากความยากจนเข็ญใจ และภัยพิบัติจากศัตรูได้

คุณลักษณะและความเช่ือท่ีมีต่อสตรีในอุษาคเนย์

ด ังกล่าว ทำ�ให้ผ ู ้หญิงม ีบทบาทสำ�ค ัญเป็น

ผู้นำ�ในพิธีกรรม คือ เป็นคนทรงผู้ติดต่อกับ

อำ�นาจศักดิ์สิทธิ์ มีอำ�นาจนอกปริมณฑลของ

ศาสนาหลักของรัฐโดยให้ความชอบธรรมแก่สตรี

มากยิ่งขึ้น (ปรานี วงศ์เทศ. 2549 : 99)

	 อำ�นาจและความมีอาวุโส

	 	 แม้ในสังคมไทยจะเน้นความเป็นปิตาธิปไตย

แต่สังคมวัฒนธรรมท่ีแปรเปลี่ยนไปในยุคปัจจุบัน

สามีภรรยาจึงเกื้อกูล ช่วยเหลือกันโดยฝ่ายหญิง

จะให้เกียรติฝ่ายชาย หากฝ่ายชายอายุมากกว่า

ก็จะใช้คำ�เรียกเครือญาติเรียกขานว่า “พี่” ด้าน

การงานก็ต่างฝ่ายต่างทำ�หน้าที่ของตน จึงทำ�ให้

อำ�นาจเป็นแบบดุลยภาพ ขณะที่ระบบอาวุโสใน

สังคมไทยและอุษาคเนย์นั้นขึ้นอยู่กับท้ังคุณวุฒิ 

และวัยวุฒิ หรือเป็นผู้เชี่ยวชาญซึ่งคนส่วนใหญ่

ให้ความยอมรับนับถือ แต่ในสังคมจีนและอินเดีย

นั้น สถานะของผู้หญิงจะสูงขึ้นและหลุดพ้นจาก

การข่มเหงได้ก็ต่อเมื่อได้แต่งงานและมีบุตรชาย 

แล้วบุตรนั้นก็มีการงาน และแต่งงานพาสะใภ้

เข้ามาสู่ครอบครัว

	 	 อนึ่งอาจกล่าวโดยสรุปได้ว่า แนวคิดพ่อ

เป็นใหญ่ หรือปิตาธิปไตยปรากฏไม่เด่นชัดมากนัก

ในสังคมไทย สืบเนื่องจากสังคมไทยมีลักษณะ

เป็นครอบครัวขยายและนับญาติหรือสายตระกูล

ฝ่ายแม่ด้วยเขยจะต้องแต่งงานเข้าอยู่บ้านฝ่ายหญิง

ซ่ึงต้องถูกพ่อแม่พ่ีน้องฝ่ายหญิงดูแลอย่างเข้มงวด

ผู้ชายจึงไม่อาจมีอำ�นาจได้เต็มท่ี (กำ�จร หลุยยะพงศ์.

2544 : 149 ; ปรานี วงษ์เทศ. 2549 : 76 

อ้างอิงใน นิธิ เอียวศรีวงศ์, ยศ สันตสมบัติ,

เนื่องน้อย บุณยเนตร) แต่สำ�หรับชนชั้นสูง 

มุมดังกล่าวกลับพลิกเปลี่ยน ผู้ชายมีอำ�นาจ

ในบ้านมาก ส่วนผู้หญิงจะเป็นผู้พึ่งพาสามี และ

ถูกสอนด้วยนิยามของกุลสตรีที่อยู่เพียงในบ้าน

ผู้หญิงจะได้รับการสั่งสอนให้รับใช้สามีและลูก 

อนึ่งแนวคิดดังกล่าวนี้แพร่จากชนชั้นสูงสู่ชนชั้น

กลางและชั้นล่างด้วย (ยศ สันตสมบัติ. 2535 

: 152) ด ังต ัวอย่างกรณีศ ึกษาเก ี ่ยวกับ

บาทบริจาริกาในรัชกาลที่ 5 เรื่อง นางใน : 

ชีวิตทางสังคมและบทบาทในสังคมไทยสมัย

รัชกาลที่ 5 ของพรศิริ บูรณเขตต์ (2540 : 

บทคัดย่อ) ซึ่งกล่าวโดยสรุปไว้ว่า

	   นางในต้องสร้างเงื่อนไขผูกพันคู่สามีภรรยา

เช่น การปรนนิบัติท่ีโปรดปราน โดยเฉพาะการมีลูก 

อันเป็นที่มาของการเลื่อนชั้นทางสังคมโดย

ประกาศสถาปนา ขึ้นกับฐานะชาติตระกูลเดิม

ของนางใน อาทิ เจ้านายฝ่ายในจะเป็นพระ
มเหสีเทวีลำ�ดับต่างๆ ส่วนสามัญชนเป็นเจ้าจอม
มารดา อนึ่งความสัมพันธ์อย่างสืบเนื่องมักเกิด
กับนางในผู้มีลูกทรงโปรด เห็นได้ชัดคือพระโอรส
ผู้ทรงงานเป็นท่ีพอพระราชหฤทัยแก่พระราชบิดา
และยังมีผลต่อญาติผู้เป็น “ขรัวตาขรัวยาย”



44

อภิปราย

	 ทฤษฎีซึ่ งอธิบายถึงสาเหตุหรือที่มาของ

ความไม่เสมอภาคทางเพศ มักมีอคติรากฐาน

คิดของสังคมตะวันตกซึ่งเป็นปิตาธิปไตย ชนชั้น

กลาง ผู้ชาย และผิวขาว อนึ่งปัญหาทางเพศ

สภาวะ อันได้แก่ การเลือกปฏิบัติระหว่างชาย-

หญิง สิทธิ์แห่งความเป็นมนุษย์ของชายหรือหญิง 

ตลอดจนสถานะและบทบาทตามเพศในฐานะ

เป็นสมาชิกของสังคม ปัญหาเหล่านี้ปรากฏเป็น

ภาพซำ�้ซ้อนตั้งแต่อดีตกระทั่งปัจจุบัน แม้ว่า

ภาวการณ์แห่งความเท่าเทียมระหว่างหญิง

และชายทุกวันน้ีในหลายพ้ืนท่ี หลายภูมิภาคต่างๆ

ท่ัวโลก ท้ังในทวีปยุโรป ออสเตรเลีย อเมริกาเหนือ

หรือบางแห่งในเอเชียจะแปรเปลี่ยนไป เพื่อลด

ความเหลื่อมลำ �้หรืออยุติธรรมระหว่างเพศ

ให้ทุเลาลงกว่าแต่ก่อนได้ แต่อย่างไรก็ตาม 

ภาพสะท้อนของความไม่เสมอภาคดังกล่าวนี้

ก็ยังดำ�เนินอยู่ และหรืออาจจะดำ�รงอยู่ต่อไป

ภายหน้าในบางสังคมวัฒนธรรม 

	 ตามทัศนะของผู้เขียน การศึกษาเรื่องเพศ

สถานะ เพศวิถี โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกี่ยวกับสตรี

ศึกษาในปริบทสังคมและวัฒนธรรมต่างๆ นั้น มี

ประโยชน์อย่างยิ่งก็เพ่ือกล่อมเกลาจิตใจให้เป็น

คนอ่อนโยน ผ่อนปรน รวมถึงตระหนักต่อคุณค่า

ของผู้หญิงซึ่งเป็นเพศแม่ เป็นการทำ�ความเข้าใจ

ผู้อื่นซึ่งต่างเพศจากตนทั้งยังเป็นสิ่งเตือนใจตน

อยู่เสมอว่า “หากเราเป็นผู้ถูกกระทำ�บ้างจะรู้สึก

เช่นไร” นอกจากนี้ก็ยังได้รับประโยชน์เกี่ยวกับ

แนวคิดเชิงจริยธรรมซ่ึงสอนโดยอ้อมให้ตระหนัก

อั น จ ะ ไ ด้ เ ลื่ อ น ชั้ น ต า ม ลำ � ดั บ อี ก ด้ ว ย 
ความสัมพันธ์ในระดับสูงระหว่างกษัตริย์และ
นางใน  จึงทำ�ให้ญาตินางในได้รับโอกาสทางสังคม
เหนือกว่าตระกูลซึ่งไม่มีลูกสาวถวายตัว
	 	 อย่างไรก็ตามแนวคิดสังคมพ่อเป็นใหญ่
หรือปิตาธิปไตยในสังคมวัฒนธรรมต่างๆ ข้างต้น
ก็เปลี่ยนแปลงจากอดีตสู่ ปัจจุบันในลักษณะ
บรรเทาความรุนแรง สอดคล้องกับวิถีแห่งโลกาภิวัตน์
เกี่ยวกับความเสมอภาคระหว่างเพศสภาวะ
หญิง-ชาย ซึ่งผู้เขียนเห็นคล้อยตามความคิดของ
นักวิชาการอ่ืนๆ ท่ีว่าสถานะทางเพศในสังคมไทย
มีลักษณะลดความเหลื่อมลำ�้ลงมาก แม้ระบบ
การเมืองการปกครองจะเป็นแบบปิตาธิปไตย 
หรือคติความเชื่อดั้งเดิมจะเอื้ออำ�นายให้ผู้ชาย
ทว่าในสังคมไทยปัจจุบันผู้หญิงมีบทบาทต่อ
สังคม เศรษฐกิจ และการเมืองมากขึ้น ฉะนั้น
ปัญหาเรื่องสรีระทางเพศจึงไม่ปรากฏเด่นชัด
ดังเช่นในอดีต เนื่องจากสังคมไทยและอุษาคเนย์
มีสภาวการณ์ทางเพศอันลื่นไหลได้ แม้ชายและ
หญิงจะมีความแตกต่างทางกายภาพ แต่ท้ังสองเพศ
ก็สามารถปรับตัว และเรียนรู ้ไปด้วยกันได ้
ด้วยเหตุนี้สังคมไทยและสังคมอุษาคเนย์ จึงต่าง
จากสังคมจีนและอินเดียซึ่งมีม่านแห่งประเพณี
กั้นกลาง ปิดกั้นผู้หญิงไว้ แม้ความเชื่อดังกล่าว
จะบรรเทาลงตามเวลา แต่อคติทางเพศก็ยัง
ปรากฏอยู่สืบมา



45

ในคุณค่า และศักด์ิศรีของมนุษย์ด้วยกัน ด้วยเหตุผลดังกล่าวข้างต้น เราจึงอาจสรุปได้ว่าการศึกษาบทบาท

ของชายและหรือหญิงนั้นก็คือศาสตร์ที่มุ่งเน้นการสร้างเสริมความเข้าใจอันดีของสังคมวัฒนธรรมที่

แตกต่างกัน ความเข้าใจระหว่างกันและกันนี้จึงนำ�ไปสู่การไม่มีอคติแบ่งแยก “เขา” หรือ “เรา” ให้หมด

ไปจากมโนสำ�นึกของคนในสังคมได้ในที่สุด

เอกสารอ้างอิง

กาญจนา แก้วเทพ.(2549). อยู่ชายขอบ มองลอดความรู้ : รวมบทความในวาระครบรอบ 60 ปี 

	 ฉลาด รมิตานนท.์ กรุงเทพ : สำ�นักพิมพ์มติชน.

กมลา ภาสิน (เขียน) ; สุกัญญา หาญตระกูล (แปล).  (2535)  การพัฒนาที่ยั่งยืน : ทัศนะจาก

	 เฟมินิสต์.  ปทุมธานี : เจนเดอร์เพรส.

กำ�จร หลุยยะพงศ์. (2544).  ครอบครัว กับความสัมพันธ์ที่ไม่มีวันแปรเปลี่ยน. สตรีศึกษา ๒ 

	 ผู้หญิงกับประเด็นต่างๆ. กรุงเทพมหานคร : อรุณการพิมพ์.

กำ�จร หลุยยะพงศ์ (ผู้แปล) ; Gary Sigley (ผู้แต่ง). (2548).  “จงเก็บไว้ในครอบครัว : รัฐบาล

	 การแต่งงาน และเพศในบริบทของจีนร่วมสมัย”  ใน  ทั้งรัก ทั้งใคร่ ทั้งใช้ความรุนแรง

	 ต่อผู้หญิง. เชียงใหม่ : ศูนย์สตรีศึกษา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

ไชยันต์ ไชยพร. (2548).  Introduction หลัง-สตรีนิยม. กรุงเทพมหานคร : 

	 โครงการสรรพสาส์น มูลนิธิเด็ก.

ณรงค์กรรณ รอดทรัพย์. (2552).  ภาพลักษณ์ด้านลบของสตรีอินเดียโบราณในนิทานซ้อนนิทาน

	 สันสกฤต : มุมมองทางสัญญวิทยา. Proceedings การประชุมทางวิชาการ นเรศวรวิจัย 

	 ครั้งที่ 5.

ธมฺมนนฺทา, ภิกษุณี. (2547).  ภิกษุณีกับบทบาทเรื่องเพศสภาพในสังคมไทย. เชียงใหม่ : 

	 วนิดาการพิมพ์.

นิฌา (นามแฝง). (2546).  1,000 ปี ประเพณีกามรัญจวน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : 

	 ศรีธารา.

ปฐมาภรณ์ บุษปธำ�รง. (2546).  “ก้าวใหม่ของผู้หญิง : สตรีนิยมกับนโยบายสังคม” 

	  ใน  ผู้หญิงกับความรู้ 1 (ภาค 2). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

ปรานี วงศ์เทศ. (2544).  เพศและวัฒนธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : เรือนแก้วการพิมพ์.

ปรานี วงศ์เทศ. (2549).  เพศสภาวะในสุวรรณภูมิ. กรุงเทพมหานคร : มติชน.



46

พรศิริ บูรณเขตต์. (2540).  นางใน : ชีวิตทางสังคมและบทบาทในสังคมไทยสมัยรัชการที่ 5.  

	 วิทยานิพนธ์ สค.ม. (มานุษยวิทยา)  กรุงเทพมหานคร : บัณฑิตวิทยาลัย 

	 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

มุเฏาะฮารี มุระตะฎอ. (2530).  สิทธิสตรีในอิสลาม. กรุงเทพมหานคร : เรือนแก้ว.

ยศ สันตสมบัติ. (2548).  “การทำ�ความเข้าใจ “เพศสถานะ” และ “เพศวิถี” ในสังคมไทย”

	 ใน  เพศสถานะและเพศวิถีในสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : 

	 สำ�นักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

เยาวลักษณ์ เฉลิมเกียรติ. (2542).  คำ�เรียกญาติในจังหวัดนครศรีธรรมราช.  ปริญญานิพนธ์

	 กศ.ม. (ภาษาไทย)  สงขลา : บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยทักษิณ.

ลักษณ์วัต ปาละรัตน์. (2545).  สตรีในมุมมองของพุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร : สำ�นักพิมพ์

	 แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

วิระดา สมสวัสดิ์. (2551).  สืบสานและเติมเต็ม : เรื่องราวของภิกษุณีวันวาน และวันน้ี.  

	 เชียงใหม่ : วนิดาเพรส.

สุโขทัยธรรมาธิราช, มหาวิทยาลัย. (2550). แนวการศึกษาชุดวิชาการศึกษาบทบาทชายหญิง 

	 หน่วยที่ 1 – 7.  (พิมพ์ครั้งที่ 2). นนทบุรี : โรงพิมพ์สุโขทัยธรรมาธิราช.

สุพัฒน์ คำ�ปาแก้ว, พระมหา. (2552).  [ระบบออนไลน์]. “ผู้หญิงในอินเดีย : มองให้เข้าใจถึงความ

	 เป็นจริง” แหล่งที่มาจาก http://www.src.ac.th/web2/jurnal/issu2/originator.htm 

	 (10 มิถุนายน 2552). 

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2549).  อยู่ชายขอบมองลอดวามรู้. กรุงเทพมหานคร : มติชน.

อารีวรรณ จตุทอง. (2551).  มาตรการทางกฎหมายในการส่งเสริมให้สตรีมีส่วนร่วมทางการเมือง. 

	 วิทยานิพนธ์ น.ม.  (นิติศาสตร์) กรุงเทพมหานคร : บัณฑิตวิทยาลัย 

	 มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์.




