
Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

84

    ความสัมพันธ์ของดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผี

นิรันดร์  ภักดี
รศ.,ดร. สาขาวิชาดนตรี  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏลำ�ปาง 

E-mail: niran_phak@g.lpru.ac.th, niran4music@gmail.com

รับต้นฉบับ 20 พฤศจิกายน 2566;  ปรับแก้ไข 25 ธันวาคม 2566; รับตีพิมพ์ 28 ธันวาคม  2566

บทคัดย่อ

	 บทความวิชาการนี้เพื่อนำ�เสนอประเด็นของความสัมพันธ์ของดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผีในสังคม

วัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่  การประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีมีวงดนตรีปี่พาทย์พื้นบ้านล้านนาที่เรียกว่า “วงเต่งถิ้ง” 

ทำ�หน้าที่บรรเลงตลอดเวลาของการประกอบพิธีกรรม  โดยแสดงความสัมพันธ์ระหว่างดนตรีที่บรรเลงและการ

ประกอบพิธีกรรม คือ ความสัมพันธ์ของดนตรีกับพิธีกรรมฟ้อนผีในด้านความเชื่อ ด้านบทบาทความสัมพันธ์ของ

ดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผี และบทบาทของดนตรีต่อการกระตุ้นให้เกิดภาวะการเข้าสู่ภวังค์ของร่างทรง ดนตรีมี

ความสัมพันธ์ด้านความเชื่อในด้านความเชื่อเกี่ยวกับครูกลอง ความเชื่อในการประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง 

และความเชื่อในการประกอบพิธีฟ้อนผีเจ้านาย  บทบาทความสัมพันธ์ของดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผี ประกอบด้วย 

บทบาทของนักดนตรีในการประกอบพิธีกรรมฟ้อนผี บทบาทความสัมพันธ์ของดนตรีกับพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง  

และบทบาทความสัมพันธ์ของดนตรีกับพิธีกรรมฟ้อนผีเจ้านาย ความสัมพันธ์ของดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผีดัง

กล่าวมีความสัมพันธ์ผสมผสานกันจนกลายเป็นพิธีกรรมสำ�คัญ และดำ�รงอยู่ในมโนทัศน์ของกลุ่มชาวบ้านในสังคม

วัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่ตลอดมา

คำ�สำ�คัญ  

ความสัมพันธ์ของดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผี  ความเชื่อในพิธีกรรมฟ้อนผี  บทบาทของดนตรีต่อพิธีกรรมฟ้อนผี  

การเข้าสู่ภวังค์ของร่างทรง



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

85

The Relationship between Music and Fon Phi Ceremonies

Niran  Phakdee
Assoc.Prof. Dr., Music Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University

E-mail: niran_phak@g.lpru.ac.th, niran4music@gmail.com

Received 20 November 2023;  Accepted 25 December 2023; Published 26 December  2023

Abstract

	 The purpose of this academic article is to present the relationship between music 

and Fon Phi ceremonies in the Socio-Cultural context in Chiang Mai province. During the tra-

ditional Fon Phi ceremony, the Lanna traditional music band called “Theng Thing” ensemble 

is performed. This performance reveals the relationship between the traditional ceremony 

namely, the relationship between music and the belief in Fon Phi ceremonies, the relation-

ship role between music and Fon Phi ceremony activities, and the music role in urging the 

spirit mediums’ entering to their trance.  In detail, the relationship between music and belief 

is the belief in “Kru Klong”, the belief in Fon Phi Mod Phi Meng ceremony activities, and the 

belief in Fon Phi Chao Nai ceremony activities. The relationship role between music and Fon 

Phi ceremony activities consists of the musicians’ role in performing Fon Phi ceremonies, the 

relationship roles between music and Fon Phi Mod Phi Meng ceremonies, and the relationship 

roles between music and Fon Phi Chao Nai ceremonies. These relationships are blended to be 

an essential ritual and it still occurs in Chiang Mai Socio-Cultural society these days.

Keywords 

The relationship between music and Fon Phi ceremonies, The belief in Fon Phi ceremonies, 

The music role to Fon Phi ceremonies, The spirit mediums’ entering to their trance



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

86

บทนำ�

	 การศึกษาวิจัยดนตรีพิธีกรรมในประเทศไทยส่วนใหญ่นักวิจัยใช้วิธีการศึกษาตามแนวทางการวิจัย

ดนตรีชาติพันธุ์วิทยา หรือมานุษยดนตรีวิทยา (Ethnomusicology) ที่เป็นการศึกษาคุณลักษณะทางดนตรีตาม

แนวทางของดนตรีวิทยา (Musicology) และศึกษาวัฒนธรรมดนตรีที่อยู่ในบริบทนั้น (Musical Context) และ

ที่สำ�คัญต้องศึกษาความหมายของความสัมพันธ์ของดนตรีและวัฒนธรรม เพื่อให้ได้คำ�ตอบว่ากลุ่มคนใช้ดนตรี

อย่างไร  มีความหมายต่อวัฒนธรรม  ประเพณี หรือพิธีกรรมนั้น ๆ อย่างไร แต่จากการศึกษางานวิจัยบางส่วนได้

แยกการศึกษาคุณลักษณะทางดนตรี และบริบทออกจากกันอย่างชัดเจน  ไม่มีการศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์

ของดนตรีและบริบทวัฒนธรรมว่ามีความสัมพันธ์กันอย่างไร  บทความนี้ผู้เขียนจึงมุ่งนำ�เสนอการวิเคราะห์ความ

สัมพันธ์ระหว่าง “ดนตรี” และ “พิธีกรรมฟ้อนผี” ซึ่งชาวบ้านแถบภาคเหนือตอนบนมักจะประกอบพิธีกรรม

ขึ้นตามความเชื่อในเรื่องผีบรรพบุรุษ  ผีปู่ย่า  ผีมดผีเม็ง และผีเจ้านาย การศึกษาความสัมพันธ์ของดนตรีและ

พิธีกรรมฟ้อนผีเป็นลักษณะการศึกษาตามแนวทางของวิชาดนตรีชาติพันธุ์วิทยา  เพื่อให้นักวิจัยมือใหม่ใช้เป็น

ตัวอย่างในการศึกษาวิจัยในประเด็นดนตรีกับพิธีกรรมและวัฒนธรรมในสังคมวัฒนธรรมแต่ละพื้นที่

	 “ดนตรี” และ “พิธีกรรม” ต่างเป็นองค์ประกอบที่สำ�คัญต่อกันจะแยกออกจากกันไม่ได้ การประกอบ

พิธีกรรมของสังคมวัฒนธรรมต่าง ๆ มักเป็นพิธีที่เกิดจากความเชื่อของมนุษย์ที่มีความต้องการ หรือปรารถนาบาง

สิ่งบางอย่างให้ตนเองเกิดความสบายใจ ส่วนดนตรีเป็นทั้งศาสตร์และศิลปะทางด้านความสุนทรีย์ที่สามารถเข้า

ถึงจิตใจของมนุษย์ได้ง่ายมากที่สุด ดังนั้น เมื่อใดที่มีการประกอบพิธีกรรมชาวบ้านจึงมักจะใช้ “ดนตรี” เป็นองค์

ประกอบที่สำ�คัญที่จะขาดไม่ได้  เมื่อมีพิธีกรรมจึงต้องมีดนตรีเสมอ  การประกอบพิธีกรรมจึงจะถือว่าสมบูรณ์  

โดยเฉพาะพิธีกรรมที่เกิดจากความเชื่อของชาวบ้าน  ดนตรีก็ยิ่งมีความสำ�คัญมากยิ่งขึ้น “พิธีกรรม” หมายถึง 

การบูชา, แบบอย่างหรือแบบแผนต่าง ๆ ที่ปฏิบัติในทางศาสนา (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556, น. 835) ) แม้ว่านัย

ความหมายของพิธีกรรมมุ่งเน้นพิธีที่เกี่ยวข้องกับศาสนา แต่ในความเป็นจริงการประกอบพิธีกรรมของชาวบ้าน

มีหลากหลายพิธีกรรมที่มีความเชื่อเป็นแนวคิดหลัก และได้ประกอบพิธีกรรมขึ้นเพื่อให้ตนเองและครอบครัวเกิด

ความสบายใจ ดังนั้น เมื่อกล่าวถึงพิธีกรรมจึงต้องมีองค์ประกอบของ ความศักดิ์สิทธิ์ โลกศักดิ์สิทธิ์ และพื้นที่

ศักดิ์สิทธิ์ ดังที่ ศิราพร ณ ถลาง (2558, น. 376) กล่าวว่า“แต่ไหนแต่ไรมา  พิธีกรรม เป็นเรื่องของมนุษย์กับความ

เชื่อในอำ�นาจเหนือธรรมชาติ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เทพเจ้า ผีสางเทวดา มนุษย์ในสังคมต่าง ๆ ใช้พิธีกรรมเป็นสื่อกลาง

ในการสื่อสารกับอำ�นาจเหนือธรรมชาติ รวมทั้งเป็นกลไกในการต่อรองร้องขอ บนบานศาลกล่าว เพื่อให้อำ�นาจ

เหนือธรรมชาติบันดาลและอำ�นวยให้ในสิ่งที่มนุษย์ปรารถนา เมื่อใดที่มนุษย์มีความไม่มั่นคงในจิตใจ หวั่นไหว

ในภาวะที่ไม่สามารถควบคุมได้ เช่น ความเจ็บป่วย มนุษย์ก็จะหันเข้าหาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผ่านการประกอบพิธีกรรม 

โดยอาศัยผู้ประกอบพิธีกรรมซึ่งเป็นบุคคลที่เป็น ผู้รู้ ผู้มีความสามารถพิเศษ เช่น หมอขวัญ หมอลำ�ผีฟ้า ปู่จาร

ย์ ฯลฯ พิธีกรรมจึงมีบทบาทสำ�คัญในการตอบสนองความต้องการและความมั่นคงทางจิตใจให้มนุษย์ เมื่อมนุษย์

ได้ประกอบพิธีกรรมแล้วก็เชื่อมั่นว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือผู้มีอำ�นาจเหนือธรรมชาติจะช่วยดลบันดาลให้ในสิ่งที่มนุษย์

ร้องขอ บรรยากาศในการประกอบพิธีกรรมจึงเป็นบรรยากาศที่ศักดิ์สิทธิ์ การประกอบพิธีกรรมก็จะกระทำ�ใน

พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ (sacred space) ในห้วงเวลาศักดิ์สิทธิ์ (sacred time) พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์จึงเป็น “พื้นที่พิเศษ” เช่น 

วัดวาอาราม  ศาลเจ้า หรือเป็นพื้นที่ที่สมมติขึ้นให้เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ มีการสมมติสัญลักษณ์แทนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ รวม

ทั้งเวลาแห่งการประกอบพิธีกรรมก็เป็น “เวลาพิเศษ” ซึ่งเป็นเวลาที่กำ�หนดเป็นการเฉพาะสำ�หรับพิธีกรรมนั้น”



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

87

พิธีกรรมเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมที่กลุ่มคนได้ปฏิบัติสืบต่อกันมาและมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับสังคมอย่าง

แนบแน่น  การประกอบพิธีกรรมเป็นส่วนสำ�คัญในสังคมวัฒนธรรมที่ปรากฏอย่างชัดเจนและยังเป็นการแสดงออก

อย่างหนึ่ง เพื่อใช้ประกอบสร้าง “พื้นที่” (Domain) ในทางสังคมอย่างเป็นรูปธรรม ซึ่งพื้นที่ในระบบสังคม

วัฒนธรรมจะถูกแบ่งออกเป็นพื้นที่ทางกายภาพ หรือพื้นที่โลกธรรมดา (profane) กับพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ในบริบทของ

พิธีกรรมทางศาสนา (Sacred) ซึ่งพื้นที่เหล่านี้ได้ถูกทำ�ให้เป็น “พื้นที่พิเศษ” ทางสังคมที่ไม่ใช่พื้นที่ตามธรรมชาติ

แต่เป็นประดิษฐกรรมทางสังคมแบบหนึ่ง (Social construct/ artifact) เป็นรูปธรรมหนึ่งของการบันทึกความ

ทรงจำ�ของสังคม (Social memory) ต่อเหตุการณ์ต่าง ๆ ลงบนพื้นที่เฉพาะนี้ (รังสรรค์  จันต๊ะ, 2552, น. 132-

133) พิธีกรรมจึงดำ�รงอยู่ในวิถีชีวิตของคนไทยไม่ว่าสังคมจะเปลี่ยนแปลงไปอย่างไรก็ตาม เมื่อใดที่ผู้คนเจ็บไข้ได้

ป่วยทำ�ให้เกิดความไม่สบายใจจึงมีการประกอบพิธีกรรมขึ้นเพื่อให้ตนเองเกิดความสบายใจ และเป็นการสืบทอด

ความเชื่อดั้งเดิมของวงศ์ตระกูล ซึ่งยังคงพบเห็นการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ อยู่ในทุกภูมิภาคของไทยในปัจจุบัน

พิธีกรรมฟ้อนผี

	 พิธีกรรมฟ้อนผีเป็นพิธีที่มีการถวายเครื่องเซ่นสังเวยต่อผีปู่ย่าตามความเชื่อของกลุ่มชาวบ้านในสังคม

วัฒนธรรมภาคเหนือประกอบด้วย จังหวัดเชียงใหม่ ลำ�พูน ลำ�ปาง เชียงราย พะเยา แพร่ และน่าน การประกอบ

พิธีกรรมมีรูปแบบคล้ายคลึงกันแต่อาจจะแตกต่างกันบ้างในรายละเอียดของพิธีกรรม แต่สิ่งสำ�คัญคือต้องมีองค์

ประกอบหลักของพิธีกรรมที่มีรูปแบบเดียวกัน ประกอบด้วย ความเชื่อ องค์พิธีกรรม ผู้ประกอบพิธีกรรมหรือเก๊าผี 

องค์ประกอบเชิงสังคม และวงเต่งถิ้ง หรือวงดนตรีปี่พาทย์พื้นบ้านล้านนา การประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีนอกจาก

การปฏิบัติตามความเชื่อดั้งเดิมแล้วยังเกิดขึ้นจากชาวบ้านมีความต้องการความมั่นคงทางจิตใจ เมื่อครั้นประสบ

ปัญหาชีวิต  มีปัญหาด้านสุขภาพแล้วทำ�การรักษาอย่างไรก็ไม่หาย มีปัญหาจากการประกอบอาชีพ การค้าขาย

ขาดทุน ชาวบ้านจึงหาทางออกด้วยการบนบานศาลกล่าวต่อผีปู่ย่าซึ่งเป็นผีบรรพบุรุษตามความเชื่อดั้งเดิม เพื่อขอ

ความช่วยเหลือ และเมื่อคำ�ขอดังกล่าวประสบผลสำ�เร็จจึงได้ร่วมกันจัดพิธีกรรมฟ้อนผีขึ้น และเรียกว่า พิธีกรรม

ฟ้อนผีมด  ผีเม็ง และผีเจ้านาย ดังที่ อานันท์  กาญจนพันธุ์ (2555, น. 130-131) กล่าวว่า “โอกาสที่มีการไหว้ผี

ปู่ย่ากันบ่อยที่สุดเห็นจะเป็นการไหว้เมื่อเวลามีลูกหลานเจ็บไข้ได้ป่วย และไหว้แก้บน  ด้วยเหตุที่เชื่อกันว่า  ผีปู่ย่า

มีอำ�นาจสามารถดลบันดาลให้เกิดทั้งคุณและโทษต่อลูกหลานขึ้นอยู่กับว่าลูกหลานมีพฤติกรรมเช่นไร หากละเลย

พิธีกรรมหรือข้อห้ามบางอย่างของตระกูลเชื่อกันว่าลูกหลานผู้นั้นจะถูกอำ�นาจของผีปู่ย่าทำ�ให้ล้มเจ็บลงจึงต้อง

แก้ไขด้วยการเลี้ยงผีเพื่อขอขมาและอ้อนวอนให้ผีปู่ย่าช่วยให้หายจากอาการเจ็บป่วยแต่ถ้าลูกหลานปฏิบัติตาม

จารีตอย่างดี  ผีปู่ย่าก็มีอำ�นาจดลบันดาลให้เกิดความอุดมสมบูรณ์และความเจริญงอกงามแก่การเพาะปลูกให้แก่

ครอบครัวลูกหลาน” 

	 พิธีกรรมฟ้อนผีอีกลักษณะหนึ่ง คือ ฟ้อนผีเจ้านายซึ่งถือว่าเป็นกลุ่มผีอารักษ์เมืองที่แตกต่างจากผีปู่ย่า

ที่เป็นผีบรรพบุรุษของแต่ละตระกูล ผีอารักษ์ (guardian spirit) เป็นผีที่ปกปักรักษาให้ความปลอดภัยกับผู้คนใน

ขอบเขตของพื้นที่ (territorial spirits) และผีวีรบุรุษ (legendary hero/ historical hero) ซึ่งอาจเป็นวิญญาณ

ของเจ้าเมืองหรือกษัตริย์ผู้มีวีรกรรมอันยิ่งใหญ่เป็นวีรบุรุษทางประวัติศาสตร์  ผีเจ้าบ้าน  ผีเจ้านาย และผีเมือง 

เป็นผีที่ให้ความคุ้มครอง หรือปกปักรักษาหมู่บ้าน สถานที่แห่งใดแห่งหนึ่งขึ้นไปจนถึงระดับเมือง ผีเหล่านี้เป็นผีที่

มีคนทรง (ศิริพร ณ ถลาง, 2555, ฉลาดชาย รมิตานนท์, 2545) 



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

88

พิธีกรรมฟ้อนผีมีองค์ประกอบที่สำ�คัญของการประกอบพิธีกรรมคือ ความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีในแต่ละขั้นตอน และ

พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ คือ ผามหรือปะรำ�พิธีสำ�หรับประกอบพิธีฟ้อนผีมด ผีเม็ง ตั้งแต่เริ่มต้นจนเสร็จพิธี และหัวใจของพิธี

ฟ้อนผีหรือพิธีฟ้อนผี คือ ความอุดมสมบูรณ์ การฟ้อน การแสดงออก การถวายเครื่องเซ่นไหว้ ล้วนเป็นสัญลักษณ์

ของความอุดมสมบูรณ์และการยังชีพ (อานันท์  กาญจนพันธุ์, 2555, น. 152-153) นอกจากนี้พิธีกรรมฟ้อนผียัง

มีหน้าที่ที่ปรากฏอย่างชัดเจน ดังที่ มาณพ  มานะแซม (2554, น. 24) กล่าวว่า พิธีกรรมการฟ้อนผีมีหน้าที่อัน

ชัดเจน (manifest function) คือ เพื่อแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว เพื่อเป็นการพบปะ

สังสรรค์รวมญาติพี่น้องของกลุ่มตระกูลที่นับถือผีเดียวกัน และทำ�ให้เกิดความสบายใจ เกิดกำ�ลังใจในการต่อสู้กับ

โรคภัยไข้เจ็บหรืออุปสรรคต่าง ๆ และหน้าที่แฝง (latent function) คือ ก่อให้เกิดการรวมกลุ่มมีการประสาน

สามัคคีกันในหมู่คณะ โดยมีกฎระเบียบของกลุ่มเป็นหลักในการปฏิบัติ  เคารพเชื่อฟังผีบรรพบุรุษที่สั่งสอนลูก

หลานผ่านทางร่างทรง หรือ“เก๊าผี” สิ่งเหล่านี้เองที่ช่วยยึดเหนี่ยวจิตใจของคนในกลุ่มที่นับถือผีเดียวกัน และทำ�ให้

เกิดการรวมตัวกันอย่างเหนียวแน่น จนส่งผลให้พิธีกรรมการฟ้อนผีสามารถดำ�รงอยู่ได้จนกระทั่งทุกวันนี้ 

ดนตรีพิธีกรรม

	 การประกอบพิธีกรรมตามความเชื่อของคนไทยและกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ส่วนใหญ่ต้องมี “ดนตรี” 

บรรเลงประกอบเสมอในลักษณะของ “ดนตรีพิธีกรรม” เช่น พิธีเสนตังบั่งหน่อ ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวโซ่ง 

(สมฤทัย เพ่งศรี, 2550) พิธีเสนตั้งบั้ง  พิธีเสนตัว  พิธีเสนขวัญ ของกลุ่มชาวไทยทรงดำ�จังหวัดนครปฐม (การุณย์ 

ด่านประดิษฐ์, 2557) พิธีเหยา ของชาวผู้ไทย (วัณณวัฒน์  เจริญไกร, 2564) พิธีกรรมมะม้วต พิธีกรรมการสื่อสาร

กับดวงวิญญาณของกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเขมร (ยโสธารา  ศิริภาประภากร และคณะ, 2564) พิธีกรรมสะเอง ของ

กลุ่มชาติพันธุ์กูย ในเขตอีสานตอนใต้ (พนาสินธุ์ ศรีวิเศษ, 2562) พิธีกรรมต่าง ๆ ดังกล่าวเป็นพิธีกรรมที่เกี่ยวกับ

ความเชื่อในการใช้ดนตรีบำ�บัดรักษาคนป่วย  ดนตรีประกอบพิธีการเลี้ยงกู่ บ้านคอนสวรรค์ จังหวัดชัยภูมิ (ปิยะ

นันท์  แนวดี และวุฒิสิทธิ์  จีระกมล, 2562) เป็นพิธีกรรมเลี้ยงผีบรรพบุรุษ และ พิธีวอญย์แฝะ หรือดนตรีในพิธี

ศพพระสงฆ์มอญ (พจณิชา ฤกษ์สมุทร, มานพ วิสุทธิแพทย์ และรุจี  ศรีสมบัติ, 2562) เป็นต้น ดนตรีพิธีกรรมของ

คนไทยและกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ล้วนแสดงถึงความสัมพันธ์ระหว่างองค์รวมของพิธีกรรมและการบรรเลงดนตรี

ประกอบที่เป็นสิ่งที่ไม่สามารถแยกส่วนจากกันได้  พิธีกรรมจำ�เป็นต้องใช้ดนตรีเป็นองค์ประกอบของการประกอบ

พิธีกรรมให้มีความสมบูรณ์และสำ�เร็จลุล่วงตามวัตถุประสงค์ของการประกอบพิธีกรรมของชาวบ้าน

	

ดนตรีพิธีกรรมฟ้อนผี

	 พิธีกรรมฟ้อนผีในสังคมวัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่ มีสองลักษณะ คือ พิธีกรรมฟ้อนผีมด - ผีเม็ง และ 

พิธีกรรมฟ้อนผีเจ้านาย ผีมดผีเม็งแสดงนัยของผีบรรพบุรุษ ส่วนผีเจ้านายแสดงนัยของผีวีรบุรุษ ดนตรีประกอบ

พิธีฟ้อนผีเป็นลักษณะของดนตรีพิธีกรรม คือ ไม่สามารถแยกส่วนของดนตรีและพิธีกรรมออกจากกันได้ ดนตรี

พิธีกรรมฟ้อนผีใช้วงดนตรีปี่พาทย์พื้นเมือง หรือ วงเต่งถิ้ง เป็นวงดนตรีหลักในการประกอบพิธีตามลำ�ดับขั้นตอน

อย่างเคร่งครัด โดยต้องบรรเลงบทเพลงต่าง ๆ อย่างถูกต้องตามความเชื่อและธรรมเนียมที่ได้ปฏิบัติสืบต่อกันมา 

ดังที่ เธียรชาย อักษรดิษฐ์ (2552, น. 82-85) กล่าวว่า 



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

89

“การจัดพิธีเลี้ยงและฟ้อนผีอย่างเต็มรูปแบบ สิ่งที่สำ�คัญและจะขาดเสียไม่ได้นอกจากเครื่องพิธีกรรมทั้งหมดแล้ว 

ก็คือ วงดนตรีปี่พาทย์ หรือเรียกว่า “วงป๊าด” เป็นผู้มีหน้าที่ประโคมและขับกล่อม  สร้างบรรยากาศในทุกขั้นตอน

ของพิธีกรรม การบรรเลงแบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ คือ การบรรเลงตามลำ�ดับขั้นตอนพิธีหลักอย่างเคร่งครัด นับ

จากเริ่มต้นจนกระทั่งเสร็จสิ้นพิธี และการบรรเลงตามบรรยากาศของการฟ้อน หมายถึง การบรรเลงเพลงที่นอก

เหนือไปจากเพลงหลักของพิธีกรรม ซึ่งในระยะหลังๆพบว่า ในบางแห่งนำ�เครื่องดนตรีสากลเข้ามาผสมผสานสอด

แทรกเพื่อสร้างบรรยากาศให้ครึกครื้น เช่น เพลงพื้นเมืองประยุกต์ และเพลงลูกทุ่ง”  

	 พิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง มีองค์ประกอบที่สำ�คัญ คือ สถานที่สำ�หรับการประกอบพิธีกรรมที่เรียกว่า 

“ผาม” และเครื่องเซ่นไหว้บูชาต่าง ๆ ต้องจัดเตรียมครบถ้วนสมบูรณ์ตามธรรมเนียมประเพณี รวมทั้งมี “เก๊าผี” 

ที่เป็นผู้มีความรู้ความสามารถในการดำ�เนินการประกอบพิธีได้อย่างถูกต้องตามลำ�ดับขั้นตอน และมี วงเต่งถิ้ง ที่

นักดนตรีสามารถบรรเลงบทเพลงต่าง ๆ ในแต่ละขั้นตอนได้อย่างถูกต้อง และชำ�นาญ เมื่อเก๊าผีต้องการให้บรรเลง

บทเพลงอะไรต้องบรรเลงได้ทันที ดังตารางตารางที่ 1



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

90

ที่มา: นิรันดร์  ภักดี (2558, น. 267-268)



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

91

วงปี่พาทย์พื้นเมือง หรือวงเต่งถิ้ง มี 2 ลักษณะ คือ วงเต่งถิ้งแบบพื้นเมือง ประกอบด้วยเครื่องดนตรี คือ ป้าดเอก 

(ระนาดเอก) ป้าดทุ้ม (ระนาดทุ้ม) ป้าดเหล็ก (ระนาดเหล็ก) ป้าดฆ้อง (ฆ้องวง) กลองเต่งถิ้ง กลองโป่งโป้ง แน

หน้อย และแนหลวง วงเต่งถิ้งแบบพื้นเมืองนิยมใช้บรรเลงในพิธีฟ้อนผีมดผีเม็ง เน้นการบรรเลงบทเพลงพื้นเมือง 

และบทเพลงลูกทุ่งในช่วงของการฟ้อนปล่อย และวงเต่งถิ้งแบบประยุกต์ คือ การนำ�เอาเครื่องดนตรีพื้นบ้านเป็น

เครื่องดนตรีหลักประสมวงกับเครื่องดนตรีสากล คือ กลองชุด  กีตาร์ไฟฟ้า กีตาร์เบส คีย์บอร์ด กลองบรองโก้ 

และกลองทอมบา สามารถบรรเลงได้ทั้งบทเพลงพื้นเมืองแบบดั้งเดิม คือ บรรเลงเฉพาะเครื่องดนตรีพื้นเมือง และ

บรรเลงบทเพลงลูกทุ่งในลักษณะของวงดนตรีประยุกต์ วงเต่งถิ้งแบบประยุกต์ส่วนใหญ่มีเครื่องขยายเสียงขนาด

ใหญ่และใช้เครื่องผสมเสียง (Mixer) สำ�หรับควบคุมระบบเสียง โดยนิยมใช้บรรเลงในพิธีฟ้อนผีเจ้านาย วงเต่งถิ้ง

ทั้งสองลักษณะเป็นดนตรีพิธีกรรม  ถ้าหากนักวิจัยมีความสนใจศึกษาวิจัยก็ไม่ควรแยกออกจากกันแล้วอธิบายว่า

ดนตรีมีคุณลักษณะอย่างไร และพิธีกรรมมีขั้นตอนอย่างไรเท่านั้น แต่ควรอธิบาย และวิเคราะห์ถึงความสัมพันธ์

ของทั้งดนตรีและพิธีกรรม เนื่องจากพิธีกรรมมีทั้งดนตรีและพิธีกรรมเป็นองค์ประกอบที่สำ�คัญเกื้อหนุนซึ่งกัน

และกัน และแสดงความสัมพันธ์กันหลายประการ ดังที่ผู้เขียนได้ศึกษาวิจัยเรื่องดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผีมีความ

สัมพันธ์กันหลายประการ คือ ความสัมพันธ์ในด้านความเชื่อ ความสัมพันธ์ด้านบทบาทของนักดนตรี และบทบาท

ของดนตรีต่อการกระตุ้นให้เกิดภาวะการเข้าสู่ภวังค์ของร่างทรง ดังรายละเอียด ดังนี้

ความสัมพันธ์ในด้านความเชื่อ

	 ความสัมพันธ์ของดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผีด้านความเชื่อ คือ กรอบมโนทัศน์เรื่อง “ครูกลอง” นัก

ดนตรีวงเต่งถิ้ง มีกรอบมโนทัศน์ความเชื่อต่อครูกลองว่ามีอำ�นาจในการปกป้องคุ้มครอง และช่วยเกื้อหนุนให้นัก

ดนตรีมีความสุขสบาย ในขณะที่พิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็งเกิดจากกรอบมโนทัศน์ความเชื่อต่ออำ�นาจของผีปู่ย่าที่

ช่วยปกป้องคุ้มครองลูกหลานให้มีความสุขความเจริญในการดำ�เนินชีวิต และพิธีกรรมฟ้อนผีเจ้านายมีกรอบมโน

ทัศน์ความเชื่อต่อองค์เทพที่มาเข้าทรงทำ�ให้ตนเองมีชีวิตที่สุขสบาย จากกรอบมโนทัศน์ของนักดนตรีวงเต่งถิ้งและ

พิธีกรรมฟ้อนผีได้แสดงความสัมพันธ์ระหว่างกัน คือ มีมโนทัศน์ความเชื่อในระบบจินตนาการร่วมเดียวกัน คือ เก๊

าผี  และร่างทรงต่างให้ความสำ�คัญ  ให้ความเคารพ และมีความเชื่อต่ออำ�นาจของ “ครูกลอง” ในขณะที่กลุ่มนัก

ดนตรีก็แสดงออกถึงความเคารพนับถือต่ออำ�นาจผีปู่ย่า รวมทั้งอำ�นาจขององค์เทพผีเจ้านายจนทำ�ให้เกิดความ

สัมพันธ์ในการอุปถัมภ์ระหว่างม้าขี่ร่างทรงกับกลุ่มนักดนตรีวงเต่งถิ้ง  มโนทัศน์ความเชื่อเรื่อง “ครูกลอง” จึงเป็น

ศูนย์กลางของความเชื่อของนักดนตรี  เก๊าผี และร่างทรง ซึ่งทุกคนต่างแสดงความเคารพกราบไหว้ก่อนการเริ่ม

พิธีกรรมในแต่ละขั้นตอน เป็นความสัมพันธ์ที่แสดงออกให้เห็นอย่างเป็นรูปธรรมในพิธีฟ้อนผี

ความสัมพันธ์ด้านบทบาทของนักดนตรี  

	 พิธีกรรมฟ้อนผีนักดนตรีวงเต่งถิ้งมีบทบาทสำ�คัญอย่างมาก ถ้าหากขาดนักดนตรีการประกอบพิธีกรรม

ไม่สามารถดำ�เนินการได้เนื่องจากตัวแทนนักดนตรีอาวุโสต้องมีหน้าที่ในการผูกผ้าห้อยหรือผ้าจ่อง  ผ้าเทิง  ผ้า

แว้ง  และการบูชาเจ้าที่ รวมทั้งการกล่าวเชิญผีปู่ย่าให้มาร่วมงานฟ้อนกับลูกหลานโดยผ่านทางผ้าห้อย การ

ประกอบพิธีฟ้อนผีมดผีเม็งมี “ผ้าห้อย” เป็นสิ่งที่แสดงถึงการสื่อสารระหว่างผีปู่ย่า และเก๊าผีรวมทั้งลูกหลาน นัก

ดนตรีอาวุโสเป็นผู้ทำ�หน้าที่มัดผ้าห้อยพร้อมทั้งกล่าวเชิญผีปู่ย่าให้มาร่วมในพิธีจึงเป็นขั้นตอนที่สำ�คัญที่สุดในการ



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

92

เริ่มต้นพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง นอกจากนี้นักดนตรียังมีบทบาทในการเป็นผู้เสี่ยงทายไก่ และเสี่ยงทายน้ำ�ตาเทียน

ชัย ซึ่งเป็นพิธีที่ลูกหลานมีความเชื่อและมักนำ�ผลการเสี่ยงทายไปเป็นแนวทางสำ�หรับการปฏิบัติตนเพื่อสร้างความ

สัมพันธ์ภายในสายผีวงศ์ตระกูล รวมทั้งเป็นการป้องกันหรือเตือนสติลูกหลานในกรณีคำ�เสี่ยงทายที่ส่งผลต่อการ

ดำ�เนินชีวิต บทบาทการเป็นผู้พิจารณาการเสี่ยงทายคล้ายหมอดูแสดงถึงการเป็นผู้ที่กลุ่มสายผีวงศ์ตระกูลเห็น

ว่านักดนตรีอาวุโสเป็นผู้ที่มีความน่าเชื่อถือและเป็นผู้นำ�จึงมีบทบาทสำ�คัญในขั้นตอนที่สำ�คัญของการประกอบ

พิธีกรรม และบทบาทหลักที่สำ�คัญของนักดนตรี คือ การบรรเลงบทเพลงต่าง ๆ ประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีมดผี

เม็งที่ต้องถูกต้องตามขั้นตอนอย่างเคร่งครัดตามตารางที่ 1 โดยนิยมใช้วงเต่งถิ้งแบบพื้นเมือง บรรเลงบทเพลง 

เช่น เพลงฉัตร เพลงผีมดลงข่วง  เพลงกุลา เพลงผีมดห้อยผ้า เพลงมวย เป็นต้น และช่วงการฟ้อนปล่อยสามารถ

บทเพลงลูกทุ่งยอดนิยมทั่วไป จนสุดท้ายเมื่อการประกอบพิธีเสร็จสิ้น ตัวแทนนักดนตรีอาวุโสต้องเป็นผู้ที่แก้ผ้า

ห้อยที่ผูกไว้ตอนเริ่มพิธี และแกะหลังคาผามที่ใช้ประกอบพิธีก่อนที่ชาวบ้านจะช่วยกันรื้อถอนให้แล้วเสร็จในวัน

งาน 

 
ผ้าห้อยหรือผ้าจ่อง หมายถึง ผ้าห้อยสำ�หรับเก๊าผี สำ�หรับประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง 

ผ้าเทิง หมายถึง ผ้าที่ผูกด้านใต้หลังคาผาม คล้ายเป็นเพดาน 

ผ้าแว้ง หมายถึง ผ้าที่ผูกล้อมระหว่างเสาผามด้านบน

บทบาทของดนตรีต่อการกระตุ้นให้เกิดภาวะเข้าสู่ภวังค์

	 การบรรเลงวงเต่งถิ้งมีบทบาทต่อการกระตุ้นให้เกิดภาวการณ์เข้าสู่ภวังค์ (Trance) ของเก๊าผี และร่าง

ทรงองค์เทพ  การประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็งและผีเจ้านาย มีหลายช่วงเวลาที่เก๊าผี ลูกหลาน และร่างทรง 

เข้าสู่ภวังค์ได้หลายลักษณะ คือ การห้อยผ้าในผามจากการห้อยโหนผ้าและหมุนตัวอย่างรวดเร็วไปมาจนทำ�ให้

เกิดอาการมึนงงแล้วเข้าสู่ภวังค์  การฟ้อนดาบและการฟ้อนกิ่งดอกแก้ว เสียงกลองเต่งถิ้ง และการเข้าสู่ภวังค์จาก

การกระตุ้นขององค์ประกอบดนตรี คือ การเร่งอัตราความเร็วของการบรรเลง การเน้นเสียงเครื่องดนตรีให้เสียงดัง 

และการซ้ำ�กระสวนทำ�นองและกระสวนจังหวะ

  	 พิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง และผีเจ้านาย เก๊าผีปู่ย่าและร่างทรงต่างเกิดภาวะการเข้าสู่ภวังค์ด้วยวิธีการ

ที่แตกต่างกัน  จากการศึกษาของ Gilbert Rouget (1985, น. 10-11) กล่าวว่า “ภาวะการเข้าสู่ภวังค์มักเกิด

ขึ้นจากการเคลื่อนไหว หรือการเต้น (Movement) การได้ยินเสียง (Noise) เกิดขึ้นในที่ที่มีผู้คนจำ�นวนมาก (In 

company) เกิดจากภาวะวิกฤต (Crisis) เกิดจากการกระตุ้นเกี่ยวกับระบบการรับรู้ หรือระบบประสาท (Senso-

ry overstimulation) มีภาวะสูญเสียความทรงจำ� (Amnesia) และอาจจะมีการกระตุ้นให้เข้าสู่ภวังค์โดยการดื่ม

เครื่องดื่มบางชนิด (Drink) การเต้นรำ�อย่างไร้รูปแบบ และเสียงกลองที่ดังอึกทึกครึกโครม” และสิ่งที่สำ�คัญ คือ 

“การเข้าสู่ภวังค์ (entry to trance) ในขณะเข้าร่วมในพิธีกรรมต่าง ๆ ไม่ว่ากรณีใดส่วนใหญ่มักเกี่ยวข้องสัมพันธ์

กับ “ดนตรี” ไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง ระหว่างเพลงร้อง หรือเพลงบรรเลง” (Gilbert Rouget: 1985, น. 49) จากคำ�

อธิบายดังกล่าว ดนตรีพิธีกรรมมีบทบาทสำ�คัญที่จะทำ�ให้ร่างทรงเข้าสู่ภวังค์ได้มากที่สุด และเมื่อรวมกับปัจจัยอื่น 

ๆ ในขณะการประกอบพิธีฟ้อนผี เช่น การฟ้อนรำ� การอยู่ท่ามกลางพิธีที่มีเสียงดังและมีผู้คนจำ�นวนมาก การกระ

ตุ้นระบบประสาทจากการห้อยผ้า และการดื่มเครื่องดื่มแอลกอฮอล์ เป็นต้น จึงเป็นต้นเหตุของการเข้าสู่ภวังค์ของ



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

93

เก๊าผีและร่างทรง

	 ดนตรีและพิธีกรรมมีความสัมพันธ์กันหลายด้าน คือ ด้านสังคม วัฒนธรรมและความเชื่อ  ที่เป็นความ

สัมพันธ์เป็นองค์รวมโดยไม่สามารถแยกออกจากกันได้  ในส่วนของคุณสมบัติเด่นทางดนตรีที่แสดงความสัมพันธ์

กับการประกอบพิธีกรรม มีรายละเอียดดังที่  ประสิทธิ์  เลียวสิริพงศ์ (2559, น. 209-210) กล่าวว่า 

“ดนตรีเป็นหนึ่งในบรรดาสถาบันสำ�แดงตนของสังคม  (Expressive Institute) และมักสำ�แดงลักษณะเฉพาะได้

ชัดเจนมากแม้ว่าจะเป็นนามธรรมที่สุดก็ตาม ดนตรีเกิดจากเสียง  ซึ่งแต่ละหน่วยเสียงมีคุณสมบัติทางวิทยาศาสตร์

ติดตัวทันที 4 อย่าง โดย 3 อย่างแรกเป็นคุณสมบัติที่สามารถวัดค่าได้ คือ 

	 1) เสียงทุกเสียงมีระดับเสียง (Pitch) ซึ่งเกิดจากความสั่นสะเทือนของวัตถุที่เป็นต้นกำ�เนิดเสียงแล้ว

เกิดเป็นคลื่นที่มีความถี่ส่งผ่านทางอากาศ

	 2) เสียงทุกเสียงมีความยาว (Duration) ของเวลาที่สั่นสะเทือนก่อนจะจางหายไป

	 3) เสียงทุกเสียงมีความเข้ม (Intensity) หรือความดัง

	 4) เสียงทุกเสียงมีสีสันของเสียง (Timbre หรือ Tone color) ซึ่งขึ้นกับสิ่งที่เป็นต้นกำ�เนิดเสียง 

คุณสมบัติข้อนี้ไม่มีหน่วยวัดเป็นตัวเลขเพราะรับรู้ด้วยความรู้สึกของผู้ฟัง”

	 คุณสมบัติของดนตรีดังกล่าวเป็นหลักสากลของดนตรีทุกประเภททั้งดนตรีสากล และดนตรีพื้นบ้าน  

โดยเฉพาะเสียงจากเครื่องดนตรีประกอบจังหวะ (Percussion) เช่น เสียงกลอง  มีอานุภาพที่สามารถกระตุ้น

ระบบประสาทการรับรู้ของมนุษย์ในทางกายภาพทำ�ให้เกิดความรู้สึกคึกคักกระฉับกระเฉง  ส่วนเครื่องดนตรีที่

ดำ�เนินทำ�นองมีผลกระทบต่อจิตใจให้เกิดความรู้สึกอิ่มเอมเป็นสุข หรือโศกเศร้าเสียใจได้  การประกอบพิธีฟ้อนผี

วงเต่งถิ้ง บรรเลงบทเพลงต่าง ๆ นอกจากช่วยสร้างบรรยากาศให้คึกคักสนุกสนานแล้วยังสร้างความศักดิ์สิทธิ์แก่

พิธีกรรม รวมทั้งช่วยกระตุ้นให้ร่างทรงเข้าสู่ภวังค์ได้หลายกรณี เช่น การห้อยผ้า และเสียงกลองเต่งถิ้ง เป็นต้น 

การห้อยผ้า  

	 พิธีกรรมฟ้อนผีมด ผีเม็ง ตามธรรมเนียมดั้งเดิมมีการผูกผ้าห้อยโดยตัวแทนนักดนตรีอาวุโสเป็นผู้ทำ�

หน้าที่ผูกผ้าห้อยติดกับคานด้านบนตรงกลางผาม การเริ่มต้นประกอบพิธีเริ่มจากพิธีเชิญผีปู่ย่าจากหิ้งผีปู่ย่า หรือ

หอผีปู่ย่ามายังหิ้งผีในผามแล้วเก๊าผีจึงเริ่มห้อยผ้ากลางผามโดยค่อย ๆ โยกไปมา และหมุนตัวตามจังหวะการ

บรรเลงเพลงผีมดลงข่วง หรือเพลงมวย  เก๊าผีก็จับผ้าห้อยหมุนตัววนกลับไปกลับมาตามเสียงของการบรรเลง

จนเข้าสู่ภวังค์  จึงดำ�เนินการประกอบพิธีกรรมแต่ละช่วงไปตามลำ�ดับ การห้อยผ้าอีกช่วงหนึ่ง คือ ช่วง “ฟ้อน

ปล่อยและเข้าผ้าห้อยผี” เป็นช่วงที่ลูกหลาน และญาติพี่น้องที่มาร่วมงานจะได้มีส่วนร่วมห้อยผ้า โดยช่วงแรกได้

ฟ้อนร่วมกันที่ลานต้นดอกแก้วหน้าผามแล้วจึงมีญาติผู้ใหญ่ได้นำ�ลูกหลานญาติพี่น้องมาร่วมห้อยผ้าในผาม วงเต่ง

ถิ้งบรรเลงเพลงผีมดลงข่วง ซึ่งเป็นบทเพลงที่มีจังหวะเร็วคึกคักสนุกสนาน  การเริ่มต้นห้อยผ้าเริ่มจากการให้ลูก

หลานจับผ้าปิดคลุมหน้าแล้วกลุ่มญาติก็ช่วยกันแกว่ง และหมุนตัวลูกหลานอย่างรุนแรงให้ห้อยวนไปมาอยู่ในผาม

ท่ามกลางจังหวะดนตรีที่เร่งเร้าเสียงดังอึกทึกจนลูกหลานที่ห้อยผ้าเข้าสู่ภวังค์  จากนั้นก็นำ�ลูกหลานคนต่อไปเข้า

มาห้อยผ้าจนเข้าสู่ภวังค์ในลักษณะเดียวกัน  ลักษณะของการห้อยผ้าโดยการหมุนตัวอย่างรวดเร็วส่งผลต่อการ

รบกวนระบบประสาทในสมองส่วนหน้า (Frontal Lobe) ที่มีหน้าที่ควบคุมการเคลื่อนไหวของมนุษย์  เมื่อได้รับ

การกระตุ้นอย่างต่อเนื่องจึงทำ�ให้เกิดอาการมึนงง ทรงตัวไม่อยู่ และควบคุมตัวเองไม่ได้เป็นภาวะการเข้าสู่ภวังค์



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

94

ชั่วขณะ อีกทั้งยังได้รับการกระตุ้นจากเสียงดนตรีจากวงเต่งถิ้งที่ส่งผลทำ�ให้ลูกหลานเข้าสู่ภวังค์ได้ 

เสียงกลองเต่งถิ้ง 

	 กลองเต่งถิ้งเป็นกลองที่เป็นเสียงหลักในวงเต่งถิ้ง  ในการตีมีเสียงดัง “เต่ง – ถิ้ง” ชัดเจนที่สุด  นัก

ดนตรีจึงเรียกชื่อว่า “กลองเต่งถิ้ง”และวงดนตรีเรียกว่า “วงเต่งถิ้ง” ซึ่งมีบทบาทสำ�คัญสำ�หรับการบรรเลงในงาน

ประเพณี และพิธีกรรมต่าง ๆ ในสังคมวัฒนธรรมล้านนามานาน โดยเฉพาะบทบาทการบรรเลงประกอบพิธีกรรม

ฟ้อนผีมดผีเม็งที่เป็นองค์ประกอบที่สำ�คัญที่ขาดไม่ได้ การบรรเลงวงเต่งถิ้งมีธรรมเนียมปฏิบัติคือการจัดวางเครื่อง

ดนตรีให้อยู่ชิดกับหิ้งผีในผาม  ทำ�ให้เสียงจากการบรรเลงเสียงจึงดังก้องอยู่ภายในผาม และปริมณฑลของพิธี จาก

การวิจัยของผู้เขียนพบว่าการประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีเม็งในช่วงการฟ้อนปล่อยและเข้าผ้าเข้าผี มีหญิงสาวลูก

หลานของเจ้าภาพได้เข้าห้อยผ้าจนเข้าสู่ภวังค์แล้วญาติจึงพาออกมาฟ้อนร่วมกับกลุ่มญาติตามปกติที่ต้นดอกแก้ว 

พอเริ่มได้สติก็ไปนั่งพักในเต็นท์  ในระหว่างนั้นญาติคนอื่น ๆ ก็เข้าห้อยผ้าโดยวงเต่งถิ้งบรรเลงเพลงผีมดห้อยผ้า  

มีการเร่งอัตราจังหวะให้เร็วขึ้น และเน้นเสียงให้ดังเพิ่มขึ้น ๆ ปรากฏว่าหญิงสาวคนเดิมที่นั่งพัก และออกจากภวังค์

แล้ว อยู่ ๆ ก็กลับเข้าสู่ภวังค์อีกครั้งโดยโห่ร้องเสียงดังแล้ววิ่งเข้ามาฟ้อนในผามอีกครั้ง ทั้ง ๆ ที่ไม่ได้เข้าห้อยผ้าที่

สามารถทำ�ให้เข้าสู่ภวังค์เกิดอาการมึนงงได้ง่ายกว่าแต่ในกรณีนี้เกิดจากการได้ยินเสียงกลองเต่งถิ้งกระตุ้นจนเข้าสู่

ภวังค์ ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของ Gilbert Rouget (1985, น. 317) กล่าวว่า “เสียงดนตรี  เสียงกลอง  เสียง

ร้อง และการเต้นรำ� สามารถทำ�ให้คนเข้าสู่ภวังค์ได้” และจากการวิเคราะห์คุณลักษณะทางดนตรีของกลองเต่ง

ถิ้งบทเพลงผีมดลงข่วง ซึ่งใช้บรรเลงในขณะที่ลูกหลานห้อยผ้า พบว่ามีการบรรเลงกระสวนจังหวะที่ชัดเจน และ

ซ้ำ� ๆ กัน  โดยเฉพาะการเน้นเสียงจังหวะตกที่ 1 เมื่อพิจารณาในเชิงจิตวิทยาดนตรีเมื่อได้ฟังกระสวนจังหวะซ้ำ� 

ๆ กันหลายรอบ คุณลักษณะทางดนตรีในลักษณะนี้เป็นทั้งการกระตุ้นทางกาย และทางจิตใจสามารถทำ�ให้ผู้ฟัง

เกิดสมาธิได้ ดังโน้ตตัวอย่างจากบทเพลง “ผีมดลงข่วง” บรรเลงประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีโดยวงเต่งถิ้งคณะหัวฝาย

สามัคคี และถอดโน้ตโดยผู้เขียน

	 การบรรเลงกระสวนจังหวะวงเต่งถิ้งบทเพลงผีมดลงข่วง นิยมใช้บรรเลงเมื่อญาติพี่น้องได้นำ�ตัวแทน

ลูกหลานมาห้อยผ้า โดยโยกไกวตามกระสวนจังหวะเพลงที่เร็วขึ้น ๆ ในขณะที่นักดนตรีตีกลองเต่งถิ้งโดยเน้นทุก

จังหวะตก และเร่งอัตราจังหวะโดยการแบ่งค่าตัวโน้ตให้มีความถี่มากขึ้น จากการสังเกตเมื่อนักดนตรีตีกลองโดย

การเน้นเสียงซ้ำ� ๆ กัน หลายครั้ง ด้วยกลองเต่งถิ้งที่มีเสียงดัง  มีการเร่งเร้าอัตราจังหวะ และกระชับอัตราจังหวะ

ให้ถี่มากขึ้น และค่อย ๆ เพิ่มความเร็วขึ้นในช่วงที่ลูกหลานกำ�ลังห้อยผ้าที่หมุนตัวอย่างรวดเร็ว และไกวไปมาจน

กระทั่งลูกหลานเข้าสู่ภวังค์ จากนั้นวงดนตรีจึงผ่อนอัตราจังหวะลงหรือมีการเปลี่ยนบทเพลง แต่หากมีลูกหลาน

คนอื่นเข้ามาห้อยผ้าอีกจึงเปลี่ยนมาบรรเลงบทเพลงผีมดลงข่วงอีกครั้ง และนักดนตรีตีกลองเต่งถิ้งโดยการเน้น

จังหวะซ้ำ� ๆ และเพิ่มความถี่อัตราตัวโน้ตเพิ่มขึ้น  ดังโน้ตตัวอย่างจากบทเพลง “ผีมดลงข่วง” บรรเลงประกอบ



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

95

พิธีกรรมฟ้อนผี โดยวงเต่งถิ้งคณะหัวฝายสามัคคี และถอดโน้ตโดยผู้เขียน	

คุณลักษณะทางดนตรีที่นำ�เข้าสู่ภวังค์

	 เสียงดนตรีจากการบรรเลงประกอบพิธีฟ้อนผีทำ�ให้เก๊าผีมดผีเม็ง และร่างทรงผีเจ้านายเข้าสู่ภวังค์

ได้ ดังที่ Rouget, G. (1985, น.10) กล่าวว่า “ภาวะการเข้าสู่ภวังค์มักจะเกิดขึ้นเมื่อระบบการรับรู้ของมนุษย์ได้

รับการกระตุ้นจากเสียง (noise) ดนตรี (music) กลิ่น (smells) และการทำ�ให้รู้สึกตื่นเต้น กระวนกระวาย หรือ

ความกังวล (agitation)” จากคำ�พูดดังกล่าวสัมพันธ์กับการประกอบพิธีฟ้อนผีที่ใช้วงเต่งถิ้งบรรเลงบทเพลงต่าง 

ๆ ที่มีเสียงดังอึกทึกคึกโครม  มีกลิ่นธูปเทียน และกลิ่นอาหารเครื่องสังเวย ที่ใช้ประกอบพิธี โดยเฉพาะการห้อย

ผ้าที่ต้องหมุนตัววนกลับไปกลับมาอย่างรวดเร็วหลาย ๆ รอบย่อมทำ�ให้เก๊าผีเกิดความรู้สึกมึนงงกระวนกระวาย

ใจ  สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้สามารถทำ�เข้าสู่ภวังค์ได้ในระหว่างการประกอบพิธี  และถ้ามุ่งเน้นถึงคุณลักษณะทางดนตรี

ที่สามารถทำ�ให้ร่างทรงเข้าสู่ภวังค์ได้ ดังที่ Rouget, Gilbert (1985, น. 82-83) ได้อธิบายเพิ่มเติม คือ 

“ลักษณะทางดนตรีที่ใช้ประกอบพิธีกรรมจากกลุ่มที่มีการเร่งอัตราจังหวะให้เร็วขึ้น (accelerando) การเพิ่ม

ระดับความเข้มของเสียงดนตรี (intensification of sound) และการเพิ่มความดังของระดับเสียง (crescendo) 

ในขณะบรรเลง  เพลงร้องก็ขับร้องให้ดังที่สุด  การบรรเลงก็บรรเลงให้เสียงดังที่สุดเท่าที่จะทำ�ได้ (as loud as it 

could) และการบรรเลงแนวดำ�เนินทำ�นองจากเครื่องดนตรีต่าง ๆ ในลักษณะลีลาเหมือนการท่องมนต์คาถาที่มี

การเน้นเสียงแบบการกระแทกเสียงอย่างฉับพลัน (Sforzando) สิ่ง เหล่านี้ล้วนทำ�ให้ร่างทรงเข้าสู่ภวังค์ได้  โดย

เฉพาะเสียงกลองที่มีเสียงดัง และทรงพลังมากที่สุด”

	 จากการวิเคราะห์คุณลักษณะทางดนตรีของวงเต่งถิ้งที่บรรเลงประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีจากงานวิจัย

ของผู้เขียน  พบว่าคุณลักษณะทางดนตรีที่ทำ�ให้ร่างทรงเข้าสู่ภวังค์ คือ การเร่งอัตราความเร็ว  รูปแบบการ

บรรเลงที่มีการเพิ่มความเข้มของเสียงดนตรี  การบรรเลงให้เสียงดัง  และการเน้นเสียงให้ดังอย่างฉับพลัน  ดังราย

ละเอียดการศึกษาของ นิรันดร์ ภักดี (2558, น. 278-284) ดังนี้ 

1) การเร่งอัตราความเร็ว

	 การบรรเลงของวงเต่งถิ้งในการประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็งเมื่อวิเคราะห์อัตราความเร็วพบ

ว่า  เมื่อเริ่มต้นการประกอบพิธี  วงเต่งถิ้งบรรเลงบทเพลงผีมดลงข่วงด้วยอัตราความเร็วประมาณ M.M. = 136 

– 142 แล้วบรรเลงโดยควบคุมความเร็วอย่างต่อเนื่องถึงช่วงกลางของการบรรเลงจึงค่อย ๆ เร่งอัตราจังหวะให้

เร็วขึ้น ๆ  เก๊าผี หรือลูกหลานที่ห้อยผ้าก็โยกตัวจับผ้าหมุนตัวให้มีความเร็วเพิ่มมากขึ้นตามการเร่งเร้าของอัตรา

จังหวะที่รวดเร็วจนเข้าสู่ภวังค์ ซึ่งมีอัตราความเร็วประมาณ M.M. = 148 – 152 และการประกอบพิธีกรรมฟ้อน

ผีเจ้านาย  ในช่วงการฟ้อนดาบของร่างทรง  การบรรเลงเพลงฟายครู มีอัตราความเร็ว M.M. = 70 – 72 ซึ่งร่าง

ทรงเริ่มต้นการฟ้อนดาบด้วยลีลาอ่อนช้อยสวยงาม  เมื่อถึงท่อนสุดท้ายของเพลงนักดนตรีจึงได้เร่งอัตราความเร็ว

เป็น M.M. = 130 – 136 ร่างทรงก็เร่งจังหวะการฟ้อนตามอัตราความเร็วของจังหวะกลอง แล้วบรรเลงต่อด้วย



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

96

บทเพลงผีมดห้อยผ้า หรือเพลงมวย ที่อัตราความเร็ว M.M. = 144 – 154 ร่างทรงผีเจ้านายก็เริ่มใช้ดาบปาด และ

ฟันไปตามแขนขารวมทั้งส่วนต่าง ๆ ของร่างกายตนเอง สุดท้ายนักดนตรียังได้เร่งอัตราความเร็วให้เพิ่มขึ้นเป็น 

M.M = 156 – 160   ร่างทรงก็ใช้ปลายดาบหันเข้าหาลำ�ตัวแล้วกดด้ามดาบให้ส่วนปลายแทงเข้าหาตัวเองพร้อม

กับเสียงเพลงที่เร่งเร้าและเสียงดัง  ปรากฏว่าดาบงอจนเป็นรูปตัวยู (U) ทั้งสองด้าม  ส่วนร่างทรงไม่ได้รับบาดเจ็บ 

หรือมีบาดแผลใดใดบนร่างกาย จากนั้นนักดนตรีจึงค่อย ๆ ทอดจังหวะลงจบเพลง การเข้าสู่ภวังค์ในขณะห้อย

ผ้า และช่วงการฟ้อนดาบของร่างทรงในลักษณะของการทำ�ร้ายตนเองเพื่อแสดงถึงอิทธิฤทธิ์และความขลังของร่าง

ทรง มีส่วนจากการเร่งเร้าจากบทเพลงที่ค่อย ๆ เร่งจังหวะให้เร็วขึ้น ๆ เป็นส่วนในการกระตุ้นให้เก๊าผีและร่างทรง

เข้าสู่ภวังค์

	 2) รูปแบบการบรรเลงวงเต่งถิ้ง

	 วงเต่งถิ้ง  เป็นวงดนตรีที่ประสมวงจากเครื่องดนตรีประเภทเครื่องตี และเครื่องประกอบจังหวะเป็น

หลักซึ่งตามธรรมชาติเป็นเครื่องดนตรีที่มีเสียงดังและมีระดับความเข้มเสียงที่สูง และเครื่องเป่า คือ แนหน้อยและ

แนหลวง ที่มีเสียงดังและมีระดับเสียงสูงที่แหลมบาดหูทำ�ให้ได้ยินชัดเจนและโดดเด่นในวงเต่งถิ้ง เนื่องจากมีสีสัน

ของเสียงที่มีลักษณะเฉพาะตัว อีกทั้งการบรรเลงที่นิยมเป่าลากเสียงยาวต่อเนื่องกัน เมื่อการบรรเลงบทเพลงที่มี

จังหวะคึกคักสนุกสนานก็ยิ่งทำ�ให้มีเสียงที่อึกทึกครึกโครม ในขณะที่กลองเต่งถิ้ง เป็นกลองที่มีเสียงดังครอบคลุม

ทั่วบริเวณพิธี อีกทั้งเมื่อได้บรรเลงอยู่ภายในผามที่มีหลังคาค่อนข้างต่ำ�คลุมไว้ทั้งหมดก็ยิ่งมีความเข้มของเสียงเพิ่ม

มากขึ้นก็ยิ่งเพิ่มบรรยากาศความสนุกสนานในขณะบรรเลงนักดนตรีมักเพิ่มเติมเทคนิคการบรรเลงต่าง ๆ เช่น การ

เน้นเสียงกลองซ้ำ� ๆ ต่อกันเป็นท่อนยาว การบรรเลงให้เสียงดังเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ และการบรรเลงให้เสียงดังขึ้นอย่าง

ฉับพลัน การบรรเลงต่าง ๆ ดังกล่าวสามารถสร้างแรงกระตุ้นต่อผู้เข้าร่วมพิธีกรรมฟ้อนผี ซึ่งตามหลักจิตวิทยา

ดนตรีมนุษย์จะตอบสนองต่อเสียงดนตรีสองด้านเสมอ คือ การตอบสนองทางกาย (Physical response) กับ

การตอบสนองทางจิตวิญญาณ (Spiritual response) การตอบสนองจะเน้นหนักไปด้านใดด้านหนึ่งมากน้อย

เพียงใดขึ้นกับการเลือกเน้นองค์ประกอบดนตรี ถ้าเน้นลีลาจังหวะที่เร็วและมีเสียงดังจะเร่งเร้าการตอบสนองทาง

กายมากกว่าทางจิต (ประสิทธิ์  เลียวสิริพงศ์, 2558, น. 160) วงเต่งถิ้งมีเครื่องดนตรีประเภทเครื่องตี และเครื่อง

ประกอบจังหวะที่ช่วยกระตุ้นในทางกายภาพของมนุษย์อยู่แล้วเมื่อมีการเพิ่มระดับเสียง  และการเร่งอัตราจังหวะ

ให้เร็วขึ้น จึงทำ�ให้ระหว่างการการห้อยผ้า  และการฟ้อนดาบ ด้วยพลังเสียงที่มีอำ�นาจจึงทำ�ให้เก๊าผี และลูกหลาน

ญาติพี่น้องเข้าสู่ภวังค์ได้  ส่วนวงเต่งถิ้งแบบประยุกต์ที่มีเครื่องดนตรีสากลประสมวงร่วมด้วย และยังมีเครื่องขยาย

เสียงช่วยขยายเสียงเครื่องดนตรีทุกเครื่องก็ยิ่งมีระดับเสียงที่ดังกระหึ่มมากขึ้นไปอีกราวกับเสียงของเวทีคอนเสิร์ต 

จึงทำ�ให้บรรยากาศการฟ้อนมีความคึกคักสนุกสนานส่งผลให้ร่างทรงที่มาร่วมงานต่างเข้าสู่ภวังค์ได้โดยง่าย  

	 3) การซ้ำ�กระสวนทำ�นอง

	 การบรรเลงวงเต่งถิ้งในพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง  มีบทเพลงที่ดำ�เนินแนวดำ�เนินทำ�นองหลายรูปแบบ 

การซ้ำ�กระสวนทำ�นองเป็นลักษณะเด่นรูปแบบหนึ่ง ซึ่งจากการศึกษาของ Humphrey (1996) ได้อธิบายถึง

บทเพลงที่ใช้การซ้ำ�ทำ�นอง ซ้ำ�กระสวนจังหวะ และบรรเลงวนซ้ำ�ไปมาหลายรอบทำ�ให้เกิดพลังต่อร่างทรง และส่ง

ผลต่อการใช้ดนตรีสำ�หรับการบำ�บัด กล่าวว่า 

“บทเพลงที่มีการซ้ำ�ทำ�นอง และจังหวะสั้น ๆ วนซ้ำ�หลาย ๆ รอบ เป็นองค์ประกอบที่สำ�คัญของกลุ่มร่างทรง

หมอผี  โดยเฉพาะบทเพลงที่มีท่อนสร้อย (Refrains) คือ ใช้การซ้ำ�ทำ�นอง และจังหวะสั้น ๆ ช่วยให้กลุ่มของผู้



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

97

ฟังสามารถขับร้องตามได้ ซึ่งมีความจำ�เป็นสำ�หรับเพิ่มพลังแก่ร่างทรงหมอผี การเข้าสู่การเป็นร่างทรงหมอผีเริ่ม

ต้นด้วยการสูบสมุนไพรศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งทำ�ให้เกิดภาวะไร้สติแล้วจึงมีวิญญาณอื่นเข้าสิงแทน จากนั้นร่างทรงหมอผีจึง

เริ่มร้องเพลงจากคำ�ร้อง ทำ�นอง และกระสวนจังหวะที่ซ้ำ� ๆ กัน ให้เสียงดังที่สุด  ในขณะที่ตัวของร่างทรงก็สั่นอยู่

ตลอดเวลา พร้อมทั้งการเต้นรำ�อย่างรุนแรง มีความคึกคักสนุกสนาน หลังจากนั้นดูท่าทางอ่อนแรงลงโดยมีการ

หมุนตัวอย่างไร้ทิศทางแต่ยังคงร้องบทเพลงในกระสวนจังหวะเดิม และมีกลุ่มผู้ร่วมในพิธีช่วยกันร้องท่อนสร้อยวน

ซ้ำ�ไปมา ส่วนร่างทรงก็ร้องด้นทำ�นองที่มีเสียงของกลุ่มนักร้องร้องแนวทำ�นองที่กระโดดไปมา และบางครั้งก็ร้อง

กระสวนทำ�นองหลักสั้น ๆ ด้วยระดับเสียงสูงด้วยการตะโกน และเน้นเสียง” (Humphrey, 1996, P. 234) 

	 จากการวิเคราะห์คุณลักษณะทางดนตรีของบทเพลงประกอบพิธีกรรมฟ้อนผี พบว่ามีคุณลักษณะที่

แนวดำ�เนินทำ�นองจากเครื่องดนตรีต่าง ๆ ใช้การซ้ำ�ทั้งกระสวนทำ�นอง และกระสวนจังหวะ ซึ่งมีความสัมพันธ์กับ

การเน้นกระสวนจังหวะของกลองเต่งถิ้ง ด้วยคุณลักษณะของการซ้ำ�กระสวนทำ�นอง และจังหวะหลาย ๆ รอบ

เป็นสิ่งที่กระตุ้นให้เก๊าผี และลูกหลานเข้าสู่ภวังค์ได้ระหว่างการห้อยผ้า การฟ้อนดาบรำ�ดาบ ดังตัวอย่าง เป็น

แนวดำ�เนินทำ�นองของป้าตเอกที่บรรเลงซ้ำ�กระสวนทำ�นองสั้น ๆ หลาย ๆ ครั้ง เป็นลักษณะของการสื่อถึงความ

ต้องการให้แสดงออกแบบเดิม ๆ ซ้ำ� ๆ ให้สภาวะจิตใจนิ่งมีสมาธิ กอปรกับการห้อยผ้า การฟ้อนดาบ เสียงกลอง

เต่งถิ้ง และเสียงองค์รวมของการบรรเลงวงเต่งถิ้ง สามารถกระตุ้นให้เก๊าผี และลูกหลานสามารถเข้าสู่ภาวะภวังค์

ได้ ดังโน้ตตัวอย่างจากบทเพลง “ผีมดลงข่วง” บรรเลงประกอบพิธีกรรมฟ้อนผีโดยวงเต่งถิ้งคณะหัวฝายสามัคคี 

และถอดโน้ตโดยผู้เขียน

	 จากการวิเคราะห์เพิ่มเติมพบว่านอกจากป้าตเอกที่บรรเลงกระสวนทำ�นองแบบซ้ำ� ๆ กันหลายรอบ

แล้วเครื่องดนตรีอื่นที่บรรเลงคล้ายกับป้าดเอก คือ ป้าดฆ้อง และป้าดเหล็ก ส่วนป้าดทุ้มดำ�เนินกระสวนทำ�นอง

ซ้ำ� ๆ ในลักษณะการเลียน และดัดแปลงกระสวนทำ�นองของป้าดเอก โดยเพิ่มโน้ตผ่านทำ�ให้มีความรู้สึกถึงความ

เคลื่อนไหวเพิ่มขึ้น การซ้ำ�กระสวนทำ�นองของป้าดเอก และมีลักษณะการล้อ ทำ�ให้เกิดเสียงที่ย้อนกลับไปกลับ

มาทำ�ให้คนฟังเกิดความจดจ่อย้ำ�คิดย้ำ�ทำ� เมื่อร่วมกับการแสดงออกทั้งการห้อยผ้า การเต้นรำ�  การเคลื่อนไหว

ร่างกาย กรอปกับการกระตุ้นของเสียงจากการบรรเลงวงเต่งถิ้งทำ�ให้สามารถเข้าสู่ภวังค์ได้  ดังโน้ตตัวอย่างจาก

บทเพลง “ผีมดลงข่วง” บรรเลงประกอบพิธีกรรมฟ้อนผี โดยวงเต่งถิ้งคณะหัวฝายสามัคคี 



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

98

และถอดโน้ตโดยผู้เขียน

	 จากลักษณะของกระสวนทำ�นองที่เป็นลักษณะของกระสวนจังหวะที่ซ้ำ� ๆ กันทั้งกระสวนทำ�นองของ

ป้าดเอก และป้าดทุ้ม ต่างทำ�ให้เกิดความรู้สึกถึงการยึดตรึงจิตของผู้เข้าร่วมพิธีกรรมทำ�ให้เกิดสมาธิ  เมื่อร่วม

กับการห้อยผ้าที่หมุนตัวด้วยความแรงส่งผลต่อระบบการควบคุมตนเองเนื่องจากระบบประสาทถูกกระตุ้นด้วย

การเคลื่อนไหวที่ผิดธรรมชาติ  และเมื่อรวมกับเสียงกลองเต่งถิ้งที่มีลักษณะจังหวะที่เร่งเร้า  เสียงบรรเลงวงเต่ง

ถิ้งที่ดังกระหึ่ม  สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ล้วนเป็นสิ่งที่นำ�เก๊าผี และลูกหลานที่เข้าร่วมพิธีกรรมฟ้อนผีสามารถเข้าสู่ภวังค์

ได้  	

สรุป

	 เมื่อกล่าวถึง “พิธีกรรม” ในสังคมวัฒนธรรมไทยทั่วไปผู้คนต่างมีมโนทัศน์เกี่ยวกับคำ�ว่า โลกศักดิ์สิทธิ์  

พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ ความเชื่อ หรือแม้แต่เรื่องผี เรื่องวิญญาณ เป็นต้น การประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ล้วนตอบสนอง

ความต้องการทางใจเนื่องจากต้องการแก้ไขหรือรักษาอาการเจ็บป่วย ซึ่งอาจจัดพิธีกรรมหลังจากที่ได้ร้องขอหรือ

บนบานศาลกล่าวแล้วใช้การฟ้อน การรำ�  การร้อง โดยมีดนตรีเป็นองค์ประกอบที่สำ�คัญในพิธีกรรม กรอบความ

คิดนี้ก็ยังคงดำ�รงอยู่ในสังคมปัจจุบันและแน่นอนว่า “ดนตรี” ต้องมีส่วนร่วมกับการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ใน

ส่วนของพิธีฟ้อนผีมดผีเม็ง เป็นผีบรรพบุรุษที่เป็นมโนทัศน์ของคนภาคเหนือ ส่วนผีเจ้านาย เป็นผีวีรบุรุษที่คอยปก

ปักษ์รักษาผู้คนในพื้นที่ พิธีฟ้อนผีทั้งสองมี “วงเต่งถิ้ง” เป็นวงดนตรีหลัก และเมื่อศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่าง

ดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผี พบว่ามีความสัมพันธ์ด้านความเชื่อ “ครูกลอง” เป็นศูนย์กลางของความเชื่อของนัก

ดนตรี  เก๊าผี และร่างทรง ความสัมพันธ์ด้านบทบาทของนักดนตรี คือ นักดนตรีมีหน้าที่สำ�คัญในการประกอบพิธี

ฟ้อนผีทุกขั้นตอน และบทบาทของดนตรีต่อการกระตุ้นให้เกิดภาวะเข้าสู่ภวังค์ คือ การห้อยผ้า และเสียงกลองเต่ง

ถิ้งรวมทั้งการใช้กระสวนจังหวะที่ซ้ำ�ๆและการเร่งอัตราความเร็วของจังหวะกลองซึ่งเป็นองค์ประกอบของดนตรีที่

ทำ�ให้เก๊าผีร่างทรงเข้าสู่ภวังค์ในระหว่างการประกอบพิธี 

	 การเข้าสู่ภวังค์ของเก๊าผีและร่างทรง เมื่อวิเคราะห์ในมิติทางวัฒนธรรม เมื่อเก๊าผี และลูกหลานที่เข้า

สู่ภวังค์แล้วเปรียบเสมือนว่ามีญาติผู้ใหญ่ที่ล่วงลับของลูกหลานได้เข้าสิงอยู่ในร่างจึงเป็นการได้กลับมาพบหน้า



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

99

กันของญาติผู้ใหญ่ และลูกหลานญาติพี่น้องกลายเป็นว่าการเข้าสู่ภวังค์เป็นเสมือนการเข้าสู่อีกโลกหนึ่งที่เป็นโลก

สมมุติซึ่งหากจะวิเคราะห์ตามหลักวิทยาศาสตร์เรื่องนี้จะเป็นเรื่องจริงหรือไม่คงจะไม่สามารถพิสูจน์ได้ แต่หาก

วิเคราะห์ในด้านมิติทางวัฒนธรรมลูกหลานย่อมมีความพึงพอใจจากความรู้สึกว่าได้พบกับปู่ย่าตายายของตนเอง

แล้วยังได้บอกสอนให้คำ�แนะนำ�การปฏิบัติตนและให้พี่น้องลูกหลานรักกันสามัคคีกันสิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ย่อมเป็นสิ่ง

ที่ดีที่เกิดขึ้นภายในครอบครัว ดังนั้น ความเชื่อเรื่องผีปู่ย่าจะเป็นเรื่องจริงหรือไม่ หรือจะเป็นเพียงความงมงายของ

คนบางกลุ่มก็ไม่ต้องเป็นประเด็นที่จะต้องให้ความสำ�คัญแต่การธำ�รงความเชื่อเพื่อให้ลูกหลานเป็นคนดีในสังคมที่

ผีปู่ย่าพยายามกระทำ�ให้กลายเป็นธรรมเนียมปฏิบัติของครอบครัวสายผีต่างหากที่ทำ�ให้สังคมวัฒนธรรมที่มีความ

เชื่อต่อผีปู่ย่าเป็นสังคมที่พึ่งพาอาศัยกัน และอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข การบรรเลงดนตรีที่ช่วยกระตุ้นให้เก๊าผี 

ลูกหลาน และร่างทรงเข้าสู่ภวังค์จึงเป็นเหมือนสะพานเชื่อมระหว่างมโนทัศน์ความเชื่อกับความเป็นจริงในขณะอยู่

ในพิธีกรรมฟ้อนผีมดผีเม็ง ทำ�ให้เกิดความปิติสุขแก่ญาติพี่น้องลูกหลานทุกคน

	



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

100

เอกสารอ้างอิง

การุณย์  ด่านประดิษฐ์. (2557). ดนตรีในวิถีชีวิตของไทยทรงดำ� บ้านหัวซุกบัว ตำ�บลสระพัฒนา อำ�เภอ	

	 กำ�แพงแสน จังหวัดนครปฐม. วารสารวิชาการ Veridian E-Journal, 7 (2), 1,385-1,398.

ฉลาดชาย  รมิตานนท์. (2545). ผีเจ้านาย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: พายัพ ออฟเซท พรินซ์. 

เธียรชาย  อักษรดิษฐ์. (2552). พิธีกรรมฟ้อนผ:ี ภาพสะท้อนปรากฏการณ์ต่อรองอำ�นาจทางสังคม. โครงการวิจัย	

	 เขตเศรษฐกิจวัฒนธรรมภาคเหนือตอนบน  ทุนสนับสนุนการวิจัยจากสำ�นักงานกองทุนสนับสนุนการ	

	 วิจัย (สกว.). เชียงใหม่: บริษัทธารปัญญา.

นิรันดร์  ภักดี. (2558). ดนตรีและพิธีกรรมฟ้อนผีในสังคมวัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่. กรมส่งเสริมวัฒนธรรม 	

	 กระทรวงวัฒนธรรม. 

ประสิทธิ์  เลียวสิริพงศ์. (2559). การวิเคราะห์องค์ประกอบดนตรีและฉันทลักษณ์ของบทขับของเพลงประชา	

	 นิยมประเภทเพลงลูกทุ่งคำ�เมืองซึ่งใช้ทำ�นองซอดั้งเดิมในภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย: กรณ	ี

	 ศึกษาเฉพาะผลงานของช่างซอหรือผู้ที่ได้ศึกษามาเพียงพอ. กรมส่งเสริมวัฒนธรรม  กระทรวง	

	 วัฒนธรรม.

ประสิทธิ์  เลียวสิริพงศ์. (2559). ดนตรีกับช่องว่างระหว่างหู : บทศึกษาเบื้องต้น. วารสารข่วงผญา, 11(2016), 	

	 203-228.

ปิยะนันท์  แนวคำ�ดี. (2562). ดนตรีประกอบพิธีเลี้ยงกู่ บ้านคอนสวรรค์ ตำ�บลคอนสวรรค์ อำ�เภอคอนสวรรค์ 	

	 จังหวัดชัยภูม.ิ รายงานวิจัย มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม.

พจณิชา  ฤกษ์สมุทร, มานพ  วิสุทธิแพทย์ และรุจี  ศรีสมบัติ. (2562). ดนตรีวอญย์แฝะ: ดนตรีในพิธีศพ		

	 พระสงฆ์มอญในประเทศไทยและประเทศพม่า. วารสารศรีนครินทรวิโรฒวิจัยและพัฒนา (สาขา	

	 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์), 11 (22), 128-140.

พนาสินธุ์  ศรีวิเศษ. (2562). ดนตรีประกอบพิธีกรรมสะเองของกลุ่มชาติพันธุ์กูย ในเขตอีสานตอนใต้ของไทย. 	

	 วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์. 11 (1), 83-98. 

มาณพ  มานะแซม. (2554). ภูษา อาภรณ์ ฟ้อนผี. เชียงใหม่: ซิลค์เวอร์ม.

ยโสธารา  ศิริประภากร, เกริกวุฒิ  กันเที่ยง, พระครูสาธุกิจโกศล, สุริยา  คลังฤทธิ์ และเฉลิมเกียรติ  แก้วหอม. 	

	 (2564). มะม้วต พิธีกรรมการสื่อสารกับดวงวิญญาณของกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเขมร. วารสารพัฒน	

	 ศาสตร์. 4 (1), 74-97.

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม  ฉบับราชบัณฑิตยสถาน  พ.ศ. 2554. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 		

	 กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์พัลลิเคชั่นส์. 

รังสรรค์  จันต๊ะ. (2552). บ้าน โหล่ง และเมือง: เขตความสัมพันธ์บนฐานเศรษฐกิจและวัฒนธรรมชุมชน	

	 ในแอ่งเชียงใหม่-ลำ�พูนตอนบน. โครงการวิจัยเขตเศรษฐกิจวัฒนธรรมภาคเหนือตอนบน สำ�นักงาน	

	 กองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.).

วัณณวัฒน์  เจริญไกร. (2564). ดนตรีในพิธีเหยา : ชาวผู้ไทยตำ�บลกกแดง อำ�เภอนิคมคำ�สร้อย จังหวัด		

	 มุกดาหาร.ปริญญาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต, สาขาวิชาดุริยางคศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัย	

	 มหาสารคาม.



Academic Joumal of Buriram Rajabhat University Vol. 15 No. 2 July - Decemer 2023

101

ศิราพร ณ ถลาง. (2558). “ประเพณีสร้างสรรค์” ในสังคมไทยร่วมสมัย. กรุงเทพฯ : ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร 	

	 (องค์การมหาชน). 

สมฤทัย  เพ่งศรี. (2550). พิธีเสนตังบั่งหน่อ : ดนตรีพิธีกรรมของลาวโซ่ง. ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต 	

	 (ดนตรีชาติพันธุ์วิทยา), สาขาดนตรีชาติพันธุ์วิทยา ภาควิชาศิลปะนิเทศ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.

อานันท์  กาญจนพันธุ์. (2555).  เจ้าที่และผีปู่ย่า:  พลวัตของความรู้ชาวบ้าน  อำ�นาจ  และตัวตนของคนท้อง	

	 ถิ่น. เชียงใหม่: ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา  คณะสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

Humphrey, Caroline with Urgunge Onon. (1996). Shamans and Elders. Experience, Knowledge 	

	 and Power among the Daur Mongols. Oxford Clarendon.

Rouget, Gilbert. (1985). Music and Trance: A Theory of the Relations between Music and 	

	 Possession. Chicago: University Press.


