
วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[89] 
 

ไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยกับการสะสมทุนการเมือง 
Thai Diaspora in Thai Society and the Political Capital 

Accumulation 
มนต์ชัย ผ่องศิริ1 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ต้องการช้ีให้เห็นสถานะของไทยพลัดถิ่นในมุมมองของรัฐไทย 
กระบวนการสะสมทุนการเมือง และการสร้างยุทธศาสตร์การด ารงชีพ ไทยพลัดถิ่นได้ใช้
วิธีการหลากหลายเพื่อแสดงให้สังคมไทยรับรู้ว่าพวกเขาเป็นพลเมืองไทย กระบวนการ
สะสมทุนการเมืองและผลที่เกิดจากการต่อรองนั้น ไทยพลัดถิ่นใช้ “ความเป็นไทย” เป็น
กรอบอ้างอิงเพื่อสร้างความชอบธรรมในการเรียกร้องคืนสัญชาติไทย ซึ่งโดยทั่วไปแล้ว
รัฐไทยใช้เป็นเครื่องมือในการกีดกัน “คนที่ไม่ใช่ไทย” ผลส าเร็จจากการเรียกร้องดัง
กล่าวคือ การประกาศใช้พระราชบัญญัติสัญชาติ (ฉบับที่ 5) พ.ศ. 2555 ที่ได้เพิ่มนิยาม 
“คนไทยพลัดถิ่น” โดยแยกออกจากบทนิยามคนต่างด้าวกลุ่มอื่นๆ ความส าเร็จดังกล่าว
เปิดโอกาสให้ไทยพลัดถิ่นสามารถสะสมทุนการเมืองเพิ่มมากขึ้นได้ อีกทั้งยัง เป็น
ช่องทางไปสู่การคืนสัญชาติไทยด้วยการเกิด ไม่ใช่การแปลงสัญชาติ  ดังที่ไทยพลัดถิ่น
ยืนยันมาตลอดว่าตนเป็นไทย ไม่ใช่พม่าตามนิยามของรัฐไทย นอกจากนี้ในบทความยัง
ต้องการถกเถียงว่ากรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืนที่พัฒนาโดย Department for 

                                                           
1 นักวจิัยและอาจารยพ์ิเศษ กลุ่มวจิัยความอยู่ดีมีสุขและการพัฒนาอย่างยั่งยืน และศูนย์วิจยัพหุ
ลักษณ์สังคมลุ่มน้ าโขง คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

Researcher and Invited Lecturer of Research Group on Wellbeing and Sustainable 
Development (WeSD) and Center for Research on Plurality in the Mekong Region 
(CERP), Faculty of Humanities and Social Sciences,       Khon Kaen University 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[90] 
 

International Development (DFID) ของประเทศอังกฤษ ที่ให้ความส าคัญกับทุน
การด ารงชีพ 5 ประการ (ทุนมนุษย์ ทุนทางสังคม ทุนกายภาพ ทุนการเงิน และทุน
ธรรมชาติ) ส าหรับไทยพลัดถิ่นแล้ว อาจท าให้ “อยู่รอดได้” แต่ไม่เพียงพอที่จะบรรลุ
เป้าหมายไปสู่ความ “ยั่งยืน” ผู้วิจัยจึงเสนอข้อถกเถียงว่า “ทุนทางการเมือง” ควรได้รบั
การพิจารณาว่าเป็นทุนที่จ าเป็นในการสร้างยุทธศาสตร์การด ารงชีพของไทยพลัดถิ่น
ด้วย 
 
ค าส าคัญ: ไทยพลัดถิ่น, การด ารงชีพ, ทุนการเมือง, ความเป็นธรรม, ความเป็นไทย 
 

Abstract 
This paper focuses on the Thai diaspora community’ s status vis-

à- vis the Thai state, their political mobilization in Thailand, and their 
development of livelihood strategies.  The people of the returning Thai 
diaspora use a variety of means to establish themselves as subjects and 
citizens of the Thai state.  The processes of political capital accumulation 
and the outcomes of negotiation of the Thai diaspora to use Thainess as 
an indexicality for restoring the legitimacy of Thai nationality, which the 
Thai government normally uses to exclude “ non- Thais” .  A significant 
success was the declaration of the Nationality Act ( no.  5)  of 2012, which 
defines the “ Thai Diaspora”  by separating it from other alien minority 
groups in Thailand so that it is not classified as an alien minority group. 
This success was both an opportunity to accumulate more political capital 
and a channel through which the Thai diaspora could restore their Thai 
nationality by “birth”, not “naturalization” as they refuse to accept being 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[91] 
 

defined as Burmese by the Thai government.  This paper is intended to 
debate the Sustainable Livelihoods Framework (SLF) which developed by 
the Department for International Development ( DFID)  of the United 
Kingdom.  We argue that for the Thai diaspora, five kinds of capital under 
SLF (human, social, physical, financial and natural capital) just allow some 
of the Thai diaspora to ‘survive’, but they still cannot achieve the ultimate 
SLF goal of ‘sustainability’. We, therefore, argue that political capital must 
be conceptualized as an important asset for the Thai diaspora too. 

 
Keywords: Thai diaspora, livelihoods, political capital, justification, 
Thainess 

 
บทน า 

 
ผู้วิจัยได้มีโอกาสร่วมรับฟังการน าเสนอบทความที่น่าสนใจมากเรื่อง “สิทธิใน

ป่าไม้และที่ดินของชาติพันธุ์ในกระบวนการยุติธรรมทางอาญาของไทย” มีการน าเสนอ
กรณีตัวอย่างของกลุ่มชาติพันธุ์ที่ท าไร่หมุนเวียนหรือสร้างบ้านบนที่ดินที่ถือครองท ากิน
มาแต่ดั้งเดิม กลับถูกฟ้องข้อหาบุกป่าท าลายป่า ซึ่งมีค าพิพากษาของศาลอุทธรณ์ว่า (ยัง
ไม่มีค าพิพากษาศาลฎีกาในเรื่องนี้ เนื่องจากคดีที่เกิดขึ้นล้วนตัดสินเสรจ็สิน้ในศาลชั้นตน้
หรือศาลอุทธรณ์เท่านั้น) แม้จ าเลยจะได้ท ากินมาก่อนและไม่รู้ว่าเป็นพื้นที่ป่าสงวน
แห่งชาติ แต่เมื่อมีกฎหมายก าหนดให้เป็นเขตป่าสงวนแห่งชาติแล้ว ก็ถือว่าจ าเลยมี
ความผิด ถึงแม้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์จะมีความชอบธรรมตามธรรมชาติ ในการใช้ประโยชน์
จากที่ดินที่ได้ครอบครองมาตั้งแต่บรรพบุรุษก็ตาม ซึ่งการใช้และการตีความกฎหมาย
แบบนี้เป็นแนวคิดของระบบกฎหมาย Civil Law ที่ต้องใช้บังคับตามกฎหมายลาย



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[92] 
 

ลักษณ์อักษร ดังนั้นเมื่อมีกฎหมายบัญญัติว่ามีความผิด แม้จะมีความชอบธรรมก็ไม่
สามารถน ามาลบล้างความผิดได้ ใช้ในประเทศต่างๆ เช่น ไทย ฝรั่งเศส ญี่ปุ่น เป็นต้น 
ซึ่งต่างจากระบบกฎหมาย Common Law หรือท่ีเรียกว่าระบบกฎหมายจารีตประเพณี
หรือกฎหมายที่ไม่เป็นลายลักษณ์อักษร เป็นกฎหมายที่ราษฎรรู้สึกกันทั่วไปว่าเป็น
กฎหมาย และรัฐก็ได้ใช้ข้อบังคับเช่นว่านี้เสมือนเป็นกฎหมายตลอดมา ใช้ในประเทศ
ต่างๆ เช่น อังกฤษ แคนาดา ออสเตรเลีย สิงคโปร์ มาเลเซีย เป็นต้น ดังนั้นส าหรับ
ประเทศไทย การกระท าของบุคคลจะเป็นความผิดก็ต่อเมื่อการกระท านั้นมีกฎหมาย
บัญญัติให้เป็นความผิดเท่าน้ัน หมายความว่าสิ่งใดที่แม้จะไม่เป็นความผิดตามธรรมนอง
คลองธรรม หรือเป็นสิ่งที่กระท าได้เป็นการทั่วไปในท้องถิ่น แต่ถ้ามีกฎหมายบัญญัติให้
เป็นความผิดแล้ว ก็ถือว่ามีความผิดตามกฎหมาย นอกจากนี้ยังช้ีให้เห็นว่าประเด็น
เกี่ยวกับ “สิทธิชุมชน” ที่มีบัญญัติไว้ในรัฐธรรมนูญตั้งแต่ฉบับปี พ.ศ. 2540, 2550 และ 
2559 ได้รับการยอมรับจากศาลที่แตกต่างกัน โดยศาลปกครองยอมรับอย่างกว้างขวาง 
ในขณะที่ศาลยุติธรรมโดยเฉพาะคดีอาญาไม่พบว่ามีค าพิพากษาที่ยอมรับสทิธิชุมชน แต่
อย่างไรก็ตามศาลยอมรับเพียงสิทธิในเชิงรับ คือ ยอมรับสิทธิของชุมชนในการดูแลพื้นที่
ป่า แต่ไม่ยอมรับสิทธิเชิงรุกหรือสิทธิในการใช้ทรัพยากรจากป่าโดยชุมชน (เลาฟั้ง 
บัณฑิตเทอดสกุล, 2559) 

บทความดังกล่าวข้างต้นน่าสนใจมาก เพราะช้ีให้เห็นช่องว่างที่ชัดเจนเกี่ยวกับ 
“ความเป็นธรรม” ตามมุมมองทางนิติศาสตร์ ซึ่งผู้เขียนบทความพบว่ากระบวนการ
ยุติธรรมในทางอาญานั้น กลุ่มชาติพันธุ์ไม่สามารถอ้างสิทธิตามธรรมชาติหรือตามจารีต
ประเพณีเพื่อท าประโยชน์ในป่าไม้ได้เลย เพราะตามตัวบทกฎหมายก าหนดเอาไว้อย่าง
นั้น และดูเหมือนว่ากลุ่มชาติพันธุ์ก็ต้องยอมจ านนต่อกฎหมาย (โครงสร้าง) โดยไม่อาจ
ขัดขืน หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ “เป็นไปไม่ได้” ที่กลุ่มชาติพันธุ์จะเรียกร้อง “ความเป็น
ธรรม” ภายใต้กฎหมายที่มนุษย์ประดิษฐ์สร้างขึ้นเพราะต้องตีความตามตัวบทกฎหมาย 
ความเป็นธรรมมิได้เป็นสิทธิตามธรรมชาติที่เกิดขึ้นมาคู่กับมนุษย์ (ตามหลักสิทธิ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[93] 
 

มนุษยชนหรือสิทธิความเป็นมนุษย์) แต่ในมุมมองทางสังคมศาสตร์แล้วมีหลายประเด็น
ที่ยังเป็นค าถามและน่าถกเถียง โดยเฉพาะอย่างยิ่งหากใช้มุมมองทฤษฎีเชิงวิพากษ์ 
(Critical Theory) หรือทฤษฎีสายหลังสมัยใหม่ (Postmodern) หรือแม้กระทั่งปรัชญา
การเมือง (Political Philosophy) ที่ถกเถียงเรื่อง “ธรรมชาติ” (หรือ physis ในภาษา
กรีก) ก็ตาม โดยมองว่าความเป็นธรรมที่ประดิษฐ์สร้างขึ้นนั้น ผู้มีอ านาจตัดสินใจรับรู้ว่า
สิทธิตามธรรมชาตินั้นมีอยู่ แต่ได้ปิดบัง/ซ่อนเร้นความเป็นธรรมที่เป็นสิทธิดั้งเดิมตาม
ธรรมชาติของมนุษย์เอาไว้ ซึ่ง Karl Polanyi เรียกสิ่งนี้ว่าเป็น fictitious คือต้องมีเรื่อง
เล่าหรือนิยายที่สร้างขึ้นโดยนักปรัชญามาก ากับเพื่อให้เกิดการยอมรับความเป็นธรรม
ตามกฎหมาย (Polanyi, 1944) หรือนักวิชาการสาย Postmodern เรียกสิ่งนี้ว่าเป็น
เรื่องเล่าขนาดใหญ่แบบมหากาพย์ (grand narrative) ที่บดบังความเป็นจริงที่อยู่
เบื้องหลังเอาไว้ ยกตัวอย่างเช่น กฎหมายเกี่ยวกับป่าไม้และที่ดินนั้นให้สิทธิกับเพียง
ปัจเจกบุคคลและรัฐเท่านั้น แต่สิทธิที่อยู่กึ่งกลางระหว่างปัจเจกบุคคลกับรัฐ (เช่น สิทธิ
ชุมชน) กลับไม่มีการรับรองสิทธินั้นเอาไว้อย่างครอบคลุม จึงมีค าถามว่าท าไมจนถึงทุก
วันนี้ผู้มีอ านาจตัดสินใจจึงไม่ออกกฎหมายมารองรับหลักการ “สิทธิชุมชน” ตาม
รัฐธรรมนูญ ทั้งๆ ที่รู้ว่ามันมีช่องว่างอยู่ เป็นต้น 

ผู้วิจัยจึงเห็นว่าหากเปรียบเทียบกรณีศึกษาดังที่ เสนอในบทความที่กล่าวมา
ข้างต้น กับกรณีศึกษาไทยพลัดถิ่นในสังคมไทย อาจจะท าให้เราได้เห็นว่าสิ่งที่ “เป็นไป
ไม่ได้” ในทางกฎหมายแบบ Civil Law ก็อาจเกิดขึ้นได้หากสังคมมุ่งมั่นที่จะแก้ไข
เพื่อให้ความเป็นธรรมนั้นเกิดขึ้น ดังกรณีการเรียกร้องคืนสัญชาติไทยของไทยพลัดถิ่น  
ซึ่งรัฐไทยได้ด าเนินการกับไทยพลัดถิ่นในฐานะ “คนซึ่งไม่มีสัญชาติไทย” (ส านัก
ทะเบียนกลาง, 2547) โดยจัดเป็น “คนต่างด้าวซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อยที่ได้รับอนุญาตให้
เข้ามาอยู่ในราชอาณาจักรเป็นกรณีพิเศษ” ทางราชการได้ท าทะเบียนประวัติและบัตร
ประจ าตัวให้กับชนกลุ่มน้อยในประเทศไทยซึ่งมีทั้งหมด 17 กลุ่ม โดยไทยพลัดถิ่นที่
อพยพเข้ามาประเทศไทยก่อนวันที่ 9 มีนาคม พ.ศ. 2519 ถูกจัดเป็นชนกลุ่มน้อย



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[94] 
 

เรียกว่า “ผู้พลัดถิ่นสัญชาติพม่าเชื้อสายไทย” ส่วนไทยพลัดถิ่นที่อพยพเข้ามาหลังวันท่ี 
9 มีนาคม พ.ศ. 2519 ถูกจัดให้อยู่ในชนกลุ่มน้อยเรียกว่า “ผู้หลบหนีเข้าเมืองจากพม่า 
(หลัง 9 มีนาคม 2519)” (ส่วนการทะเบียนราษฎร, 2544) ไทยพลัดถิ่นทั้ง 2 กลุ่มนี้ 
ทางราชการมีมติให้สัญชาติไทยโดยการแปลงสัญชาติ (มูลนิธิพัฒนาการคุ้มครองเด็ก , 
2008) แต่การ “แปลงสัญชาติ” ส่งผลกระทบต่อความรู้สึกเรื่อง “จิตส านึกความเป็น
ไทย” ของไทยพลัดถิ่นอย่างมาก  

จากนิยามของรัฐไทย “ไทยพลัดถิ่น” ก็จัดเป็น “คนต่างด้าว” ที่เป็นชนกลุ่ม
น้อยหรือกลุ่มชาติพันธุ์กลุ่มหนึ่งเช่นกัน ดังนั้นการที่ “คนต่างด้าว” เรียกร้องขอ “คืน
สัญชาติ” โดยไม่ใช้วิธี “แปลงสัญชาติ” ซึ่งต้องไปเปลี่ยนแปลงข้ันตอนและกระบวนการ
ทางกฎหมายที่ยุ่งยากและต้องใช้กฎหมายพิเศษ เป็นการได้สัญชาติไทยโดยผลของ
กฎหมายว่าด้วย “การเปลี่ยนแปลงกฎหมายสัญชาติ” ซึ่งโดยทั่วไปแล้วการที่คนต่าง
ด้าวจะมาเรียกร้องขอให้รัฐไทยเปลี่ยนแปลงกฎหมายสัญชาติ เป็นสิ่งที่ “เป็นไปไม่ได้” 
แต่ด้วยความมุ่งมั่นของไทยพลัดถิ่นและความร่วมมือจากหลายภาคส่วน ท าให้สิ่งที่ 
“เป็นไปไม่ได้” เกิดขึ้น จนน าไปสู่การประกาศใช้พระราชบัญญัติสัญชาติ (ฉบับที่ 5) 
พ.ศ. 2555 ที่ได้เพิ่มนิยาม “คนไทยพลัดถิ่น” โดยแยกออกจากบทนิยามคนต่างด้าว
กลุ่มอื่นๆ ซึ่งเป็นการคืนสัญชาติไทยด้วยการเกิด ไม่ใช่การแปลงสัญชาติ  

บทความนี้จึงมุ่งน าเสนอข้อถกเถียงว่า “ทุนการเมือง” (political capital) 
เป็นทุนที่มีความจ าเป็นต่อผู้คนที่ตกอยู่ในภาวะเปราะบางที่จะก้าวไปสู่เป้าหมายของ
การด ารงชีพ “อย่างยั่งยืน” โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มคนท่ีขาดสิทธิพลเมือง การเรียกร้อง
ขอคืนสัญชาติไทยของไทยพลัดถิ่นนับเป็นจุดเริ่มต้นที่ส าคัญของการสะสมทุนการเมือง 
แต่ในกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน (Sustainable Livelihood Framework: 
SLF) ให้ความส าคัญกับทุนเพียง 5 ประการ ได้แก่ ทุนมนุษย์ ทุนทางสังคม ทุนกายภาพ 
ทุนธรรมชาติ และทุนการเงิน (DFID, 1999) ส าหรับไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยแล้ว ทุน



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[95] 
 

ทั้ง 5 ประการเพียงพอที่จะท าให้ “อยู่รอด” ได้เท่าน้ัน แต่ยังไม่เพียงพอท่ีจะท าให้บรรลุ
ถึงความ “ยั่งยืน” ได้  

 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 

ไทยพลัดถิ่นคือใคร? 
ไทยพลัดถิ่นในพม่า อาศัยอยู่ในดินแดนมะริด ทะวาย ตะนาวศรีมานานแล้ว 

ก่อนมีการปักปันเขตแดนระหว่างอาณานิคมอังกฤษในพม่า (British-Burma) กับ
ราชอาณาจักรสยามในปี พ.ศ. 2411 ท าให้ไทยพลัดถิ่นที่อาศัยอยู่ในดินแดนมะริด-
ทะวาย-ตะนาวศรีกว่า 40,000 คน ตกไปอยู่ภายใต้ปกครองของรัฐ-ชาติพม่าตามแผนที่
สมัยใหม่ แต่พวกเขาถือว่าตนอยู่ในแผ่นดินเดิมของไทยและถือตนเป็นไทย ต่อมาในช่วง
พุทธทศวรรษที่ 2520 เป็นต้นมา รัฐบาลทหารพม่าเข้าคุกคามและควบคุมหมู่บ้านคน
ไทยมากขึ้น ท าให้ไทยพลัดถิ่นประมาณ 3 ใน 4 ได้อพยพข้ามพรมแดนกลับเข้ามาตั้ง
หลักแหล่งในฝั่งไทย โดยอาศัยอยู่ในจังหวัดประจวบคีรีขันธ์ ชุมพร และระนอง แต่พวก
เขาไม่ได้รับสิทธิการเป็นพลเมืองไทย จึงตกอยู่ในภาวะเป็นไทยพลัดถิ่นในสังคมไทย    
(ฐิระวุฒิ เสนาค า, 2550) แม้จะมีอัตลักษณ์และส านึกความเป็นไทย ท่ีแสดงออกอย่าง
ชัดเจน เช่ือมโยงกับประวัติศาสตร์ความเป็นชาติไทย เช่น การมีพระบรมฉายาลักษณ์
ของพระมหากษัตริย์ไทยเป็นรูปเคารพในทุกครัวเรือน การพูดภาษาไทย (ปักษ์ใต้) การ
เขียนอักษรไทย อีกทั้งยังยึดถือปฏิบัติวัฒนธรรมประเพณีไทย เป็นต้น แต่การปักปันเขต
แดนดังกล่าวส่งผลให้คนไทยส่วนหนึ่งที่อาศัยอยู่ในดินแดนที่เคยเป็นของไทยกลายเป็น 
“คนอื่น” และเมื่อไทยพลัดถิ่นเหล่านี้กลับคืนถิ่นหรือมาตุภูมิ (homeland) ผู้คนใน
มาตุภูมิกลับไม่รู้จักพวกเขา รัฐไทยก็ปฏิบัติต่อพวกเขาแบบเป็นคนอื่นด้วยเช่นกัน พวก
เขาจึงเปรียบเสมือนคนพลัดถิ่นที่อยู่ในมาตุภูมิของตัวเอง ยังคงความรู้สึกแปลกแยก 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[96] 
 

เจ็บปวดจากการถูกกีดกัน และต้องปรับตัวเมื่อเข้ามาอยู่ในดินแดนใหม่ (แม้จะยึดถือว่า
เป็นมาตุภูมิก็ตาม) 

ไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยมีสถานะเป็นบุคคลซึ่งไม่มีสัญชาติไทยหรือ “คนต่าง
ด้าว” จึงไม่สามารถเดินทางออกนอกเขตอ าเภอหรือจังหวัดที่ออกบัตรได้ ท าให้มี
ข้อจ ากัดในการเข้าถึงทรัพยากรและกิจกรรมที่จ าเป็นต่อการด ารงชีพ เช่น ไม่สามารถ
เป็นเจ้าของบ้าน ที่ดิน มอเตอร์ไซค์ รถยนต์ เป็นต้น ไม่สามารถเดินทางข้ามจังหวัดได้ 
ท าให้เด็กๆ ไม่สามารถเดินทางไปศึกษาต่อในระดับสูง หรือเดินทางไปประกอบอาชีพใน
แหล่งจ้างงานนอกจังหวัด การไม่มีบัตรประชาชนท าให้ไทยพลัดถิ่นไม่ได้รับการจ้างงาน
ตามกฎหมาย ต้องเป็นแรงงานนอกระบบที่ได้รับค่าจ้างต่ า และบ่อยครั้งก็ถูกโกงค่าจ้าง 
นอกจากนี้พวกเขายังไม่มีสิทธิทางการเมืองทุกระดับ ไทยพลัดถิ่นต้องสร้างยุทธศาสตร์
การด ารงชีพเพื่อให้มีชีวิตอยู่รอดได้ในสังคมไทย และพยายามอย่างยิ่งให้คนในสังคมได้
ยินเสียงของพวกเขา โดยการรวมตัวเป็นเครือข่ายเรียกร้องขอคืนสัญชาติไทยอย่าง
ต่อเนื่องมาเป็นเวลานานนับสิบปี ซึ่งนับเป็นจุดเริ่มต้นของการสะสม “ทุนการเมือง” 
ของไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยท่ีจะก้าวไปสู่เป้าหมายของการด ารงชีพอย่าง “ยั่งยืน” 

 
กรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน (Sustainable Livelihood Framework: 
SLF) 

ในช่วงทศวรรษที่ 1970 ค าว่า “การด ารงชีพ” (livelihoods) ถูกน ามาใช้
แทนที่ค าและแนวคิดเรื่องการจ้างงาน อาชีพการงาน สถานประกอบการ สถานที่
ท างาน และรายได้ที่เป็นตัวเงิน เนื่องจากค าเหล่านี้มีลักษณะครอบง าและมีอคติโน้ม
เอียงไปทางความเป็นเมืองและอุตสาหกรรม แต่ความหมายเดิมของ “การด ารงชีพ” 
น าไปใช้อธิบายความยากจนในชนบทและครัวเรือนเกษตรกรรม (Chambers, 2005) 
ต่อมา “การด ารงชีพ” เริ่มเป็นค าส าคัญในงานด้านการพัฒนา 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[97] 
 

ต่อมาในช่วงทศวรรษที่ 1970-1980 มีการน าแนวทางพัฒนาจากล่างสู่บน 
(bottom-up)  และมุ มมองของผู้ กร ะท า  ( actor-oriented view)  ซึ่ ง  Robert 
Chambers เป็นผู้มีอิทธิพลต่อวิธีการศึกษาการด ารงชีพ เขาสนใจกิจกรรมเศรษฐกิจ
นอกระบบ (informal sector) และยุทธศาสตร์การอยู่รอดของคนจน มุ่งความสนใจไป
ที่การอยู่รอดและการรับมือกับความเสี่ยง (risk) และภาวะตื่นตระหนก (shock) ของ
ผู้คน ต่อมาความคิดของ Amartya Sen เรื่องความสามารถ (capabilities approach) 
ได้เข้ามามีอิทธิพลต่อแนวคิดนี้ โดยช้ีให้เห็นว่าการประเมินความยากจนของบุคคล คือ
การประเมินความสามารถท่ีจะท า (doing) และจะด ารงอยู่ (being) ต้องท าความเข้าใจ
ต่อโลกท่ีไม่เป็นธรรมด้วย ไม่ใช่เพียงการวัดด้วย “เส้นความยากจน” เท่านั้น ซึ่งได้สร้าง
ความสั่นคลอนในมุมมองงานพัฒนาที่หันมาให้ความส าคัญกับคนจนผู้ยากไร้ เป็น
ศูนย์กลางและสนใจมิติที่หลากหลาย ไม่เพียงครอบคลุมด้านเศรษฐกิจเท่านั้น แต่ยังรวม
ไปถึงการเมือง วัฒนธรรม สังคม และนิเวศวิทยาอีกด้วย (De Haan and Zoomers, 
2005) และต่อมาได้มีการพัฒนากรอบแนวคิดเพื่อก าหนดนโยบาย โดยใช้สถานการณ์
การด ารงชีพของกลุ่มเป้าหมายที่ก่อรูปเป็นนวัตกรรมเชิงนโยบาย ซึ่ง Department for 
International Development (DFID) ของประเทศอังกฤษ เป็นตัวแทนส าคัญในการ
ใช้วิธีนี้ และมีองค์กรพัฒนาขนาดใหญ่ เช่น World Bank, Oxfam International และ
อื่นๆ ได้น าเอากรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืนเข้าไปใส่ไว้ในนโยบายขององค์กรใน
ปัจจุบันด้วย (Kaag et al., 2004) โดยบูรณาการ 3 แนวคิดส าคัญเข้าไว้ด้วยกัน คือ 
ความสามารถ (capability) ความเป็นธรรม (equity) และความยั่งยืน (sustainability) 
ตามยุทธศาสตร์ด้านสิ่งแวดล้อมและการพัฒนาในศตวรรษที่ 21 (Agenda for the 
21st Century) ในการประชุมสหประชาชาติว่าด้วยสิ่งแวดล้อมและการพัฒนา 
(Chambers and Conway, 1991) 

เริ่มต้นการวิเคราะห์จากความเปราะบางที่คนจนเผชิญอยู่ในชีวิตประจ าวัน 
ด้วยมุมมองความสามารถของผู้กระท า (capability of actors) จึงให้ความส าคัญกับคน



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[98] 
 

จนหรือผู้อยู่ในภาวะเปราะบางเลือกใช้ “ทุน” 5 ประการ ที่สามารถน าไปสร้างสภาวะ
การด ารงชีพได้ ประกอบด้วย ทุนมนุษย์ ทุนทางสังคม ทุนธรรมชาติ ทุนกายภาพ และ
ทุนการเงิน (ดูภาพที่ 1) แต่ทุนท้ัง 5 ประการดังกล่าวส าหรบัผู้อยู่ในภาวะเปราะบางบาง
กลุ่มอาจเป็น “ข้อจ ากัด” มากกว่าเป็น “โอกาส” ในการน ามาใช้สร้างยุทธศาสตร์การ
ด ารงชีพอย่างยั่งยืนได้ 

 

ภาพที ่1 กรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน  
(Sustainable Livelihoods Framework: SLF) (DFID, 1999) 

 
ทุนการเมือง: “ธรรมชาติ” ที่ซ่อนอยู่ในทุนการด ารงชีพอื่นๆ 

นักวิชาการที่สร้างกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน ได้พิจารณาทุนทั้ง 5 
ประการที่กล่าวข้างต้น คือทุนที่จ าเป็นในการด ารงชีพของผู้ที่ตกอยู่ในบริบทความ
เปราะบาง โดยมองว่าตาม “ธรรมชาติ” ของมนุษย์สามารถจะเข้าถึงมันได้ แต่ก็ยอมรับ
โดยปริยายว่าไม่ใช่มนุษย์ทุกคน มีเพียงเฉพาะมนุษย์ที่มีสิทธิความเป็นพลเมืองเท่านั้น 
จึงจะเข้าถึงทุนเหล่านี้ได้ ดังข้อสรุปที่ชัดเจนจากนักวิชาการของ DFID และองค์กรอื่นๆ 
ที่ถกเถียงถึงพัฒนาการของกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืนในรายงานเรื่อง 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[99] 
 

Sustainable Livelihoods Approaches:  Progress and Possibilities for Change 
(2003) โดยสรุปว่าการน าเอาประเด็นสิทธิความเป็นมนุษย์เข้ามาใส่ไว้ในภาคปฏิบัติของ
การพัฒนา โดยองค์กรพัฒนาต่างๆ ที่น ากรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่ งยืนไปใช้ จะ
มุ่งเน้นไปที่ผู้อยู่ในบริบทความเปราะบางที่มีฐานะเป็น “พลเมือง” ให้ความส าคัญกับ
ส านึกในหน้าที่ รับผิดชอบ (accountability) และการปกครอง ( governance) 
(Carney, 2003) ช้ีให้เห็นว่านักวิชาการเหล่านี้ได้ซ่อน “ธรรมชาติ” ที่แท้จริงในการ
เข้าถึงทุนการด ารงชีพเอาไว้ การน าปรากฏการณ์ไทยพลัดถิ่นในสังคมไทย มาเป็นตัว
แบบในการศึกษายุทธศาสตร์การด ารงชีพ จึงเปิดเผยให้เห็นว่า “ทุน” ตามกรอบแนวคิด
การด ารงชีพอย่างยั่งยืนนั้น ไม่ได้เป็น “สิทธิโดยธรรมชาติ” ของมนุษย์ทุกคนที่จะ
สามารถเข้าถึงได้ หากแต่เป็น “สิทธิโดยกฎหมาย” ที่ประดิษฐ์สร้างขึ้นเพื่อมนุษย์ที่
ได้รับการยอมรับความเป็นพลเมอืงเท่านั้น ทุนตามกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยนื
ทั้ง 5 ประการ จึงเป็น “ข้อจ ากัด” มากกว่าจะเป็น “โอกาส” ในการสร้างยุทธศาสตร์
การด ารงชีพส าหรับไทยพลัดถิ่น เนื่องจากสิทธิและอ านาจเป็นปัญหาส าคัญ และยังจัด
ว่าเป็นส่วนหนึ่งของทุนการเมืองที่จ าเป็นต่อการด ารงชีพในชีวิตประจ าวัน ที่ท าให้ไทย
พลัดถิ่นสามารถเข้าถึงและเปลี่ยนแปลงทรัพยากรไปเป็นทุนในการด ารงชีพ การ
เรียกร้องคืนสัญชาติท าให้ไทยพลัดถิ่นได้แสดงบทบาทในฐานะผู้กระท าและผู้ตัดสินใจ
ต่อปัญหาความไม่เป็นธรรมที่ด ารงอยู่ในสังคมที่มองเห็นเป็นคนอ่ืน ทุนการเมืองจึงเป็น
ทุนที่ส าคัญที่จะมาช่วยให้ไทยพลัดถิ่นเข้าถึงและมีอ านาจเหนือทุนการด ารงชีพอ่ืนๆ ได้ 

 
การทรงสิทธิ์กับข้อเสนอ “ทุนการเมือง” ในกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน 

ทุนการด ารงชีพที่กล่าวมามีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับ “อ านาจ” ดังที่ Harold 
Dwight Lasswell ได้นิยามค าว่าอ านาจ คือ ความสามารถที่ท าให้การตัดสินใจท าได้
จริงในทางปฏิบัติ และอ านาจทางการเมือง คือ ความสามารถท่ีจะท าให้เกิดผลดงัที่ตั้งใจ
กับประชาชนคนอื่นๆ ดังนั้นช่ือหนังสือของเขาเรื่อง Politics: Who Gets What, 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[100] 
 

When, How (1936) จึงมาถูกน าไปใช้เป็นมาตรฐานในการนิยามการเมืองว่า หมายถึง 
การตัดสินใจว่าใครได้อะไร เมื่อไหร่ และอย่างไร (Encyclopedia Britannica, 2012; 
Lasswell, 1951) 

Amartya Sen ได้สั ง เคราะห์แนวคิด “การกีดกันทางสังคม” (social 
exclusion) ช้ีให้เห็นว่า “ความยากจน” มีทั้งมิติที่เป็นวัตถุและไม่ใช่วัตถุ แต่การพัฒนา
ที่ผ่านมาอธิบายเพียงแค่ความยากจนเชิงวัตถุเท่านั้น ซึ่งการกีดกันคนจนออกจากการมี
ส่วนร่วม การเข้าถึงโอกาสและกิจกรรมต่างๆ ก็เป็นมิติของความยากจนที่ส าคัญในเชิง
ไม่ใช่วัตถุ ที่ควรได้รับการอธิบายให้สังคมได้รู้จักและเข้าใจด้วย (Sen, 2000) ผู้วิจัยเห็น
ว่าการกีดกันทางสังคม ดังข้อเสนอของ Sen นี้ ก็เกิดขึ้นกับไทยพลัดถิ่นในสังคมไทย
เช่นกัน 

ด้วยเหตุนี้การมีเพียงทุนการด ารงชีพ ตามกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่าง
ยั่งยืน อาจจะท าให้ผู้คนในภาวะเปราะบางสามารถ “อยู่รอดได้” แต่ยังไม่เพียงพอต่อ
การด ารงชีพอย่าง “ยั่งยืน” ดังท่ี Karl Marx กล่าวไว้อย่างสุดโต่งในบทร่างความคิดทาง
เศรษฐกิจและปรัชญาของเขา ในหนั งสือ เรื่ อง  Economic and Philosophic 
Manuscripts of 1844 ที่กล่าวถึง “ภาวะแปลกแยก” (alienation) เมื่อชีวิตมนุษย์ถูก
พรากกิจกรรมที่เป็นไปตามธรรมชาติออกไป ไม่สามารถกระท าการสิ่งใดได้อย่างเป็น
อิสระ หน้าที่ของมนุษย์ก็ไม่ต่างอะไรจากสัตว์ หากหน้าที่ของมนุษย์มีเพียงแค่กิน ดื่ม 
สืบพันธุ์ หรือใช้เวลาส่วนใหญ่อยู่แต่ในที่อยู่อาศัย แต่งตัว เขาก็จะไม่รู้สึกว่าตัวเองเป็น
อะไรได้อีก นอกจากสัตว์ (Marx, 1988) ในมุมมองของ Marx เพียงแค่อยู่รอด สัตว์ก็ท า
ได้  ซึ่ งสอดคล้องกับแนวคิดของ Amartya Sen ที่ กล่ าวถึ ง  “การทรงสิทธิ์ ” 
(entitlements) หมายถึงโอกาสในการเลือกที่เป็นอิสระไม่ตอ้งขึ้นกับใคร ความสามารถ
ที่จะมีชีวิตอยู่ก็คือ “อิสรภาพ” นั่นเอง (Sen, 1985, 2005) แต่การทรงสิทธ์ิในการด ารง
ชีพนั้นผูกพันกับความเป็นพลเมืองและการกีดกันทางสังคม ดังนั้นการมีเพียงแค่ทุน 5 
ประการ ตามกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน ส าหรับไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยจึง



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[101] 
 

ไม่เพียงพอที่จะท าให้พวกเขาบรรลุถึงผลลัพธ์ที่คาดหวัง (outcomes) ของการด ารงชีพ
อย่างยั่งยืนได้ ผู้วิจัยจึงตั้งข้อถกเถียงว่า “ทุนการเมือง” ควรได้รับการพิจารณาว่าเป็น
ทุนที่จ าเป็นต่อการสร้างยุทธศาสตร์การด ารงชีพอย่าง “ยั่งยืน” ของไทยพลัดถิ่นใน
สังคมไทยด้วย 

Sen ถกเถียงเกี่ยวกับความเป็นธรรมโดยเสนอในบทความเรื่อง Equality of 
What? (1980) ว่าท าไมเราจึงไม่สามารถสร้างทฤษฎีความเป็นธรรมได้ เพราะสิ่งที่เป็น
ยิ่งกว่าความอยู่ดีมีสุข (wellbeing) ก็คือ “ความเป็นธรรม” ไม่มีการขูดรีดหรือกีดกัน 
ดังนั้นแนวคิดเรื่องการทรงสิทธิ์จึงสามารถน าไปใช้อธิบายความตระหนักถึงสิ่งที่เป็น
มากกว่าเพียงความอยู่ดีมีสุขส่วนบุคคลเท่านั้น (Sen, 1980) การมีชีวิตอยู่อย่างยั่งยืน
เป็นเรื่องของการกระจายความเท่าเทียม แบ่งปันขีดความสามารถท่ียอมรับได้เพื่อบรรลุ
ถึงความอยู่ดีมีสุขของทั้งคนในรุ่นปัจจุบันและอนาคต (Anand and Sen, 2000) การ
ทรงสิทธิ์มีความสัมพันธ์กับการเป็นเจ้าของ “สิทธิ์” อื่นๆ อย่างชอบธรรมตามกฎกติกา
ของสังคม “การทรงสิทธิ”์ หมายถึงขีดความสามารถในการควบคุมสินค้าโภคภัณฑ์หรือ
ทุนต่างๆ รวมถึงขีดความสามารถในการแลกเปลี่ยนสินค้าโภคภัณฑ์หรือทุนเหล่านั้นไม่
ว่าจะอยู่ในรูปของการค้าหรือการผลิตก็ตาม การทรงสิทธิ์จึงมิได้เป็นเพียงความสามารถ
ใน “การหามาได้” (availability) เท่านั้น แต่หมายถึงการมี “อ านาจเหนือ/อ านาจ
ควบคุม” (command over) สิ่งต่างๆ ที่ประชาชนเป็นเจ้าของ (ท้ังที่เป็นกายภาพ เช่น 
ทรัพย์สิน เงินทอง เป็นต้น และที่เป็นนามธรรม เช่น สิทธิ อ านาจ เป็นต้น) โดย Sen 
มองว่าสิทธิความเป็นมนุษย์นั้นเป็นการทรงสิทธิ์ที่น าไปสู่ความสามารถในการด ารงชีพ 
(Sen, 1997, 2005) 

กรอบแนวคิดเรื่องการทรงสิทธิ์ของ Amartya Sen ดังกล่าว ผู้วิจัยเห็นว่า
สามารถใช้เป็นแนวทางในการตั้งข้อเสนอถกเถียงกับกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่าง
ยั่งยืน ในประเด็น “ทุนการเมือง” ว่าควรได้รับการพิจารณาเป็นทุนที่จ าเป็นอย่างหนึ่ง
ในการด ารงชีพของกลุ่มคนที่อยู่ในภาวะเปราะบาง เนื่องจากผลลัพธ์ที่คาดหวังตาม



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[102] 
 

กรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืนก็คือ “ความยั่งยืน” หากพิจารณาตามกรอบ
แนวคิดนี้ การด ารงชีพของไทยพลัดถิ่นจะยั่งยืนได้ ก็ต่อเมื่อเป็นผู้ทรงสิทธ์ิ ซึ่งไม่ใช่เพียง
การ “หามาได้” ของทุนในการด ารงชีพทั้ง 5 ประการเท่านั้น แต่ต้อง “มีอ านาจเหนือ/
ควบคุม” ทุนการด ารงชีพเหล่านั้นด้วย 
 
ความเป็นมาของแนวคิดทุนการเมือง (Political Capital) 

ค าว่า “ทุนการเมือง” รู้จักเป็นครั้งแรกในอเมริกาเมื่อปี ค.ศ. 1842 ซึ่งในเวลา
นั้นจัดเป็นค าที่ใช้ในเฉพาะกลุ่ม (jargon) ต่อมาในศตวรรษที่ 20 ค าว่าทุนการเมืองได้
ถูกใช้ในความหมายเดียวกันกับอีกค าหนึ่งที่เกิดขึ้นมาภายหลังคือค าว่า “ทุนทางสังคม” 
ซึ่งเป็นที่ยอมรับอย่างกว้างขวางในหมู่นักสังคมศาสตร์ หลังจากปี ค.ศ. 2000 ค าว่า 
“ทุนการเมือง” กลับมาได้รับความนิยมและมีการแพร่หลายอย่างมากหลั งจากที่
ประธานาธิบดี George W. Bush กล่าวว่า “...ผมได้รับทุนในการหาเสียง ทุนการเมือง 
และจากนี้เป็นต้นไป ผมตั้งใจจะใช้มัน...” (Shapiro, 2006: 121) ในปีสุดท้ายที่ Bush 
ด ารงต าแหน่งประธานาธิบดี มีค าว่า “ทุนการเมือง” ในอินเตอร์เน็ตเกือบครึ่งล้าน
เว็บไซต์ที่เช่ือมโยงไปยังช่ือของเขา ซึ่งช้ีให้เห็นว่าทุนการเมืองเป็นค าที่มีการใช้อย่าง
ต่อเนื่องและแพร่หลาย (ยั่งยืน) พิสูจน์ให้เห็นว่าทุนการเมืองเป็นแนวคิดที่สะท้อนแง่มุม
ความจริงทางการเมืองที่ถูกซ่อนอยู่ หรือไม่สามารถเข้าถึงได้ในการวิเคราะห์แบบ
รัฐศาสตร์กระแสหลัก มีความต้องการใช้ค า “ทุนการเมือง” ให้ครอบคลุมการเมืองใน
ความเป็นจริง แต่กลับยังไม่มีการสังเคราะห์แนวคิดทุนการเมืองให้เป็นแนวคิดหลัก
ในทางรัฐศาสตร์ (Nayden, 2011) 

การจะนิยามว่าการเมืองจัดเป็น “ทุน” (capital) อย่างหนึ่งนั้น ก็มักจะมี
ค าถามว่า “การสะสม” (accumulation) หรือ “แหล่งสะสม” (stock/resource) ของ
ทุนการเมืองอยู่ในรูปใด ซึ่งนักวิชาการหลายท่านมีข้อเสนอที่สรุปได้ดังนี้ 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[103] 
 

Bourdieu (1991) มองว่าทุนการเมืองเป็นรูปแบบหนึ่งของทุนสัญลักษณ์ จึง
พบได้ในผู้ที่ยอมรับหรือเช่ือและรูจ้ักมัน ท าให้อ านาจสะสมอยู่ในรูปสิ่งของ (เช่น บัลลังก์ 
คทา มงกุฎของกษัตริย์ เป็นต้น) ที่ผลิตการกระท าท่ีเป็นอัตวิสัยของการรู้จักสิ่งเหล่านั้น 
ทุนการเมืองถูกแย่งชิงไปจากพลเมือง ไปอยู่ในมือของนักการเมืองมืออาชีพและระบบ
ราชการ คนกลุ่มนี้จึงนิยามทุนการเมืองว่ามีเฉพาะในผู้น าทางการเมืองและพรรค
การเมืองเท่านั้น นักการเมืองมืออาชีพต้องสร้างความสนใจอย่างต่อเนื่องเพื่อให้ได้แรง
สนับสนุนที่มั่นคง ซึ่งก็คือเครดิตหรือทุนการเมืองที่อยู่ในรูปของภาพตัวแทนผู้อื่นและ
ภาพตัวแทนตัวเอง เพื่อแลกกับการสนับสนุนทั้งวัตถุและสัญลักษณ์แก่ผู้ที่ได้ประโยชน์
จากภาพตัวแทนในสนามการเมือง นักการเมืองมืออาชีพต้องพึ่งพาเครดิตที่ได้รับการ
ยอมรับจากพวกที่ไม่เป็นมืออาชีพ เพื่อให้พวกเขาได้รับความเชื่อถือและไว้วางใจ เพราะ
อ านาจของพวกเขาเป็นสัญลักษณ์ ต้องธ ารงรักษาให้อยู่ไปอย่างต่อเนื่อง ในมุมมองของ 
Bourdieu กล่าวได้ว่าแหล่งสะสมของทุนการเมืองมีอยู่ในสัญลักษณ์ที่ถูกน าไปใช้
ประโยชน์ทางการเมืองนั่นเอง ส าหรับนักการเมืองมืออาชีพ ทุนการเมืองสะสมอยู่ใน 
“เครดิต” ความน่าเช่ือถือที่อยู่ในภาพตัวแทน แสดงออกผ่านความไว้วางใจ ความ
เช่ือถือ และการยอมกระท าตาม ส่วนนักการเมืองที่ไม่เป็นมืออาชีพ ทุนการเมืองจะ
สะสมอยู่ในค าขวัญโฆษณา สัญญา และข้อผูกมัดที่จะสนับสนุนต่างๆ ท่ีสร้างเครดิต
ให้กับพวกเขา 

Baumann (2000) ได้น ากรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน (SLF) ไปใช้
วิจัยการกระจายอ านาจและการจัดการทรัพยากรธรรมชาติในอินเดีย เขาเห็นว่า SLF 
ให้ความสนใจกับทุนการเมืองและทุนวัฒนธรรมน้อยเกินไป ท า ให้การวิเคราะห์ไม่
สามารถจับภาพความสัมพันธ์เรื่องอ านาจและการเมืองได้ เขาจึงเสนอว่าควรเอาทุน
การเมืองเข้าไปอยู่ใน SLF ด้วย เนื่องจาก “สิทธิ” เป็นทรัพยากรที่ประชาชนสามารถ
น าไปใช้ลงทุนใหม่เพื่อบรรลุทางเลือกในการด ารงชีพได้ Baumann ให้ความส าคัญกับ
ทุนการเมืองเชิงสถาบัน ในการน ามาใช้เป็นเครื่องมือสร้างสมดุลของอ านาจ (balance 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[104] 
 

of power) ในระดับองค์กร/สถาบัน ส่วนข้อถกเถียงว่าเป็นการยากที่จะแยกทุน
การเมืองออกจากทุนทางสังคมได้อย่างชัดเจน Baumann โต้แย้งว่าทุนทางสังคมให้
ความส าคัญกับความสัมพันธ์แนวนอนของหน่วยที่อยู่ในระนาบเดียวกัน แต่ต่างชนิดกัน 
เช่น ความสัมพันธ์กับญาติพี่น้อง องค์กร เครือข่ายทางสังคม เป็นต้น ในขณะที่ทุน
การเมืองให้ความส าคัญกับ “อ านาจ” ซึ่งเป็นความสัมพันธ์แนวตั้งของหน่วยที่อยู่ระดับ
ต่างกัน เช่น ความสัมพันธ์ระหว่างครัวเรือนกับรัฐที่มีอ านาจมากกว่าพวกเขา เป็นต้น 
Baumann ช้ีให้เห็นประเด็นส าคัญที่แยก “ทุนการเมือง” ออกมาจาก “ทุนทางสังคม” 
อย่างชัดเจน โดยแหล่งสะสมของทุนการเมืองอยู่ใน “สิทธิและอ านาจ” ที่มีอยู่ในองค์กร
หรือสถาบันท่ีสามารถน าไปใช้สร้างสมดุลของอ านาจได้ 

Gerring et al. (2005) ศึกษาประชาธิปไตยและการเติบโตทางเศรษฐกิจ โดย
เห็นว่าการสถาปนาประชาธิปไตยได้สร้างทุนการเมืองให้เกิดขึ้นมาอย่างชัดเจน 
ประสบการณ์ทางการเมืองของประเทศในวันนี้ จะส่งผลต่อทุนการเมืองในวันข้างหน้า 
และจะเป็นผลผลิตทางเศรษฐกิจท่ีดีขึ้นในล าดับต่อไป ยิ่งอ านาจมีความเป็นสถาบันมาก
ขึ้น ก็จะยิ่งได้รับทุนการเมืองมากข้ึน ถึงแม้ว่าการนิยามทุนการเมืองเช่นนี้อาจจะไปทับ
ซ้อนกับทุนมนุษย์และทุนทางสังคม แต่ประเทศท่ีปกครองในระบอบประชาธิปไตยซึ่งให้
ความส าคัญกับการเมืองแบบตัวแทนนั้น ทุนการเมืองเป็นทุนที่มีความจ าเป็นในการ
ด ารงชีพ เนื่องจาก “อ านาจ” ถูกสถาปนาให้มีความเป็นสถาบันและใช้ผ่านตัวแทนทาง
การเมือง ตามนัยยะนี้อ านาจและประสบการณ์ทางการเมืองเป็นแหล่งสะสมทุน
การเมืองที่ส าคัญ ซึ่งมีอยู่ในสถาบันและตัวแทนทางการเมืองด้วย 

Szucs and Stromberg (2006) ศึกษาผู้น าท้องถิ่น ทุนการเมือง และการ
พัฒนาประชาธิปไตย โดยศึกษาว่าองค์ประกอบของทุนการเมืองในท้องถิ่น ได้สร้าง
ความส าเร็จให้กับการพัฒนาประชาธิปไตยในระดับชาติอย่างไร ซึ่งนิยาม “ทุน
การเมือง” หมายถึงความสามารถของผู้น าการปกครองในการระดมทรัพยากรทั้ง
ทางตรงและทางอ้อม ที่สัมพันธ์กับเสถียรภาพของการพัฒนาประชาธิปไตย โดย “ผู้น า



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[105] 
 

การเมือง” ถูกมองว่าเป็นตัวหลักในการสถาปนาประชาธิปไตยให้มีเสถียรภาพ และยัง
ท าให้ระบอบประชาธิปไตยส าเร็จหรือล้มเหลวด้วย ผู้น าทางการเมืองจึงต้องมีความเป็น
นักเคลื่อนไหวทางการเมืองในระดับสูง ในมุมมองนี้ทุนการเมืองสะสมอยู่ ใน
ความสามารถของผู้น าการเมือง ในการระดมทรัพยากรที่จ าเป็นต่อสมาชิกทางการเมือง 

Nee and Opper (2010) อธิบายทุนการเมืองว่ามีคุณลักษณะร่วมกับทุน
กายภาพและทุนมนุษย์ ท าให้คุณภาพของผลผลิตสร้างผลก าไรได้จริง น าไปใช้แทนทุน
กายภาพที่จ ากัดเง่ือนไขเฉพาะได้ ทุนการเมืองคล้ายกับทุนทางสังคมที่การสะสมทุนโยง
ใยอยู่ในเครือข่ายความสัมพันธ์ระหว่างผู้แสดงกับผู้แสดงด้วยกัน (among actors) แต่
ทุนการเมืองจะมีอยู่ในความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับต าแหน่งที่มีอ านาจของนักการเมือง ฝัง
อยู่ในโครงสร้างเชิงสถาบัน เมื่อนักการเมืองเจรจากับนักการเมือง การสะสมที่เพิ่มขึ้นใน
ทุนการเมืองก็จะแฝงฝังตัวมันเองอยู่ในการแลกเปลี่ยนเชิงสถาบันทางการเมือง และ
ด ารงอยู่ในความสัมพันธ์ระหว่างผู้แสดงทางการเมืองด้วยกัน ( among political 
actors) ในมุมมองของ Nee and Opper สอดคล้องกับ Gerring et al. ดังที่กล่าว
มาแล้ว โดยชี้ให้เห็นว่าแหล่งสะสมของทุนการเมืองโยงใยอยู่ในเครือข่ายความสัมพันธ์ที่
เชื่อมโยงกับนักการเมือง และฝังรากอยู่ในโครงสร้างเชิงสถาบันทางการเมืองด้วย 

Booth and Richard (2012) อธิบายว่าทุนการเมืองน่าจะเป็นผลผลิตของ
ทุนทางสังคม ที่เช่ือมโยงการมีส่วนร่วมของสมาชิกประชาสังคมเข้ากับระบบการเมือง 
ทุนการเมืองมีอยู่ในทัศนคติและพฤติกรรมของพลเมือง ทั้งที่มีอิทธิพลหรือเป็นข้อจ ากัด
ของระบบการเมือง ซึ่งพบได้โดยทั่วไป เช่น รัฐ ผู้ด ารงต าแหน่งในรัฐบาล กลุ่มทางสังคม 
และพลเมือง เป็นต้น ทุนการเมืองมีผลต่อระบบการเมืองโดยเข้าไปมีอิทธิพลต่อพลเมอืง 
ในแง่ของการยอมปฏิบัติตามกฎหมาย ร่วมมือกับสถาบันของรัฐบาล การมีส่วนร่วม
ทางการเมือง และทัศนคติที่สนับสนุนการปกครองในระบอบประชาธิปไตย ในมุมมอง
ของ Booth and Richard กล่าวได้ว่าแหล่งสะสมของทุนการเมืองมีอยู่ในทัศนคติและ
พฤติกรรมของพลเมืองที่แสดงออกโดยการเข้าไปมีส่วนร่วมและสนับสนุนทางการเมือง 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[106] 
 

Nayden (2011) มองว่าทุนการเมืองจะรวมทั้งทุนที่สะสมไว้และทุนที่
กระจายออกไป จึงมีความแตกต่างกันของแหล่งสะสมและวิธีการใช้ทุนการเมือง คือ 1) 
ใช้การโฆษณาภาพลักษณ์ (image) ของนักการเมือง 2) รวมเอาคู่แข่งทางการเมืองเข้า
มาร่วมในกระบวนการจัดการความขัดแย้งอย่างมีส่วนร่วม เพื่อเพิ่มทุนการเมืองให้กับ
กลุ่มของตน ซึ่งจะท าให้ได้รับทุนการเมืองจากท้ังสองฝ่าย 3) ใช้ทุนการเมืองทีส่ะสมอยู่
ในการสนับสนุนของสาธารณะ 4) ใช้เครือข่ายทางสังคมซึ่งมีบทบาทส าคัญในการสร้าง
และก าหนดรูปแบบของทุนการเมือง 5) ใช้ทุนการเมืองที่เป็นการแฝงฝังและเป็น
รูปธรรม โดยผ่านสถาบันการศึกษา ปฏิบัติการทางสังคม และการสืบทอดทางการเมือง
ที่  “ส่งผ่านทางวัฒนธรรม” และ 6) ใช้ ช่ือเสียงและภาพตัวแทนของทุน โดย
ผู้ประกอบการ (entrepreneur) ทางการเมืองจะพยายามหาช่องทางลงทุนกับช่ือเสียง
ของตน ผ่านการสร้างภาพตัวแทนของทุน  

นอกจากนี้ตามแนวคิดภูมิศาสตร์การเมือง (political geography) ซึ่งให้
ความสนใจปฏิสัมพันธ์ของอ านาจกับพื้นที่ อิทธิพลของสถานที่ต่ออัตลักษณ์ทาง
การเมือง และนโยบายที่สร้างหรือเปลี่ยนรูปอาณาเขตดินแดน (Jones, Jones and 
Woods, 2004) ท าให้  “ชุมชน” ของไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยจะเป็นแหล่งสะสมทุน
การเมืองที่ส าคัญในอนาคต หลังจากพระราชบัญญัติสัญชาติ (ฉบับที่ 5) พ.ศ. 2555 
ประกาศในราชกิจจานุเบกษาเมื่อวันที่ 21 มีนาคม พ.ศ. 2555 เปิดโอกาสให้ไทยพลัด
ถิ่นสามารถยื่นค าร้องให้ได้รับสัญชาติไทยด้วยการเกิด ท าให้มีสิทธิความเป็นพลเมือง มี
สิทธิในการเลือกตั้ง สามารถเลือกตัวแทนท่ีจะเข้ามาเป็นปากเสียงแก้ไขปัญหาการด ารง
ชีพ หรือเป็นตัวแทนลงสมัครรับเลือกตั้งได้ในทุกระดับ หรือแม้กระทั่งรวมตัวกันขอแยก
เขตปกครองเป็นหมู่บ้านใหม่ เพราะมีจ านวนครัวเรือนที่อยู่ในชุมชนหรือพื้นที่เดียวกัน
มากพอที่จะท าเรื่องร้องขอได้ ท าให้ชุมชนไทยพลัดถิ่นเริ่มมีปฏิสัมพันธ์กับอ านาจ มีกลุ่ม
คนที่มีสิทธิทางการเมือง สามารถที่จะส่งผ่านเรื่องราว/ข่าวสารไปถึงผู้ก าหนดนโยบาย



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[107] 
 

ได้ หรือแม้กระทั่งสร้างหรือเปลี่ยนรูปเขตการปกครองใหม่ได้ ดังนั้นทุนการเมืองจึงมี
บทบาทส าคัญต่อการสร้างยุทธศาสตร์การด ารงชีพของไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยมากขึ้น 

กล่าวโดยสรุป การสะสมและแหล่งสะสมทุนการเมืองอาจอยู่ในหลายรูปแบบ 
ทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม ทั้งที่เป็นวัตถุหรือเป็นสัญลักษณ์ ทั้งที่เป็นการกระท า
และความรู้สึกนึกคิด แฝงฝังอยู่ในเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคม สืบทอดผ่านภาพ
ตัวแทนของสถาบันการศึกษา ส่งผ่านทางวัฒนธรรม การใช้ทุนการเมืองของไทยพลัด
ถิ่นในสังคมไทย จ าเป็นต้องเปลี่ยนสถานะจากตัวแทนของ “ผู้ถูกกระท าทางการเมือง” 
ไปเป็นตัวแทนของ “ผู้กระท าทางการเมือง” เพื่อให้การด ารงชีพของไทยพลัดถิ่นบรรลุ
ผลลัพธ์ที่คาดหวังน าไปสู่ความ “ยั่งยืน” ในสังคมไทย ไม่ใช่เพียง “อยู่รอด” เท่านัน้  

กรอบแนวคิดที่ใช้อธิบายและวิเคราะห์ในบทความนี้ ผู้วิจัยได้ใช้แนวคิดคน
พลัดถิ่น (diaspora) เพื่ออธิบายคุณลักษณะเฉพาะของกลุ่มเป้าหมายในการวิจัย คือ 
“ไทยพลัดถิ่น” ซึ่งจัดเป็นคนพลัดถิ่นประเภทผู้ตกเป็นเหยื่อจากการเคลื่อนย้ายเขตแดน
ประเทศ ถึงแม้จะอยู่ที่เดิม (staying put) แต่ก็ต้องเปลี่ยนสถานะจาก “คนท้องถิ่น” 
กลายเป็น “คนพลัดถิ่น” (Van Hear, 1998; Voutira, 2006) แม้จะอยู่ในดินแดนที่
กลายไปเป็นของพม่า แต่ไทยพลัดถิ่นยังคงรักษาอัตลักษณ์และจิตส านึกความเป็นไทย
เอาไว้อย่างมั่นคง ท าให้ไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยใช้เป็นกรอบอ้างอิงในการเรียกร้องขอ
คืนสัญชาติไทย ผู้วิจัยจึงใช้ตัวแบบยุทธศาสตร์การด ารงชีพของไทยพลัดถิ่นในสังคมไทย
มาเป็นข้อถกเถียงกับกรอบแนวคิดการด ารงชีพอย่างยั่งยืน (SLF) ที่ให้ความส าคัญกับ
ทุนการด ารงชีพ 5 ประการ ได้แก่ ทุนมนุษย์ ทุนทางสังคม ทุนกายภาพ ทุนการเงิน 
และทุนธรรมชาติ (DFID, 1999) ซึ่งผู้วิจัยถกเถียงว่าผู้ตกอยู่ในบริบทความเปราะบาง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มที่ขาดสิทธิความเป็นพลเมือง มีข้อจ ากัดในการเข้าถึงทุนทั้ง 5 
ประการ ท าให้การด ารงชีพของพวกเขาเพียงแค่ “อยู่รอด” ไม่สามารถบรรลุถึง “ความ
ยั่งยืน” ได้ จึงควรพิจารณา “ทุนการเมือง” ว่าเป็นทุนท่ีจ าเป็นในการด ารงชีพด้วย 

 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[108] 
 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 

ผู้วิจัยได้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีการศึกษาเฉพาะกรณี (case 
study approach) ที่ให้ความส าคัญกับสิ่งที่ถูกศึกษา (case) ที่มีลักษณะเฉพาะเจาะจง 
(ชาย โพธิสิตา, 2550) การเก็บข้อมูลใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก สังเกต และการสนทนา
กลุ่มย่อย กลุ่มเป้าหมายในการวิจัย ได้แก่ หัวหน้าครัวเรือนไทยพลัดถิ่น ผู้อาวุโสไทย
พลัดถิ่น แกนน าเครือข่ายไทยพลัดถิ่น หัวหน้าครัวเรือนคนไทยทั่วไปท่ีอาศัยอยู่ในชุมชน
เดียวกัน รวมทั้งเจ้าหน้าที่รัฐ และ NGOs โดยมีพื้นที่เป้าหมายการวิจัย คือ จังหวัด
ประจวบคีรีขันธ์และระนอง  
 

ผลการวิจัย 
 
โครงสร้างอ านาจอันซับซ้อนที่กดทับไทยพลัดถิ่นในสังคมไทย 

การมีสถานะเป็น “คนไทยพลัดถิ่น” ในสังคมไทยนั้น ในทางกฎหมายแล้วก็
ไม่ได้ต่างไปจากค าเรียกกลุ่มคนท่ีรัฐจัดว่าเป็น “คนอ่ืน” เช่น ผู้หลบหนีเข้าเมือง คนต่าง
ด้าว ชนกลุ่มน้อย กลุ่มชาติพันธ์ุ หรือแรงงานต่างด้าว เป็นต้น ท าให้โครงสร้างอ านาจใน
รูปตัวบทกฎหมายที่ไทยพลัดถิ่นเข้าไปเกี่ยวข้อง ส่วนใหญ่จึงเป็นเรื่องของ “การกีดกัน
ทางสังคม” ดังข้อเสนอของ Amartya Sen  

พื้นที่เป้าหมายการวิจัยครั้งนี้ทั้งในจังหวัดประจวบคีรีขันธ์และระนอง เป็น
พื้นที่ที่มีการใช้อ านาจรัฐอย่างเข้มข้น เนื่องจากเป็นพื้นที่ภายใต้การประกาศกฎอัยการ
ศึก ก็ยิ่งท าให้การบังคับใช้กฎหมายกับไทยพลัดถิ่นยิ่งเข้มข้นไปกว่าพื้นท่ีทั่วไป มีการตั้ง
ด่านตรวจค้นโดยทั้งทหารและต ารวจอย่างเข้มงวดตลอดเส้นทางสายส าคัญจากชุมชน
เข้ามาสู่ตัวเมือง เปิดโอกาสให้เจ้าหน้าที่รัฐ “รีดไถ” จากการสัมภาษณ์ทั้งครัวเรือนไทย
พลัดถิ่นที่เป็นกลุ่มเป้าหมายในการวิจัยและครัวเรือนไทยพลัดถิ่นอื่นๆ ทุกครัวเรือนต่าง



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[109] 
 

มีประสบการณ์ถูกรีดไถจากเจ้าหน้าที่รัฐในพ้ืนท่ีทั้งสิ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีการตั้ง
ด่านตรวจสกัดของต ารวจ ส่วนด่านสกัดของทหารมักเป็นประเด็นการขึ้นมาตรวจบัตร
ประชาชนบนรถประจ าทาง การทะเลาะ กระทบกระทั่งกันด้ วยการใช้วาจาที่ไม่
เหมาะสมและดูถูก ซึ่งล้วนเป็น “โครงสร้างอ านาจ” ที่กดทับไทยพลัดถิ่น มีค าให้
สัมภาษณ์มากมายที่เกี่ยวข้องกับกรณีนี้ท้ังจากเจ้าหน้าที่รัฐเองและจากไทยพลัดถิ่นดังน้ี 

 

“...ประมาณปี 2553 เป็นนโยบายของจังหวัดเลยนะที่ให้มีการสกัด
จับคนไทยพลัดถิ่นที่เดินทางเข้าอ าเภอ ก็เลยท าให้ไทยพลัดถิ่นท่ีนี่ถูก
รีดไถ... พูดกันตรงๆ เลยนะ ผมไม่ไว้ใจต ารวจที่นี่เลยซักคน... ” 
(เจ้าหน้าที่รัฐส่วนท้องถิ่นในจังหวัดระนอง, สัมภาษณ์ 6 ส.ค. 55) 
 

 “...ทหารสกัดรถบัสเอาไว้ไม่ให้พวกเราเข้ากรุงเทพฯ พวกเราก็ลงมา
นั่งขวางถนนกันหมด พวกทหารที่มาสกัดก็บอกว่า พวกนี้พูดยากจริง 
เอารถชนตายให้หมดเลย ฉันก็เลยบอกว่าถ้าแน่จริงก็ลองชนดู ใคร
ตายกันแน่ เราไม่ใช่ควาย เรามีสิทธิจะไปไหนก็ไปได้ เราก็เป็นคนไทย
เหมือนกัน พอดีช่วงนั้นเป็นช่วงถือศีลอด ไม่ได้กินอะไร พอขึ้นรถเราก็
เป็นลม ทหารก็ยังมาบอกว่าเราส าออย...” (รานี คนซื่อสัตย์ (ช่ือ
สมมติ), สัมภาษณ์ 15 ธ.ค. 54) 
 

กฎหมายต่างๆ ท่ีมาเกี่ยวข้องกับวิถีการด ารงชีพของไทยพลัดถิ่น เริ่มจาก 
พ.ร.บ. สัญชาติ พ.ศ. 2508 ที่ก าหนดว่า “ผู้ซึ่งมิได้มีสัญชาติไทย” คือคนต่างด้าว และ
ใน พ.ร.บ. คนเข้าเมือง พ.ศ. 2522 ได้นิยามคนเข้าเมือง คือ “คนต่างด้าวซึ่งเข้ามาใน
ราชอาณาจักร” กฎหมายทั้ง 2 ฉบับ ท าให้ไทยพลัดถิ่นมีสถานะเป็นคนต่างด้าว และ
ตามมติคณะรัฐมนตรีเมื่อ 9 มีนาคม 2519 ได้ก าหนดช่วงเวลาอนุญาตให้ไทยพลัดถิ่น
เข้าเมือง ท าให้ไทยพลัดถิ่นที่เข้าเมืองในช่วงเวลาต่างกัน จึงมีสถานะบุคคลต่างกันด้วย 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[110] 
 

กล่าวคือ ไทยพลัดถิ่นท่ีเข้าเมืองก่อนวันที่ 9 มีนาคม 2519 มีสถานะเป็น “คนเข้าเมือง” 
(ส่วนใหญ่ถือบัตรเลข 6 และ 7) โดยมติคณะรัฐมนตรีอนุญาตให้อยู่ในประเทศไทย
ช่ัวคราว ให้ใบถิ่นที่อยู่ เพื่อรอแปลงสัญชาติ ในขณะที่ยังไม่มีการแปลงสัญชาติหากจะ
เดินทางออกนอกเขตจังหวัด ต้องขออนุญาตต่อผู้ว่าราชการจังหวัด (การเดินทางออก
นอกเขตอ าเภอไม่ต้องขออนุญาต) ไทยพลัดถิ่นที่เข้าเมืองหลังวันที่ 9 มีนาคม 2519 มี
สถานะเป็น “ผู้หลบหนีเข้าเมือง” (ส่วนใหญ่ถือบัตรเลข 0) ตามมติคณะรัฐมนตรีจัดเปน็
กลุ่มที่ได้รับอนุญาตให้อยู่ในราชอาณาจักรเป็นการช่ัวคราว รอส่งกลับคืนประเทศต้น
ทาง (พม่า) โดยผ่อนผันให้อยู่ในเขตพื้นที่ที่ออกบัตร (อ าเภอ) ให้เท่านั้น การเดินทาง
ออกนอกพื้นที่ (อ าเภอ) จึงต้องให้นายอ าเภออนุญาตก่อนจึงจะออกนอกพื้นที่ได้ ใน
เฉพาะกรณีจ าเป็นเร่งด่วนเท่านั้น คือ การเจ็บป่วยและไม่มีสถานพยาบาลในพื้นที่ โดย
ต้องไปรายงานตัวต่อนายอ าเภอในพื้นที่ที่เดินทางไปเข้ารับการรักษาพยาบาลด้วย ใน
กรณีเดินทางออกนอกเขตจังหวัด ต้องให้ผู้ว่าราชการจังหวัดเป็นผู้อนุญาต โดยต้องแจ้ง
ให้จังหวัดปลายทางและกระทรวงมหาดไทยรับทราบด้วย (ส่วนการทะเบียนราษฎร, 
2544) ซึ่งข้อจ ากัดการเดินทางออกนอกพื้นที่นี้ท าให้กลุ่มไทยพลัดถิ่นได้รับผลกระทบ
อย่างมาก 

นอกจากกฎหมายดังที่ได้กล่าวข้างต้นแล้ว ยังมีกฎหมายอีกหลายฉบับที่
เกี่ยวข้องและเป็นข้อจ ากัดในการด ารงชีพของไทยพลัดถิ่น ท าให้มีปัญหาในเรื่องการ
ประกอบอาชีพ ยกตัวอย่างเช่น พ.ร.บ. การท างานของคนต่างด้าว พ.ศ. 2521 เดิม
ก าหนดให้อาชีพที่คนต่างด้าวสามารถท าได้มี 27 อาชีพ แต่หลังการประกาศใช้ พ.ร.บ. 
การท างานของคนต่างด้าว พ.ศ. 2551 โดยยกเลิก พ.ร.บ. ฉบับเดิม (พ.ศ. 2521) ท าให้
ไทยพลัดถิ่นซึ่งมีสถานะทางกฎหมายเป็นคนต่างด้าว สามารถท างานได้เพียง 2 อาชีพ
เท่านั้น คือ กรรมกรและคนรับใช้ในบ้าน เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีกฎหมายอื่นๆ ที่
เกี่ยวข้องกับการด ารงชีพของไทยพลัดถิ่น เช่น พ.ร.บ. อุทยานแห่งชาติ พ.ศ. 2504 และ 
พ.ร.บ. การประมง พ.ศ. 2490 เป็นต้น เนื่องจากชุมชนไทยพลัดถิ่นในพื้นที่เป้าหมาย



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[111] 
 

การวิจัยทั้งในจังหวัดประจวบคีรีขันธ์และระนอง ถูกประกาศเป็นเขตอุทยานแห่งชาติใน
ปี พ.ศ. 2542 ท าให้ไทยพลัดถิ่นในท้ัง 2 พื้นที่ อาศัยอยู่ในพ้ืนท่ี “ปิดล้อม” เพราะพื้นที่
บางส่วนของชุมชนและพื้นท่ีโดยรอบชุมชนกลายเป็นเขตอุทยานแห่งชาติ นอกจากไทย
พลัดถิ่นจะมีข้อจ ากัดเรื่องการเดินทางออกนอกพ้ืนที่แล้ว ยังมีข้อจ ากัดในการเข้าถึงทุน
ธรรมชาติอีกด้วย (ดูภาพท่ี 2) 
 

 
 

ภาพที่ 2 โครงสร้างอ านาจท่ีเกี่ยวข้องกับการด ารงชีพของไทยพลัดถิน่  
(สรุปจากกฎหมายและนโยบายทีเ่กี่ยวข้อง) 

 
จะเห็นได้ว่าโครงสร้างอ านาจที่หลากหลายและซับซ้อน ซึ่งเข้ามาเกี่ยวข้องกับ

วิถีการด ารงชีพของไทยพลัดถิ่น จนดูเหมือนว่ากิจกรรมการด ารงชีพที่ท าอยู่ในปัจจุบัน
เกือบทั้งหมด ล้วนอยู่ในข่ายที่เป็นข้อห้ามแทบทั้งสิ้น โครงสร้างอ านาจที่เป็นตัวบท
กฎหมายได้ปิดกั้นการด ารงชีพของไทยพลัดถิ่น รวมทั้งคนที่ถูกนิยามว่าเป็น “คนต่าง
ด้าว” ทุกคน จนแทบไม่สามารถท ากิจกรรมด ารงชีพใดได้ หลังจากมีการประกาศ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[112] 
 

กฎกระทรวงมหาดไทยดังที่กล่าวมาแล้ว ผู้วิจัยได้มีโอกาสสัมภาษณ์เจ้าหน้าที่ฝ่าย
ปกครองในจังหวัดระนอง ซึ่งได้อธิบายขั้นตอนการด าเนินการของจังหวัดหลังจากมี
ประกาศกฎกระทรวงฯ และแสดงความคิดเห็นถึงผู้ที่เข้าข่ายขอคืนสัญชาติไทยว่า 

 

“...ทางกรมการปกครองแจ้งมา ให้ด าเนินการแก้ไขสถานะทาง
ทะเบียนกับกลุ่มที่แปลงสัญชาติ (ผู้ถือบัตรเลข 8) เท่านั้น ที่สามารถ
มายื่นค าร้องขอเปลี่ยนสถานะจากการได้สัญชาติไทยโดยการแปลง
สัญชาติ เป็นการได้สัญชาติไทยด้วยการเกิดได้ที่ส านักทะเบียนท่ีตนมี
ช่ืออยู่ได้ทันที ดังนั้นหากจะนับตามหลักฐานของทางราชการใน
ปัจจุบัน ไทยพลัดถิ่นก็จะเหลือเฉพาะผู้ถือบัตรเลข 6 เท่านั้น ส่วนผู้
ถือบัตรเลข 0 ต้องไปพิสูจน์ความเป็นไทยพลัดถิ่นกับคณะกรรมการ
รับรองความเป็นคนไทยพลัดถิ่นก่อน จากนั้นจึงจะมาด าเนินการตาม
ขั้นตอนยื่นค าร้องขอแก้ไขหลักฐานทางทะเบียนได้  หากยึดตาม
ประกาศกฎกระทรวงแล้ว ก็จะมีเพียงผู้ถือบัตรเลข 6 เท่านั้นที่
สามารถยื่นค าร้องได้...” (เจ้าพนักงานปกครองจังหวัดระนอง , 
สัมภาษณ์ 9 ส.ค. 55) 
 

จากค าให้สัมภาษณ์นี้ชี้ให้เห็นอย่างชัดเจนว่า ถึงแม้ผู้ที่เรียกร้องขอคืนสัญชาติ
ไทยบางกลุ่ม (โดยเฉพาะผู้ถือบัตรเลข 0) จะเรียกตัวเองว่า “ไทยพลัดถิ่น” แต่กฎ
กระทรวงฯ ระบุไว้ชัดเจนว่ายังไม่ยอมรับจนกว่าจะผ่านการพิสูจน์และรับรองความเป็น
คนไทยพลัดถิ่นแล้ว จึงจะได้เป็น “คนไทยพลัดถิ่น” แม้กระทั่งการจะเรียกตัวเองว่า 
“คนไทยพลัดถิ่น” ในอดีตนั้นดูจะเป็นเรื่องธรรมดาที่ใครจะเรียกตัวเองว่าเป็นอะไร ซึ่ง
เป็นเรื่องอัตวิสัย (subjective) แต่หลังจากที่ค าว่า “คนไทยพลัดถิ่น” ถูกนิยามใน 
พ.ร.บ. สัญชาติ (ฉบับที่ 5) พ.ศ. 2555 การจะเรียกตัวเองว่า “คนไทยพลัดถิ่น” ก็
อาจจะไม่สามารถพูดได้อย่างเต็มปากอีกแล้ว เพราะต้องผ่านการพิสูจน์ตามกฎเกณฑ์/



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[113] 
 

ขั้นตอนที่ยุ่งยาก มากมาย และซับซ้อน จึงจะสามารถเรียกตัวเองเป็น “คนไทยพลัด
ถิ่น” ได้ ช้ีให้เห็นว่าเพียงแค่การจะนิยามว่าคุณคือใคร มีสถานะอะไรในทางกฎหมาย ก็
มีโครงสร้างอ านาจที่ซับซ้อนมากมายมาก ากับ และท าให้ดูเหมือนว่าหนทางได้คืน
สัญชาติไทยของไทยพลัดถิ่นยังดูมืดมน แม้เครือข่ายไทยพลัดถิ่นรวมตัวต่อสู้เรียกร้องขอ
คืนสัญชาติไทยมานานนับสิบปี จนบางคนท้อแท้และถอนตัวออกจากการต่อสู้ เนื่องจาก
ต้องดิ้นรนท ามาหากิน การเรียกร้องผ่านกระบวนการต่างๆ ตามขั้นตอนของกฎหมาย 
แต่เสียงเรียกร้องก็ยังไม่เป็นที่ได้ยินถึงผู้ก าหนดนโยบายและคนในสังคม ท าให้เครือข่าย
ไทยพลัดถิ่นต้องเลือกใช้ยุทธศาสตร์ใหม่ที่มีโอกาสประสบผลส าเร็จกว่าทางเลือกที่เคย
ใช้มาในอดีต โดยการต่อสู้เรียกร้องผ่านตัวแทนฝ่ายการเมือง แต่เจ้าหน้าที่รัฐกลับมอง
ว่าไม่เห็นใจผู้ปฏิบัติงานในพ้ืนท่ีและไม่ไว้วางใจซึ่งกันและกัน ดังท่ีเจ้าหน้าท่ีรัฐด้านความ
มั่นคงท่านหนึ่งกล่าวว่า 

 

“...การแก้ไขปัญหาไทยพลัดถิ่นอยู่ที่รัฐบาล ถ้ายินยอมให้มีการคืน
สัญชาติ ใช้เวลาไม่นานก็สามารถท าได้ ที่ผ่านมาทาง NGOs ไป
เดินเรื่องข้างบน ผ่าน สส. สว. คณะกรรมการสิทธิมนุษยชน ไม่เห็นใจ
ผู้ปฏิบัติงานในพื้นที่ ไม่ได้ท างานบนพื้นฐานความไว้วางใจซึ่งกันและ
กัน...” (เจ้าหน้าที่รัฐฝ่ายความมั่นคงในจังหวัดประจวบคีรีขันธ์ , 
สัมภาษณ์ 14 ก.ย. 54) 
 

ดูเหมือนว่าต่างฝ่ายต่างก็มองว่า การท างานเพื่อแก้ไขปัญหาการคืนสัญชาติ
ไทยให้กับไทยพลัดถิ่นของอีกฝ่ายหนึ่งตั้งอยู่บนฐานคติของความไม่ไว้วางใจ ซึ่งแกนน า
เครือข่ายไทยพลัดถิ่นจังหวัดประจวบคีรีขันธ์ก็ได้กล่าวถึงเรื่องนี้ว่า 

 

“...เราก็พยายามรวมกลุ่มไปคุยกับทางราชการให้ช่วยแก้ไขปัญหานี้ 
เขาก็บอกว่าให้พวกเราอยู่เฉยๆ เดี๋ยวก็ได้บัตรเองแหละ น่ีเราก็อยู่



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[114] 
 

เฉยๆ มายี่สิบสามสิบปีแล้วก็ยังไม่ได้บัตรอะไรเลย...” (จรัส แสงงาม 
(ช่ือสมมติ), สนทนากลุ่มย่อย 2 มิ.ย. 54) 
 

ถึงแม้ว่าไทยพลัดถิ่นจะต่อสู้เรียกร้องขอคืนสัญชาติไทยมานานนับสิบปี จนมี
การประกาศใช้ พ.ร.บ. สัญชาติ (ฉบับที่ 5) พ.ศ. 2555 แล้วก็ตาม แต่หนทางในการได้
คืนสัญชาติไทยก็ยังดูมืดมน หากกลไกของรัฐที่เกี่ยวข้องไม่มีการขับเคลื่อนตั้งแต่ระดับ
กระทรวงลงมาสู่ระดับท้องที่และท้องถิ่น และยังได้กล่าวโทษว่าต่างฝ่ายต่างท างานบน
ฐานคติของความไม่ไว้วางใจ การต่อสู้เรียกร้องที่ผ่านมาของไทยพลัดถิ่นก็แทบไม่เกิดผล
อะไร ซึ่งกล่าวได้ว่าความเหลื่อมล้ าทางสังคมหรือความไม่เป็นธรรมที่ไทยพลัดถิ่นได้รบัก็
ยังคงมีอยู่ต่อไป ถึงแม้ว่ากระบวนการที่น าไปสู่ “ความเป็นธรรม” จะค่อยๆ เกิดขึ้น
ตามล าดับ ตามกฎเกณฑ์ขั้นตอนของทางราชการ แต่ก็เป็นไปอย่างล่าช้ามานานนับสิบๆ 
ปี กล่าวได้ว่า “ความอยุติธรรม” ก็ยังคงด าเนินอยู่ต่อไป สอดคล้องกับค ากล่าวของ 
William Ewart Gladstone (1809–1898) ที่กล่าวว่า “ความยุติธรรมที่ล่าช้า ก็คือ
ความอยุติธรรม” นั่นเอง (Curry, 1891: 50) 

 
กระบวนการสะสมทุนการเมือง 

ทุนการเมืองเป็นกลไกส าคัญที่ขับเคลื่อนวิถีการด ารงชีพของไทยพลัดถิ่นให้
เข้าไปสู่ความอย่างยั่งยืน โดยกระบวนการสะสมทุนการเมอืงมีจุดเริม่ต้นมาจากการตอบ
โต้/ต่อรองกับโครงสร้างอ านาจที่ซับซ้อนที่เข้ามาเกี่ยวข้องกับไทยพลัดถิ่น มีการรวมตัว
กันเป็นเครือข่ายเพื่อต่อสู้เรียกร้องขอคืนสัญชาติไทยด้วย “การเกิด” ไม่ใช่ “การแปลง
สัญชาติ” ซึ่งต้องไปเปลี่ยนแปลงขั้นตอนและกระบวนการทางกฎหมายที่ยุ่งยากและ
ต้องใช้กฎหมายพิเศษ เป็นการได้สัญชาติไทยโดยผลของกฎหมายว่าด้วย “การ
เปลี่ยนแปลงกฎหมายสัญชาติ” เพื่อลดปัญหาจากโครงสร้างอ านาจอันซับซ้อนที่ไทย
พลัดถิ่นต้องไปสัมพันธ์ด้วย ซึ่งเง่ือนไขและองค์ประกอบของต่อสู้เรียกร้องขอคืนสัญชาติ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[115] 
 

ไทยของไทยพลัดถิ่นกล่าวได้ว่าเป็นจุดเริ่มต้นของการสะสมทุนการเมืองที่ส าคัญ และ
เป็นหนึ่งในยุทธศาสตร์การด ารงชีพของไทยพลัดถิ่นในสังคมไทยด้วย 

“ศักดิ์ศรี” ส าคัญย่ิงกว่าอรรถประโยชน์ที่มองเห็นได้ 
โครงสร้างอ านาจอันซับซ้อนที่กดทับไทยพลัดถิ่นอยู่จนไม่รู้ว่าจะเริ่มแก้ไขที่จุด

ใด เครือข่ายฯ จึงเริ่มต้นการด าเนินงานเพื่อแก้ไขปัญหา ด้วยการท าตามขั้นตอนของ
กฎหมายที่เป็นมติคณะรัฐมนตรีหรือยุทธศาสตร์การแก้ไขปัญหา แต่หลังจากผลักดัน
อย่างต่อเนื่องให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างมานานนับสิบปี แต่การแก้ปัญหาการ
คืนสัญชาติคนไทยก็ไม่มีอะไรคืบหน้า จนเจ้าหน้าที่เครือข่ายการแก้ปัญหาคืนสัญชาตคิน
ไทยท่านหนึ่งกล่าวว่า “เสียงที่พวกเราส่งไปไม่ได้ยินถึงผู้มีอ านาจตัดสินใจ” ทาง
เครือข่ายฯ จึงเปลี่ยนยุทธศาสตร์การเรียกร้องคืนสัญชาติไทยเป็นเชิงรุกมากขึ้น เช่น 
เชิญสื่อมวลชนมาท าข่าวในพื้นที่ เชิญนักวิชาการ นักสิทธิมนุษยชน วุฒิสมาชิกเข้ามาดู
ปัญหาในพื้นที่ เป็นต้น ปฏิบัติการที่ท าให้สังคมไทยได้รับรู้เรื่องราวปัญหาของไทยพลัด
ถิ่นมากขึ้นคือ “การเดินเท้าเข้าสภาฯ” ซึ่งปฏิบัติการนี้มีสื่อมวลชน นักวิชาการ นัก
กฎหมาย นักเคลื่อนไหวทางสังคม รวมไปถึงนักการเมืองให้ความสนใจอย่างมาก กล่าว
ได้ว่าเป็นกระบวนการตอบโต้/ต่อรองที่สะสมทุนการเมืองได้อย่างชัดเจนที่สุด เพื่อเข้า
มาส่งเสียงให้ผู้มีอ านาจตัดสนิใจไดย้ินถึงจุดศูนยก์ลางของ “โครงสร้างอ านาจ” ทั้งหลาย
ที่อยู่ในกรุงเทพฯ 

 

“...สัญชาติเป็นสิ่งที่พวกเรารอคอยมานาน ถึงจะไขว่คว้า ก็หาไม่พบ 
ถ้าจะนั่งรออยู่ที่นี่ก็ไม่มีวันได้พบ เราต้องไปหามันที่จุดศูนย์กลางโน่น
ถึงจะพบ ก็คิดกันในหัวของพวกเราเองว่าถ้ายังท ากันอยู่อย่างนี้ก็ไม่มี
วันได้พบ จะพลิกหาจนทั่วแผ่นดิน ตามหาจนทั่วแผ่นฟ้าก็ไม่พบ ถ้าไม่
ไปที่ศูนย์กลางที่กรุงเทพฯ พวกเราก็ท าอยู่อย่างนี้มาเป็นสิบปีแล้ว ไม่
ต้องไปกลัว เราเป็นคนไทยเหมือนกัน ไม่ใช่คนสัญชาติอื่น...” (รานี 
คนซือ่สัตย์ (ช่ือสมมติ), สัมภาษณ์ 15 ธ.ค. 54) 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[116] 
 

 

โดยปกติคนทั่วไปมักให้ความส าคัญกับอรรถประโยชน์ที่มองเห็นได้ จับต้อง
หรือสัมผัสได้ ดังนั้นส าหรับผู้ที่ถูกรัฐนิยามไม่ต่างจาก “คนต่างด้าว” การยอมรับการ
แปลงสัญชาติก็จะท าให้ได้รับสิทธิความเป็นพลเมือง สามารถเข้าถึงและมีอ านาจเหนือ
ทุนการด ารงชีพได้ไม่ต่างจากคนไทยทั่วไป แต่ส าหรับไทยพลัดถิ่นแล้ว เป้าประสงค์ที่
น าไปสู่ความ “ยั่งยืน” คือการได้คืนสัญชาติไทย โดยไม่ใช่วิธีการแปลงสัญชาติ ถึงแม้ว่า
ที่ผ่านมามีมติ ครม. รับรองให้ไทยพลัดถิ่นขอแปลงสัญชาติได้ก็ตาม แต่เพราะไม่ยอมรับ
ว่าตนเป็นพม่าตามนิยามของรัฐไทย ช้ีให้เห็นว่าไทยพลัดถิ่นให้คุณค่ากับ “ศักดิ์ศรี” ซึ่ง
เป็นสิ่งที่มองไม่เห็น จับต้องไม่ได้ ส าคัญยิ่งกว่าอรรถประโยชน์ที่มองเห็นและวัดค่าได้ 
ทั้งในเชิงเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง สอดคล้องกับ Keyes (1983) ที่ช้ีให้เห็นว่าผู้คน
ที่อยู่ในบริบทที่ต่างกัน มีโลกทัศน์เกี่ยวกับชีวิตที่แตกต่างไปจากจักรวาลความเช่ือที่คน
ในสังคมอื่นเข้าใจ ดังนั้นการตัดสินเรื่องคุณค่าทางวัฒนธรรม การกระท าทางเศรษฐกิจ 
และความยุติธรรมทางสังคม จึงมีมุมมองแตกต่างจากคนในสังคมอื่น ดังเช่นกรณีชาวนา
อีสานในชุมชนที่นับถือพุทธศาสนาส่วนใหญ่มีรายได้ต่ ากว่าเส้นความยากจน แต่ก็ยังคง
ให้ความส าคัญกับการท าบุญ ซึ่งเป็นการสะสมทุนท่ีน าไปสู่ความมั่งคั่งในชาติหน้า ไม่ใช่
การหวังผลในเชิงเศรษฐกิจท่ีเกิดขึ้นต่อหน้าในปัจจุบัน 

“ความเป็นไทย” (Thainess): กรอบอ้างอิงในการเรียกร้องขอคืนสัญชาติ
ไทยของไทยพลัดถิ่น 

ไทยพลัดถิ่นได้น าแบบแผนหรือสิ่งที่คนไทยทั่วไปเช่ือว่าเป็นความจริง คือ 
“ความเป็นไทย” (Thainess) ซึ่งตามปกติแล้วรัฐไทยจะใช้เป็นเครื่องมือกีดกัน “คนที่
ไม่ใช่ไทย” แต่ไทยพลัดถิ่นได้น ามาใช้ประโยชน์เป็นกรอบอ้างอิงในการต่อรองขอคืน
สัญชาติกับรัฐไทย จะเห็นได้ว่ามีเรื่องเล่ามากมายที่ไทยพลัดถิ่นต้องการสื่อถึงอัตลักษณ์ 
“ความเป็นไทย” ที่ยังธ ารงรักษาอยู่ในชุมชนไทยพลัดถิ่นท้ังในถิ่นเดิมและในสังคมไทย 

 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[117] 
 

“...ผู้ใหญ่บ้านจะท าบัตรสัญชาติพม่าเช้ือสายไทยให้ ผมบอกว่าไม่เอา 
เพราะผมไม่ใช่พม่า ถึงแม้จะไม่มีบัตรสัญชาติอะไรเลยก็ยอม เพราะ
เราถือตัวเองว่าเรายังเป็นคนไทยอยู่ เราไม่ยอมรับว่าเป็นพม่า เป็นคน
ไทยแล้วจะมาบังคับให้แปลงสัญชาติ มันไม่ถูก มันจะกลายเป็นว่าเรา
ยอมรับว่าเป็นพม่าแล้วมาแปลงสัญชาติเป็นไทย ไทยพลัดถิ่นท่ีได้บัตร
สีส้ม สีม่วง สีชมพู พวกนี้ต้องไปแปลงสัญชาติทั้งหมด แต่จริงๆ แล้ว
เขาเป็นคนไทย ท าไมรัฐถึงต้องให้เขาไปแปลงสัญชาติมันไม่ถูก มัน
ต้องคืนสัญชาติให้เขา เพราะเราเสียดินแดน ไม่ใช่เสียสัญชาติ... ” 
(อภัย สิงขร (ช่ือสมมติ), สัมภาษณ์ 2 มิ.ย. 54) 
 

“...ทางรัฐบาลเขาจะให้สัญชาติเราด้วยการแปลงสัญชาติ แต่เราไม่
เห็นด้วย เราเป็นคนไทย ไม่ใช่พม่า เราเสียดินแดน ไม่เคยเสียสัญชาติ 
แล้วท าไมรัฐบาลต้องบังคับให้เราแปลงสัญชาติ...” (ประกอบ ถิ่นไทย 
(ช่ือสมมติ), สัมภาษณ์ 22 ก.ค. 54) 
 

การนิยามอัตลักษณ์เป็นเรื่องความรู้สึกเกี่ยวกับตัวเอง หรือแสดงความเป็น
ตัวตน (subjective) ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว “สัญชาติ” ก็เป็นการนิยามความเป็น
ตัวตนเช่นกัน ไทยพลัดถิ่นได้นิยามตัวตนว่าเป็น “คนไทย” เคยอาศัยอยู่ในดินแดนที่
ปัจจุบันได้กลายไปเป็นส่วนหนึ่งของสหภาพพม่า แต่พวกเขายังถือตนว่าเป็นคนไทย 
อาศัยอยู่ในดินแดนที่ดั้งเดิมเคยเป็นของไทย ดังนั้นถ้ายอมรับการเป็นพลเมืองไทยด้วย
การแปลงสัญชาติ ก็แสดงว่ายอมรับการนิยามของรัฐที่บอกว่าพวกเขาเป็น “พม่า” ไม่ใช่ 
“ไทย” ดังนั้นไทยพลัดถิ่นจึงประกาศว่าตนเป็นไทย ไม่ใช่พม่า ซึ่งการยืนยันความเป็น
ไทยดังกล่าวจึงเป็นกระบวนการและเครื่องมือที่น ามาใช้แสดงตนว่าไทยพลัดถิ่นแตกต่าง
จาก “ชนกลุ่มน้อยที่เป็นคนต่างด้าว” กลุ่มอื่นๆ ตามที่ทางราชการจัดไว้ 17 กลุ่ม แม้



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[118] 
 

ตามเอกสารทางราชการจะเรียกพวกเขาว่าเป็น “ผู้พลัดถิ่นสัญชาติพม่า” ก็ตาม และ
ความเป็นไทยยังถูกน ามาใช้สร้างความชอบธรรมในการเรียกร้องคืนสัญชาติไทยอีกด้วย 

รัฐไทยยอมรับที่มาแห่งสิทธิในสัญชาติไทยโดยผลของกฎหมาย ดังนั้นบุคคล
จะมีความเป็นไทยตามกฎหมายไทยได้ใน 2 ลักษณะใหญ่ๆ คือ ลักษณะแรก เป็น
สัญชาติไทยที่ได้รับการยอมรับในกฎหมายทั่วไป และลักษณะที่สอง เป็นสัญชาติไทยท่ี
ได้รับการยอมรับในกฎหมายพิเศษ (ดูภาพที่ 3) โดยมีรายละเอียดและหลักการพื้นฐาน
อื่นๆ ดังนี้ (พันธุ์ทิพย์ กาญจนะจิตรา สายสุนทร, 2544, 2554) 

ลักษณะแรก สัญชาติไทยที่ได้รับการยอมรับในกฎหมายทั่วไป หรือกฎหมาย
ว่าด้วยสัญชาติ ซึ่งก็คือ “พระราชบัญญัติสัญชาติ” จะมีบทบัญญัติที่ว่าด้วยทั้งการเสีย
และการกลับคืนสัญชาติ โดยแบ่งเป็นลักษณะย่อยอีก 2 ประการ คือ 

1) การได้สัญชาติไทยโดยการเกิด ซึ่งเป็นสัญชาติที่รัฐให้แก่บุคคลที่มี
ข้อเท็จจริงอันแสดงความสัมพันธ์ที่แท้จริงกับตน หรืออยู่ภายใต้อ านาจอธิปไตยของตน
ตั้งแต่เกิด บุคคลที่ได้สัญชาติไทยโดยการเกิดจะต้องมีข้อเท็จจริงในขณะเกิดเกาะ
เกี่ยวกับประเทศไทย กล่าวคือ บิดาที่ชอบด้วยกฎหมายเป็นไทยหรือมารดาเป็นไทย 
หรือเกิดในประเทศไทย การได้สัญชาติในลักษณะนี้จึงมีอยู่กับบุคคลตั้งแต่เกิด และรัฐ
มักจะก าหนดให้มีสิทธิทางการเมืองโดยไม่จ ากัด นอกจากนี้ยังมีองค์ประกอบย่อยอีก 2 
ประการ คือ 

ก. โดยผลของกฎหมาย เป็นการได้สัญชาติไทยของบุตรคนตา่งด้าวที่เขา้
เมืองแบบถาวร จึงมีสัญชาติไทยโดยหลักสืบสายโลหิตจากบิดาหรือมารดา หรือมี
สัญชาติไทยโดยหลักดินแดนโดยผลอัตโนมัติของกฎหมาย 

ข. โดยค าสั่งของรัฐมนตรีว่าการกระทรวงมหาดไทย บุตรของคนต่างด้าว
ที่มีลักษณะเข้าเมืองแบบไม่ถาวร จึงเพียงปรากฏว่าเกิดในประเทศไทยเท่านั้น การได้
สัญชาติไทยจึงมิได้เกิดขึ้นโดยผลอัตโนมัติของกฎหมาย จนกว่าจะครบเง่ือนไขอีก 2 
ประการที่กฎหมายก าหนด คือ ประการแรก ครม. ก าหนดหลักเกณฑ์ในการให้สัญชาติ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[119] 
 

ไทย และประการที่สองรัฐมนตรีว่าการกระทรวงมหาดไทยมีค าสั่งอนุญาตให้ได้สัญชาติ
ไทย อย่างไรก็ตามการได้สัญชาติไทยประเภทนี้ก็น่าจะท าให้บุคคลมีสถานะเป็นคนไทย
โดยการเกิด เพราะมีจุดเกาะเกี่ยวกับประเทศไทยตั้งแต่เกิด 

2) ได้สัญชาติภายหลังการเกิด สัญชาติไทยท่ีรัฐให้แก่บุคคลภายหลังการเกดิ 
บุคคลนั้นย่อมเป็นคนต่างด้าวโดยการเกิด ไม่มีจุดเกาะเกี่ยวใดกับประเทศไทยในขณะ
เกิด แต่มีความสัมพันธ์กับประเทศไทยเกิดขึ้นในภายหลัง เช่น สมรสกับคนสัญชาติไทย 
ท าคุณประโยชน์ให้ประเทศไทย บุพการีแปลงสัญชาติเป็นไทยโดยทั่วไป เป็นต้น แสดง
ว่าบุคคลมิได้มีความสัมพันธ์ฝังลึกกับประเทศไทย ดังนั้นกฎหมายรัฐธรรมนูญจึงไม่
รับรองให้บุคคลที่ได้สัญชาติไทยภายหลังการเกิดมีสิทธิที่จะสมัครรับเลือกตั้งเป็นผู้แทน
ทางการเมือง การได้สัญชาติไทยภายหลงัการเกิดแบ่งเป็นลกัษณะย่อยได้ 2 ประการ ซึ่ง
กฎหมายรัฐธรรมนูญรับรองสิทธิเลือกตั้งแตกต่างกัน ดังนี้ 

ก. สัญชาติไทยโดยหลักความเป็นเอกภาพของครอบครัวโดยการสมรส 
กฎหมายรัฐธรรมนูญรับรองให้สิทธิเลือกตั้งได้ทันที หลังจากที่มีการประกาศการได้
สัญชาติไทยในราชกิจจานุเบกษาแล้ว 

ข. สัญชาติไทยโดยหลักความจงรักภักดีต่อดินแดน โดยการแปลง
สัญชาติ ซึ่งกฎหมายรัฐธรรมนูญจะรับรองให้มีลิทธิเลือกตั้ง หลังจากแปลงสัญชาติเป็น
ไทยท่ีมีการประกาศในราชกิจจานุเบกษามาแล้ว 5 ปี  

ลักษณะที่สอง สัญชาติไทยที่ได้รับการยอมรับในกฎหมายพิเศษ ในตัว
กฎหมายเองมิได้มีวัตถุประสงค์เพื่อให้สัญชาติ แต่ก็มีผลเป็นการบัญญัติให้สัญชาติแก่
บุคคลในกรณีพิเศษ อาจเกิดขึ้นได้ใน 2 กรณี คือ 

1) สัญชาติโดยผลของกฎหมายว่าด้วยการเปลี่ยนแปลงกฎหมายสัญชาติ 
เช่น การแก้ไขกฎหมายสัญชาติเก่าที่ไม่ยอมรับรองสิทธิในสัญชาติไทยโดยหลักสืบสาย
โลหิตจากมารดาของบุตรที่ชอบด้วยกฎหมาย ต่อมารัฐพยายามที่จะเคารพหลักความ
เท่าเทียมระหว่างชายหญิงในการถ่ายทอดสัญชาติของตนให้แก่บุตร พ.ร.บ. สัญชาติ 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[120] 
 

(ฉบับท่ี 2) พ.ศ. 2535 จึงได้เขียนให้กฎหมายมีผลย้อนหลัง เพื่อให้สัญชาติไทยโดยหลัก
สืบสายโลหิตจากมารดาโดยการเกิดแก่บุตรเกิดในขณะที่มารดาเป็นไทย เป็นต้น 

2) สัญชาติโดยผลของกฎหมายว่าด้วยการเปลี่ยนแปลงอาณาเขตแห่งรัฐ 
เนื่องจากในอาณาเขตแห่งรัฐที่ได้มาเพิ่มขึ้นมีประชากรอาศัยอยู่ กฎหมายจึงมี
บทบัญญัติเพื่อให้สัญชาติแก่บุคคลที่อาศัยอยู่กับดินแดนนั้น  

 
 

ภาพที่ 3 ประเภทของสัญชาตไิทยตามกฎหมายปัจจุบัน  
(พันธุ์ทิพย์ กาญจนะจิตรา สายสุนทร, 2544, 2554) 

 
กล่าวโดยสรุป ท าไมการแปลงสัญชาติจึงเป็นปัญหาส าคัญของไทยพลัดถิ่น จะ

เห็นได้ว่านอกจากเรื่อง “ศักดิ์ศรี” ของความเป็นมนุษย์ที่ต้องการยืนยันอัตลักษณ์ของ
ตนเองซึ่งเป็นการให้คุณค่ากับสิ่งที่สัมผัสจับต้องไม่ได้แล้ว ที่มาแห่งสิทธิในสัญชาติไทยที่
แตกต่างกันก็ส่งผลต่ออรรถประโยชน์ที่มองเห็นได้ในการด ารงชีพในชีวิตประจ าวันด้วย 
กล่าวคือ การได้สัญชาติไทยภายหลังการเกิด จะไม่สามารถประกอบอาชีพบางอย่างที่มี
ข้อก าหนดว่าต้องเป็นบุคคลที่มีสัญชาติไทยด้วยการเกิดเท่านั้น เช่น ข้าราชการด้าน



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[121] 
 

ความมั่นคง ทนายความ และไม่สามารถเป็นผู้ลงสมัครรับเลือกตั้งเป็นผู้แทนทาง
การเมืองได้ในการเลือกตั้งทุกระดับ ตั้งแต่การเลือกตั้งผู้ใหญ่บ้านขึ้นไปจนถึงการ
เลือกตั้งระดับชาติ เนื่องจากกฎหมายระบุว่าต้องเป็นผู้มีสัญชาติไทยด้วยการเกิดเท่านั้น 
ส่วนการเป็นผู้มีสิทธิเลือกตั้งหากได้รับสัญชาติไทยโดยการสมรส จะมีสิทธิเลือกตั้งทันที
หลังจากมีการประกาศในราชกิจจานุเบกษาแล้ว แต่หากได้รับสัญชาติไทยโดยการแปลง
สัญชาติต้องได้รับสัญชาติไทยมาแล้วไม่น้อยกว่า 5 ปี ดังนั้นการยอมรับการแปลง
สัญชาติจะส่งผลกระทบต่อการสะสม “ทุนการเมือง” ของไทยพลัดถิ่นด้วย ดังท่ีผู้อาวุโส
ไทยพลัดถิ่นกล่าวว่า 

 

“...อยู่นี่มีคนไทยถูกต้อง เขาช่วยเหลือเราทุกอย่าง ตามดูแลมาตลอด 
ไปไหนก็ไปด้วยกัน ไประนอง ไปชุมพรเขาก็ไป เวลามีการประชุมก็มา
เป็นแม่ครัวท าอาหารให้ สามีเขาก็เป็นคนไทยพลัดถิ่นท่ีเข้ามาอยู่ก่อน 
ตั้งแต่ปี 2517 โน่น เดี๋ยวนี้เขาได้บัตรประชาชนแล้ว จนมีทะเบียน
บ้านแล้ว นี่ถ้าพวกผมมีสิทธิ์เลือกตั้ง จะเลือกคนนี้เป็นผู้ใหญ่บ้าน...” 
(ปาน สะพานน้อย (ช่ือสมมติ), สนทนากลุ่มย่อย 2 มิ.ย. 54) 
 

“...ถ้าไทยพลัดถิ่นมีสิทธิเลือกตั้งผู้ใหญ่บ้าน ผู้ใหญ่บ้านคนปัจจุบัน
ไม่ได้รับเลือกแน่นอน ตอนนี้ไทยพลัดถิ่นอาศัยอยู่ที่นี่มีร้อยกว่า
ครอบครัว ก็คงไม่มีใครเลือกเขาหรอก เพราะทุกเรื่องที่เกี่ยวข้องกับ
ไทยพลัดถิ่นต้องผ่านผู้ใหญ่บ้านก่อน หน่วยงานไหนจะเข้ามาหาพวก
เราก็ต้องไปผ่านผู้ใหญ่บ้านก่อน ทุกเรื่องที่เกี่ยวกับไทยพลัดถิ่นถูก
บล็อกท่ีนี่ ไม่มีโอกาสผ่านไปถึงคนระดับสงูพิจารณา...” (ประกอบ ถิ่น
ไทย (ช่ือสมมติ), สัมภาษณ์ 22 ก.ค. 54) 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[122] 
 

ค าให้สัมภาษณ์ดังกล่าวข้างต้นแสดงให้เห็นว่า “สิทธิและอ านาจ” ซึ่งเป็นส่วน
ส าคัญที่มีอยู่ใน “ทุนการเมือง” จึงควรพิจารณาได้ว่าเป็นทุนที่มีความจ าเป็นต่อการ
ด ารงชีพที่ไทยพลัดถิ่น หากไทยพลัดถิ่นไม่สามารถเป็นตัวแทนลงสมัครรับเลือกตั้งได้ใน
ทุกระดับ ก็ไม่สามารถที่จะเป็นตัวแทนของ “ผู้กระท าทางการเมือง” คงเป็นได้เพียง
ตัวแทนของ “ผู้ถูกกระท าทางการเมือง” ตามแนวคิดของ Bourdieu (1991) และไม่
สามารถเข้าถึง “อ านาจทางการเมือง” ซึ่งเป็นความสามารถที่จะท าให้เกิดผลกระทบ
ดังที่ตั้งใจกับประชาชนคนอื่นๆ ตามมาตรฐานในนิยาม “การเมือง” หมายถึง การ
ตัดสินใจว่าใครได้อะไร เมื่อไหร่ และอย่างไร ( Lasswell, 1951; Encyclopedia 
Britannica, 2012) ส่วนกระบวนการสะสมทุนการเมืองนั้น ไทยพลัดถิ่นได้หยิบยกเอา
ประเด็นเรื่อง “ศักดิ์ศรี” และ “ความเป็นไทย” น ามาเป็นกรอบอ้างอิงเพื่อสร้าง
ความชอบธรรมในการเรียกร้องคืนสัญชาติไทย ซึ่งโดยทั่วไปแล้วรัฐไทยใช้เป็นเครื่องมือ
กีดกัน “คนที่ไม่ใช่ไทย” ออกไป ผลส าเร็จจากการเรียกร้องดังกล่าว คือการประกาศใช้
พระราชบัญญัติสัญชาติ (ฉบับที่ 5) พ.ศ. 2555 ที่ได้เพิ่มนิยาม “คนไทยพลัดถิ่น” โดย
แยกออกจากบทนิยามคนต่างด้าวกลุ่มอื่นๆ ความส าเร็จดังกล่าวเปิดโอกาสให้ไทยพลัด
ถิ่นสามารถสะสมทุนการเมืองเพิ่มมากขึ้นได้ อีกทั้งยังเป็นช่องทางไปสู่การคืนสัญชาติ
ไทยด้วยการเกิด ไม่ใช่การแปลงสัญชาติ 
 

สรุปผลและอภิปรายผล 
 

ไทยพลัดถิ่นได้ถือเอาประเทศไทยเป็น “บ้านพ่อเมืองแม่” เขาจึงไม่ใช่คน
แปลกหน้าต่างถิ่นและถือว่าการกลับเข้ามาอยู่ในประเทศไทยเป็นการกลับคืนสู่แผ่นดิน
แม่ (homeland) พวกเขาเป็น “ผู้กลับบ้าน/คืนถิ่น” (returnee) ไม่ใช่คนแปลก
หน้าต่างถิ่นที่รัฐไทยต้องหวาดกลัว ไทยพลัดถิ่นคืนถิ่นหยิบยกเอาข้อถกเถียงว่าตนเป็น
คนไทยที่กลายเป็น “คนอื่น” เนื่องจากถูกแบ่งแยกโดยพรมแดนรัฐ “ความเป็นไทย” 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[123] 
 

ถูกน ามาใช้เป็นกรอบอ้างอิงว่าไทยพลัดถิ่นมีความชอบธรรมมากกว่าคนต่างด้าวที่เป็น
ชนกลุ่มน้อยอื่นๆ ในการเรียกร้องขอคืนสัญชาติไทย ซึ่งการมีพันธกิจร่วมในการต่อสู้
เรียกร้องทางการเมือง (political engagement) เพื่อให้เกิดการปรับเปลี่ยนเชิง
โครงสร้างดังกล่าว จัดเป็นกระบวนการสะสมทุนการเมืองอย่างหนึ่ง และเป็นช่องทางที่
ท าให้ไทยพลัดถิ่นคืนถิ่นสามารถก้าวไปสู่เป้าหมายที่วางไว้อย่างมี “ศักดิ์ศรี” ส าหรับ
ไทยพลัดถิ่นคืนถ่ินแล้ว “ความเป็นไทย” จึงมีความหมายในหลายด้าน เป็นทั้งอัตลักษณ์
ที่ได้ธ ารงรักษามาตั้งแต่อยู่ท่ีชุมชนเดิมในตะนาวศรี และเป็นศักดิ์ศรีที่ต้องปกป้อง ถึงแม้
ในมุมมองของคนทั่วไปจะเห็นว่าเป็นเพียง “คุณค่า” ที่มองไม่เห็น สัมผัสจับต้องไม่ได้ 
ไทยพลัดถิ่นจึงไม่ยอมรับการแปลงสัญชาติแม้จะท าให้ได้สัญชาติไทยโดยกฎหมายทั่วไป
ก็ตาม เพราะหากยอมรับการแปลงสัญชาติก็หมายความว่าต้องยอมรับก่อนว่าตนเอง
เป็นพม่า แล้วมาขอแปลงสัญชาติเป็นไทย ไทยพลัดถิ่นจึงเลือกวิธีการได้คืนสัญชาติโดย
กฎหมายพิเศษ ซึ่งเป็นการได้สัญชาติไทยโดยผลของกฎหมายว่าด้วยการเปลี่ยนแปลง
กฎหมายสัญชาติ ถึงแม้จะเป็นกระบวนการที่ยากกว่าการได้สัญชาติไทยโดยกฎหมาย
ทั่วไปก็ตาม การรวมตัวเป็น “เครือข่ายการแก้ปัญหาคืนสัญชาติคนไทยจังหวัดระนอง
และประจวบคีรีขันธ์” เรียกร้องขอคืนสัญชาติไทย ผ่านการระดมความร่วมมือจาก
หลายฝ่าย ทั้งนักวิชาการ นักกฎหมาย นักการเมือง สื่อมวลชน และการสนับสนุนของ
คนในสังคมไทย ถึงแม้ต้องต่อสู้เรียกร้องมานานนับสิบปี จนในที่สุดสิ่งที่ “เป็นไปไม่ได้” 
ก็เกิดขึ้น น ามาซึ่งการประกาศใช้ พ.ร.บ. สัญชาติ (ฉบับที่ 5) พ.ศ. 2555 ในเวลาต่อมา 
ที่ได้เพิ่มนิยาม “คนไทยพลัดถิ่น” แยกออกจากบทนิยามคนต่างด้าวกลุ่มอื่นๆ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

Anand, S. and Sen, A. (2000). Human Development and Economic 
Sustainability. World Development, 28(12), 2029-2049. 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[124] 
 

Baumann, P. (2000). Sustainable Livelihoods and Political Capital: 
Arguments and Evidence from Decentralisation and Natural 
Resource Management in India. (Working Paper 136). London: 
Overseas Development Institute. 

Booth, J.A. and Richard, P.B. (1977). Civil Society, Political Capital, and 
Democratization in Central America. Paper presented at the 
XXI International Congress of the Latin American Studies 
Association, Guadalajara, Mexico. 

Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. (G. Raymond and  
M. Adamson, Trans.). Oxford: Polity Press. 

Carney, D. (2003). Sustainable Livelihoods Approaches: Progress and 
Possibilities for Change. Toronto: Finesse Print. 

Chambers, R. and Conway, G.R. (1991). Sustainable Rural Livelihoods: 
Practical Concepts for the 21st Century. (IDS Discussion Paper 
296). Brighton: Institute of Development Studies. 

 . (2005). Ideas for Development. London: Earthscan. 
Curry, J.L.M. (1891). William Ewart Gladstone. Richmond: B.F. Johnson   

& CO. 
DFID. (1999). Sustainable Livelihoods Guidance Sheets. London: 

Department for International Development (DFID). 
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[125] 
 

De Haan, L. and and Zoomers, A. (2005). Development Geography at   
the Crossroads of Livelihood and Globalisation. In G. Nijenhuis,  
A. Broekhuis and G. van Westen (Eds.). Space and Place in 
Development Geography: Geographical Perspectives on 
Development in the 21st Century. (pp.49-63). Amsterdam: 
Dutch University Press. 

Encyclopedia Britannica Online. (2012). Politics: Who Gets What, When, 
How. Retrieved October 21, 2012, from http://www. 
britannica.com/EBchecked/topic/679251/Politics-Who-Gets-What-
When-How 

Gerring, J., Bond, P.J., Barndt, W.T. and Moreno, C. (2005). Democracy  
and Economic Growth: A Historical Perspective. World Politics, 
57(3), 323-364. 

Jones, M., Jones, R. and Woods, M. (2004). An Introduction to Political 
Geography: Space, Place and Politics. London: Routledge. 

Kaag, M. et al. (2004). Poverty is Bad: Ways Forward in Livelihood 
Research. In D. Kalb, W. Pansters and H. Siebers (Eds.). 
Globalization and Development: Themes and Concepts      
in Current Research. (pp.49-74). London: Kluwer. 

Keyes, C.F. (1983). Economic Action and Buddhist Morality in a Thai 
Village. Journal of Asian Studies, 42(4), 851-868. 

Lasswell, H.D. (1936). Politics: Who Gets What, When, How. New York: 
McGraw-Hill. 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[126] 
 

 . (1951). The Political Writing of Harold D. Lasswell. Glencoe, 
Illinois: Free Press. 

Marx, K. (1988). Economic and Philosophic Manuscripts of 1844.       
(M. Milligan, Trans.). New York: Prometheus Book. 

Nayden, N.J. (2011). Political Capital Conceptualization: Reclaiming  
the Heart of Democracy. Retrieved May 25, 2013, from 
http://ssrn.com/abstract=2041998 

Nee, V. and Opper, S. (2010). Political Capital in a Market Economy. 
Social Forces, 88(5), 2105-2132. 

Polanyi, K. (1944). The Great Transformation. New York: Farrar & 
Rinehart. 

Sen, A. (1980). Equality of What?. In S.M. McMurrin (Ed.). The Tanner 
Lecture on Human Values 1. (pp.197-220). Cambridge: 
Cambridge University Press. 

 . (1985). Well-Being, Agency and Freedom: The Dewey Lectures 
1984. The Journal of Philosophy, 82(4), 169-221. 

 . (1997). Human Rights and Asian Values. New York: Carnegie 
Council on Ethics and International Affairs. 

 . (2000). Social Exclusion: Concept, Application, and Scrutiny. 
Manila: Asian Development Bank. 

 . (2005). Human Rights and Capabilities. Journal of Human 
Development, 6(2), 151-166. 

Shapiro, F.R. (2006). The Yale Book of Quotations. New Haven: Yale 
University Press. 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[127] 
 

Szucs, S. and Stromberg, L. (Eds.). 2006. Local Elites, Political Capital 
and Democratic Development: Governing Leaders in Seven 
European Countries. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. 

Van Hear, N. (1998). New Diasporas: The Mass Exodus, Dispersal and 
Regrouping of Migrant Communities. London: UCL Press. 

Voutira, E. (2006). Post-Soviet Diaspora Politics: The Case of the Soviet 
Greeks. Journal of Modern Greek Studies, 24, 379-414. 

ชาย โพธิสิตา. (2550). ศาสตร์และศิลป์แห่งการวิจัยเชิงคุณภาพ. พิมพ์ครั้งท่ี 3. 
กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนดพ์ับลิชช่ิง. 

ฐิรวุฒิ เสนาค า. (2550). ไทยพลัดถิ่นกับข้อจ ากัดขององค์ความรู้ว่าด้วยรัฐ-ชาติใน
สังคมไทย. วิทยานิพนธ์ปริญญารฐัศาสตรดุษฎีบณัฑติ คณะรัฐศาสตร์ 
มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์. 

พันธุ์ทิพย์ กาญจนะจิตรา สายสุนทร. (2544). การก าหนดความเปน็ไทยของบุคคล   
บนพ้ืนท่ีสูง. ใน ส่วนการทะเบียนราษฎร ส านักบริหารการทะเบียน   
กรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย. คู่มือการก าหนดสถานะของบุคคล 
บนพื้นที่สูง เล่ม 1. (หน้า 54-84). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์รักษาดินแดน  
กรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย. 

 . (2554). มายาคติแห่งสิทธิในสัญชาติ: มุมมองจากทฤษฎีแห่งเรื่องจริง. 
วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 4(1), 5-24. 

มูลนิธิพัฒนาการคุม้ครองเด็ก (ผู้เรยีบเรียง). (2008). คู่มือแก้ไขปัญหาสถานะบุคคล
ตามกฎหมายและการแจ้งเกิดของบุคคลซึ่งเกิดในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: 
ยูเนสโกกรุงเทพ. 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[128] 
 

เลาฟั้ง บัณฑติเทิดสกุล. (2559). สิทธิในป่าไม้และที่ดินของชาติพันธุ์ในกระบวนการ
ยุติธรรมทางอาญาของไทย. บทความน าเสนอในการสมัมนาวิชาการ เรื่อง 
ชาติพันธ์ุสัมพันธ์และการพัฒนา ครั้งท่ี 2 วันท่ี 26-27 ธันวาคม ณ ห้อง
ประชุมชั้น 4 อาคารปฏิบัติการ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. 

ส่วนการทะเบียนราษฎร ส านักบรหิารการทะเบียน กรมการปกครอง 
กระทรวงมหาดไทย. (2544). คู่มือการก าหนดสถานะของบุคคลบนพื้นที่สูง 
เล่ม 2 (บัตรประจ าตัวชนกลุม่นอ้ย). กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์รักษาดนิแดน 
กรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย. 

ส านักทะเบียนกลาง กรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย. (2547). ระเบียบส านัก
ทะเบียนกลางว่าด้วยการจัดท าบัตรประจ าตัวคนซึ่งไม่มีสัญชาติไทย   
พ.ศ. 2547. กรุงเทพฯ: กรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย. 

 
 


