
วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[31] 
 

ความเป็นอื่นบนวาทกรรมการพัฒนาในวิถีชุมชนมอแกน 
The Otherness of Development Discourse 

in Moken Society 
เบญจวรรณ  บุญโทแสง1 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ในการน าเสนอภาพของการพัฒนาภายใต้สภาวะความ
เป็นสมัยใหม่ที่ได้โหมกระพือถาโถมเข้าสู่ประเทศไทย จนก่อให้เกิดเป็นวาทกรรมการ
พัฒนาที่ส่งผลต่อความคิดความเช่ือของสังคมที่มีต่อค าว่า “การพัฒนา” ในฐานะความ
จริงที่แน่นอนตายตัว ทั้งที่เบื้องหลังการพัฒนานั้นกลับก่อตัวขึ้นจากการเถลิงอ านาจ
ผ่านระบบความรู้ ส่งผลให้ในท้ายที่สุด ความจริงของการพัฒนาได้สถาปนาความเป็นอืน่
ให้แก่สิ่งที่แตกต่างออกไปจากปริมณฑลของชุดการพัฒนานั้นๆ บทความช้ินนี้ ผู้เขียนได้
หยิบยกวิถีชีวิตและอัตลักษณ์ของ “ชาวเลมอแกน” (Moken) มาวิเคราะห์ เพื่อให้
มองเห็นภาพการเคลื่อนที่ของอุดมการณ์การพัฒนาและผลกระทบจากการพัฒนา ซึ่ง
ยัดเยียดความเป็นอื่นและเบียดขับชาวเลมอแกนให้รู้สึกแปลกแยก ไร้พื้นที่ ไร้อ านาจ 
และไร้ตัวตนในสังคม อันเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการลดทอนศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ 
โดยผู้เขียนหวังว่า บทความนี้จะช่วยเปิดพื้นท่ีทางสังคมมิให้มีโลกทัศน์ทางความคิดที่ยึด
โยงอยู่กับมิติของการพัฒนาเพียงแง่มุมเดียว ให้หันมาตระหนักถึงอีกแง่มุมหนึ่งของการ
พัฒนาตามกระแสความเป็นสมัยใหม่ เพื่อน าไปสู่การเปิดกว้างทางความคิดความเช่ือ 
ด้วยการตั้งค าถามหรือวิพากษ์ต่อปรากฏการณ์ทางสังคมในเชิงสร้างสรรค์ อันจะน าไปสู่
การรู้เท่าทันและร่วมกันแสวงหาทางออก เพื่อให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืนตามวิถีชุมชน
อย่างแท้จริง 

                                                           
1 อาจารย์ประจ าสาขาวิชารัฐศาสตร์ คณะนิติรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[32] 
 

 
ค าส าคัญ :  ความจริง, การพัฒนา, วาทกรรมการพัฒนา, การกลายเป็นอื่น, มอแกน 
 

Abstract 
This article aims to present an image of Thailand’s development on 

the modernity aspect that plunged into the country.  This produces a 
developmental discourse influencing the social beliefs on the terminology 
“ development"  as a solid truth, even though underlying such 
development it is formed by the power of knowledge.  Ultimately, the 
truth of development has established a different character from the 
periphery of the set of development discourse.  It this article, the author 
has put forward the lifestyle and identity of the "Moken"  tribe to analyze 
the movement of development ideology and its impact on development. 
Overwhelmed by development from the other, the Moken expresses a 
sense of alienation, voicelessness, and powerlessness in society as part of 
the process which diminishes human dignity.  The author hopes that this 
article will help to liberate society from the paradigm of thought which is 
inherent single dimension of development to aware of other aspects of 
development in order to broaden the ideas and beliefs by enquiring 
questions or criticizing social phenomena creatively to achieve sustainable 
development in a truly communal way. 
 
Keywords :  Truth, Development, Development Discourse,   
the Otherness, Moken 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[33] 
 

 

บทน า 
 
 “การพัฒนา” เป็นแนวคิดที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่สมัยสงครามโลกครั้งที่ 2 อันก่อรูป
ขึ้นจากการที่ทุกประเทศประสบกับปัญหาภาวะเศรษฐกิจตกต่ า ส่งผลให้ประชาชนทั่ว
โลกเกิดความอดอยากยากแค้นอย่างกว้างขวาง แนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาจึงถูก
สถาปนาขึ้น โดยมีจุดมุ่งหมายหลักเพื่อลดระดับความขาดแคลน ความล้าหลัง และ
ความเสื่อมโทรมจากสงครามที่เกิดขึ้น แนวคิดที่ว่าด้วยการพัฒนาไม่เพียงแต่มีบทบาท
อย่างมากในช่วงหลังสงครามโลกเท่านั้น หากแต่แนวคิดนี้ได้แพร่อิทธิพลหยั่งรากลึก
เรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน การพัฒนาได้ถูกน ามาใช้เพื่อมุ่งเน้นการแก้ไข ฟื้นฟู และพัฒนา
ประเทศต่างๆ ในโลกให้เกิดความเปลี่ยนแปลงอันน าไปสู่ “สภาวะความเป็นสมัยใหม่” 
ที่ให้ความส าคัญกับการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจและหลักความเป็นเหตุเป็นผล ซึ่งได้
คืบคลานเข้ายึดครองโลกอย่างต่อเนื่อง  

การพัฒนาเป็นวาทกรรมที่ท าให้เช่ือว่าเป็นกระบวนการและรูปแบบที่ดี และมี
ความจ าเป็นอย่างยิ่งส าหรับสังคมโลก เพื่อส่งผ่านความทันสมัยอันน ามาสู่ความ
เจริญก้าวหน้าในด้านต่างๆ แต่การพัฒนาน้ีกลับต้องประสบกับความล้มเหลวโดยสิ้นเชิง 
เนื่องมาจากการกระจุกตัวของความเจริญเติบโตเพียงเฉพาะในชนช้ันน าหรืออภิสิทธิ์ชน
เท่านั้น ส่งผลให้เกิดความไม่เท่าเทียมกันขึ้นอย่างกว้างขวางในสังคม อันน ามาสู่การ
พัฒนาที่ไม่พัฒนา หากมองอย่างวิเคราะห์จะเห็นได้ว่า แนวคิดการพัฒนาล้วนแฝงเร้น
ไปด้วยเบื้องหลังซึ่งเป็นเสมือนภาพลวงตาที่ไม่ใช่ความจริงสูงสุดหรือสัจธรรม ท้ั งนี้
เพราะการพัฒนาเป็นวาทกรรมอย่างหนึ่งดังกล่าว ที่เต็มไปด้วยกระบวนการต่อสู้ช่วงชิง
และความสัมพันธ์เชิงอ านาจ เพื่อครอบครองความเป็นใหญ่ โดยการสร้างหรือผลิต
ความหมายให้กับสรรพสิ่งต่างๆ ในรูปของการสถาปนาความรู้อันน าไปสู่การสร้างความ
จริง ด้านหลักด้านหนึ่งการพัฒนาคือความเติบโตทางเศรษฐกิจและความมั่งคั่ง แต่อีก



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[34] 
 

ด้านหนึ่งการพัฒนาก็มีฐานะเป็นวาทกรรมที่กดทับ กีดกัน ปิดกั้น และเบียดขับบางคน
บางกลุ่มที่มีวิถีชีวิตอันแตกต่างออกไปจากเส้นทางของค าอธิบายในเรื่องการพัฒนา
ภายใต้ฐานคิดสมัยใหม่ ให้กลายเป็นอื่นไปจากความเป็นปกติของการพัฒนา ด้วยการ
ลดทอนคุณค่าและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ อันยึดโยงกับนัยยะหรือความหมายของ 
“การด้อยพัฒนา” นั่นเอง  
 

“ความเป็นมอแกน” วิถีดั้งเดิมก่อนเข้าสู่กระแสการพัฒนา 
 
    ชาวเลเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ตามเกาะในบริเวณภาคใต้ของไทย มี
รูปแบบวิถีชีวิต ความเช่ือ วัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี และค่านิยมที่มี
เอกลักษณ์เฉพาะของตนเอง วิถีชีวิตของชาวเลมักจะใช้ชีวิตเดินทางเคลื่อนย้ายถิ่นอยู่ใน
บริเวณเขตทะเลอันดามัน ชีวิตส่วนใหญ่จึงอาศัยอยู่บนเรือ และยังชีพด้วยการเก็บหา
สัตว์ทะเลต่างๆ อาทิ หอย ปู ปลา ชาวเลในเมืองไทยมี 3 กลุ่มด้วยกัน กลุ่มแรกคือ   
“มอแกลน” (Moklen) หรือพวกสิงบก มีถิ่นฐานที่เกาะพระทอง อ.คุระบุรี จ.พังงา ตาม
ชายฝั่งทะเล จ.พังงา และแหลมหลา อ.ถลาง จ.ภูเก็ต กลุ่มที่สองคือ “อูรักลาโว้ย” 
(Uraklavoi) เป็นชนกลุ่มใหญ่ซึ่งมีถิ่นฐานอยู่บนเกาะสิเหร่ และหาดราไวย์  จ.ภูเก็ต 
จนถึงทางใต้เกาะพีพีดอน เกาะลันตาใหญ่ จ.กระบี่ เกาะอาดังเกาะหลีเป๊ะ เกาะราวี   
จ.สตูล และเกาะลิบง จ.ตรัง และกลุ่มสุดท้ายคือ “มอแกน” (Moken) หรือสิงทะเล ชน
กลุ่มน้อยอันมีถิ่นฐานอยู่ที่เกาะพระทองและหมู่เกาะสุรินทร์ จ.พังงา เกาะสินไหและ
เกาะเหลา จ.ระนอง รวมทั้งหาดราไวย์ จ.ภูเก็ต และเกาะพีพี จ.กระบี่ วิถีชีวิตเดิมของ
ชาวเลทั้งสามกลุ่ม โดยทั่วไปจะมีความใกล้เคียงกันมากในวิถีการด าเนินชีวิต แต่สิ่งที่
แตกต่างกันก็คือ มอแกนและอูรักลาโว้ยมีการตั้งหลักแหล่งค่อนข้างถาวร และ
ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตไปค่อนข้างมากจากการซึมซับวัฒนธรรมไทย จนได้ช่ือว่าเป็น “ไทย
ใหม่” ไม่ว่าจะเป็น พูดภาษาไทย นับถือศาสนาพุทธ ประกอบอาชีพประมงชายฝั่ง 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[35] 
 

รับจ้างท าสวน และอาชีพอ่ืนๆ เช่นเดียวกับคนไทย ในขณะที่ชาวมอแกนยังคงมีวิถีชีวิต
ที่เป็นเอกลักษณ์ใกล้เคียงกับวิถีเดิมมากกว่ากลุ่มอื่น (โครงการพิพิธภัณฑ์ชนเผ่า
ออนไลน์, 2552) 

“มอแกน” (Moken) นักมานุษยวิทยาคนส าคัญ Jacques Ivanoff ได้
สันนิษฐานว่า มอแกน เป็นค าที่ย่อมาจากค าว่า “ละมอ” ที่แปลว่าจม และ “แกน” ซึ่ง
ในต านานดั้งเดิมเช่ือว่า เป็นช่ือน้องสาวท่ีแย่งคนรักของพี่ซึ่งเป็นราชินีไป จึงถูกสาปแช่ง
ให้ตนและพรรคพวกต้องมีชีวิตเร่ร่อนอยู่กลางทะเล มอแกนรู้จักกันในนามของ “ยิปซี
ทะเล” สืบเช้ือสายมาจากโปโตมาเลที่ร่อนเร่อยู่ในทะเลอันดามันบริเวณหมู่เกาะและ
ชายฝั่งทะเลในพม่า ฟิลิปปินส์ มาเลเซีย และอินโดนีเซียมากว่าร้อยปี มอแกนจึงมีวิถี
ชีวิตที่พันผูกอยู่กับทะเล เร่ร่อนไปเรื่อยๆ มีอาชีพงมหอย แทงปลา จับปลิงทะเล และ
สัตว์ทะเลอื่นๆ มีการแต่งกายเป็นเอกลักษณ์เฉพาะโดยผู้ชายนุ่งผ้าเตี่ยวไม่สวมเสื้อ ส่วน
ผู้หญิงนุ่งกระโจมอกด้วยผ้าโสร่งหรือผ้าถุงไม่สวมเสื้อ (พิพิธภัณฑ์ธรรมศาสตร์เฉลิมพระ
เกียรติ) มอแกนมีภาษาพูดของตัวเองมาตั้งแต่บรรพบุรุษ เรียกว่า ภาษามอเก็น หรือเมา
เก็น หรือบาซิง ซึ่งเป็นภาษาในตระกูลออสโตรนีเชียน แต่ไม่มีภาษาเขียน จึงมักใช้อักษร
ภาษาไทย ภาษายาวี ภาษาพม่า หรือภาษามาเลย์แทน มอแกนเป็นชาติพันธุ์ท่ีมีความรู้
พื้นบ้านเกี่ยวกับทะเลและพื้นที่ชายฝั่งอย่างมาก โดยเฉพาะความรู้เรื่องดวงดาวและลม
ทะเล และมีความเช่ือดั้งเดิมเกี่ยวกับธรรมชาติ ภูติทะเล วิญญาณ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ผีบรรพ
บุรุษ และผีต่างๆ ในธรรมชาติ ยึดประเพณีผัวเดียวเมียเดียว และมีพิธีกรรมส าคัญ
ประจ าปี คือ พิธีฉลองเสาวิญญาณบรรพบุรุษ ในวันข้างขึ้นเดือนห้าทางจันทรคติเป็น
เวลา 3 วัน 3 คืน มีงานฉลอง ดื่มกิน เล่นดนตรี ร่ายร า เข้าทรงท านายโชคชะตาของ
หมู่บ้าน และมีญาติพี่น้องจากเกาะต่างๆ มาพบปะสังสรรค์กัน นอกจากนั้นยังมีพิธีลอย
เรือสะเดาะเคราะห์ เพื่อน าเคราะห์ร้าย โรคภัยไข้เจ็บ ความทุกข์โศกต่างๆ ออกไปจาก
ชุมชน ส าหรับการอพยพเข้าประเทศไทยของชาวมอแกน สันนิษฐานว่าเข้ามาก่อนสมัย



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[36] 
 

รัชกาลที่ 6 โดยมาตั้งถิ่นฐานบนเกาะสุรินทร์ ในเขตอุทยานแห่งชาติจนกระทั่งถึง
ปัจจุบัน (เรื่องเดียวกัน)  
 

“การพัฒนา” อรรถาธิบายภายใต้ฐานคิดสภาวะความเป็นสมัยใหม่ 
 
 “การพัฒนา” (development) เป็นแนวคิดที่ครอบง าสังคมโลกมาตั้งแต่ช่วง
หลังสงครามโลกครั้งท่ี 2 เพื่อน าไปสู่สภาวะความเป็นสมัยใหม่ อันเป็นสิ่งที่พึงปรารถนา
ของสังคมโลก ผู้คนส่วนใหญ่จึงถูกท าให้เชื่อและยอมรับอย่างสนิทใจว่า การพัฒนาเป็น
สิ่งที่ดีและเป็นหัวใจส าคัญต่อการสร้างชาติเพื่อให้ทัดเทียมกับนานาอารยประเทศ 
แนวคิดการพัฒนาได้ส่งผ่านความคิดและอุดมการณ์ที่ว่าด้วยการสร้างความเจริญเติบโต
ทางเศรษฐกิจอย่างต่อเนื่องและไร้ขีดจ ากัด หากประเทศใดสามารถแสวงหาความ
เจริญเติบโตและความมั่งคั่งทางเศรษฐกิจได้ ประเทศนั้นก็จะได้ช่ือว่าเป็นประเทศ
พัฒนา ในทางตรงข้ามประเทศที่ยากจนและมีความอ่อนด้อยทางเศรษฐกิจมากกว่า ก็
มักจะถูกประณามและเหยียดหยามว่าไร้การพัฒนา หรือด้อยพัฒนา หรือก าลังพัฒนา 
แนวคิดการพัฒนาจึงท าหน้าที่ในการแยกแยะประเทศต่างๆ ทั่วโลกให้แบ่งแยกออกจาก
กัน และยังเป็นการตีตราประเทศเหล่านี้ให้ก้มหน้ายอมรับชะตากรรมตามที่สังคมโลกให้
ก าหนดมาอีกด้วย ฉะนั้นจึงอาจกล่าวได้ว่า การพัฒนามีจุดมุ่งหมายปลายทางที่ส าคัญ
คือ “สภาวะความเป็นสมัยใหม่” โดยมุ่งเน้นให้เกิดการเปลี่ยนแปลง (change) ให้เป็น
สมัยใหม่ (modernization) และมีความเจริญเติบโต (growth) (เดวิด โกลด์สเวอร์ธี, 
2530: 9) การพัฒนาจึงมีอุดมการณ์ที่สอดรับและเกี่ยวโยงกับสภาวะความเป็นสมัยใหม่ 
(modernity) อย่างแนบแน่น 

เมื่อกล่าวถึง “สภาวะความเป็นสมัยใหม่” (modernity) อันเป็นฐานคิดในการ
พัฒนา เราจึงไม่อาจหลีกเลี่ยงการกล่าวถึง มิติทางเศรษฐกิจ ที่มุ่งเน้นระบบทุนนิยมและ
อุตสาหกรรมนิยม และ มิติของความเป็นเหตุเป็นผล อันน ามาสู่การสถาปนากฎระเบียบ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[37] 
 

ที่เป็นทางการต่างๆ ซึ่งทั้งสองมิตินี้เป็นลักษณะส าคัญของสภาวะความเป็นสมัยใหม่ 
การพัฒนาจึงมีความเกี่ยวพันและโยงใยกับความมุ่งหมายในทางเศรษฐกิจและความเป็น
เหตุเป็นผลอย่างไม่อาจจะหลีกเลี่ยงได้ 

มิติทางเศรษฐกิจ (economic dimension) การพัฒนาภายใต้บริบทของสภาวะ
ความเป็นสมัยใหม่เป็นการจัดการของโลกใหม่ที่เข้ามาแทนท่ีโลกในอดีต ในลักษณะของ
การไม่ได้ผูกพันยึดโยงกับจารีตประเพณี วิถีปฏิบัติ ความคาดหวัง และความเช่ือตาม
ประวัติศาสตร์ดั้งเดิม หากแต่เป็นการเข้ามาแทนที่ทุกสิ่งทุกอย่าง (เชษฐา พวงหัตถ์,  
2551: 23) สภาวะความเป็นสมัยใหม่เป็นการเปลี่ยนผ่านจากยุคศักดินามาสู่ยุคความ
เป็นสมัยใหม่นับแต่ปลายศตวรรษที่ 19 อันเป็นผลมาจากการปฏิวัติอุตสาหกรรมและ
พัฒนาการทางการเมือง โดยเฉพาะการก่อรูปของระบอบการเมืองการปกครองแบบเสรี
ประชาธิปไตย (democracy) และระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม (capitalism) แอนโทนี 
กิดเด้นท์ (Anthony Giddens: 1938-ปัจจุบัน) ได้วิเคราะห์สภาวะความเป็นสมัยใหม่
ของโลก ซึ่งวางอยู่บนพื้นฐานของความเป็นเอกภาพของโลกทัศน์การรวมศูนย์อ านาจ 
เพื่อให้เกิดความเป็นอันหนึ่งอันเดียว ซึ่งเกี่ยวพันกับองค์ประกอบส าคัญสี่มิติด้วยกัน 
กล่าวคือ  หนึ่ง ระบบทุนนิยม (capitalism) ที่ปรากฏในรูปของการผลิตสินค้า การมี
กรรมสิทธิ์ในทุนเอกชน แรงงานรับจ้างที่ไร้สมบัติ และระบบชนช้ัน  สอง ระบบ
อุตสาหกรรมนิยม (industrialism) ที่เกี่ยวข้องกับการผลิตสินค้าโดยใช้เครื่องจักรขนาด
ใหญ่ การคมนาคมขนส่ง และการติดต่อสื่อสาร  สาม การรวมศูนย์อ านาจทางการ
บริหาร (centralised administrative power) โดยการสร้างระบบ กระบวนการ
สอดส่อง ตรวจตรา และควบคุมการด าเนินชีวิตของปัจเจกในสังคม เพื่อให้เกิดความ
สงบเรียบร้อยเป็นระเบียบ และ สี่ การรวมศูนย์อ านาจทางการทหาร (centralised 
control of military power) รวมไปถึงความรุนแรงและสงคราม การสถาปนาความ
เป็นรัฐชาติ ความมั่นคงแห่งชาติ และเอกภาพในการปกครอง (Best, 2001: 195-196) 
ในมิติของสภาวะความเป็นสมัยใหม่เหล่านี้เห็นได้ชัดว่า สภาวะความเป็นสมัยใหม่ให้



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[38] 
 

ความส าคัญอย่างมากกับระบบเศรษฐกิจที่มุ่งแสวงหาความมั่งคั่ง จากการสถาปนา
ระบบทุนนิยมและอุตสาหกรรมนิยม ฉะนั้นการพัฒนาในบริบทของสภาวะความเป็น
สมัยใหม่จึงให้ความส าคัญกับระบบเศรษฐกิจเป็นหลัก ท าให้อุดมการณ์การพัฒนาแบบ
กระแสหลักนี้มีจุดมุ่งหมายในการหลุดพ้นจากความขาดแคลนทางวัตถุ โดยยอมรับ
ความทันสมัยและการพัฒนาที่ขึ้นอยู่กับทรัพยากรธรรมชาติและทรัพยากรมนุษย์ โดย
อาศัยแหล่งทุนจากภายนอกหรือการช่วยเหลือจากประเทศต่างๆ และมีการวัด
ประเมินผลจากตัวบ่งช้ีทางเศรษฐกิจ ไม่ว่าจะเป็น รายได้จากการส่งออก ปริมาณ
ผลผลิต จ านวนผู้มีงานท า เป็นต้น (เดวิด โกลด์สเวอร์ธี, 2530: 14-20)  

มิติของความเป็นเหตุเป็นผล (rationalization dimension) หลักความเป็นเหตุ
เป็นผลถือเป็นหัวใจส าคัญที่ซ่อนอยู่ภายใต้สภาวะความเป็นสมัยใหม่ ดังที่ จอร์ช ริท
เซอร์ (George Ritzer: 1940-ปัจจุบัน) ได้กล่าวไว้ว่า รากฐานของความเป็นสมัยใหม่อยู่
ที่การก่อรูประบบบริหารองค์การขนาดใหญ่และการรวมศูนย์อ านาจ โดยหัวใจส าคัญยึด
โยงหยั่งรากอยู่กับกระบวนการความเป็นเหตุเป็นผล และกรงเหล็กของความเป็นเหตุ
เป็นผล (Ritzer, 1993: 18) ในมิตินี้  แมกซ์ เวเบอร์  (Max Weber: 1864-1920) 
กล่าวถึงความเป็นเหตุเป็นผล (rationalization) ว่าเป็นกระบวนการที่อยู่เบื้องหลังการ
กระท าทางสังคม (social action) ที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงการกระท า จากการ
กระท าที่ไร้เหตุผลมาสู่การกระท าตามหลักเหตุผล โดยเวเบอร์ได้น าเสนอตัวแบบความ
เป็นเหตุเป็นผลไว้สี่ประเภทคือ  หนึ่ง หลักเหตุผลในเชิงปฏิบัติการ (practical 
rationality) เป็นเหตุผลพื้นฐานท่ีปรากฏอยู่ในตัวมนุษย์ทุกคน ทุกสังคม ทุกยุคสมัย ใน
การคิดตัดสินใจที่จะเลือกกระท าหรือไม่กระท าอะไรในการด าเนินชีวิตประจ าวัน  สอง 
หลักเหตุผลในเชิงทฤษฎี (theoretical rationality) คือหลักเหตุผลของการรับรู้ที่เพิ่ม
สูงขึ้นจากพัฒนาการของแนวความคิด (concept) ที่เป็นนามธรรม โดยมีเป้าหมายหลัก
อยู่ที่การท าความเข้าใจ (understanding) อย่างเป็นเหตุเป็นผลมากกว่าการกระท า  
สาม หลักเหตุผลในเชิงค่านิยม (substantive rationality) ซึ่งเป็นเหตุผลในการเลือก



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[39] 
 

กระท าหรือไม่กระท าโดยตรง โดยพิจารณาจากชุดของค่านิยม (set of values) ที่ฝัง
รากลึกในตัวมนุษย์ให้เป็นเครื่องช้ีน ามากกว่าการค านึงถึงเป้าหมายและการท าความ
เข้าใจ เช่น หลักค าสอนของศาสนา ความเชื่อประจ าเผ่า จริยธรรม ศักดินา ความเสมอ
ภาค เป็นต้น  และ สี่ หลักเหตุผลที่เป็นทางการ (formal rationality) ซึ่งเวเบอร์ให้
ความสนใจมากที่สุด เนื่องจากเป็นการใช้เหตุผลที่มีประโยชน์มากที่สุด มีลักษณะที่เป็น
ทางการ มีแบบแผนแน่นอน ชัดเจน เป็นรูปธรรม และมีความเป็นสากล อยู่บนพื้นฐาน
กฎเกณฑ์ ระเบียบ และกฎหมาย ท่ีทุกคนจะต้องเคารพปฏิบัติตาม และไม่มีค่านิยมของ
มนุษย์เข้ามาเกี่ยวข้อง (Ritzer, 2007: 31) ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจนที่สุดก็คือ ระบบการ
บริหารแบบองค์การขนาดใหญ่ (bureaucratic administration) ระบบทุนนิยม
อุตสาหกรรม (industrial capitalism) และระบบกฎหมายที่เป็นลายลักษณ์อักษร 
(formalistic law) โดยระบบเหล่านี้เป็นกลไกบังคับให้มนุษย์ตอ้งกระท าตามที่กฎเกณฑ์
ต่างๆ ก าหนดไว้โดยไม่สามารถต่อต้านได้ ส่งผลให้ทุกสิ่งทุกอย่างถูกท าให้กลายเป็นวัตถุ 
กลายเป็นสถาบัน และรูปแบบท่ีอยู่เหนือปัจเจกบุคคลทั้งปวง (Ritzer, 2001: 181)  

นอกจากนั้น นีล โจเซฟ สเมลเซอร์ (Neil Joseph Smelser: 1930-ปัจจุบัน) 
ยังได้อธิบายถึงสังคมสมัยใหม่ว่ามีลักษณะของการแจกแจงทั้งทางเศรษฐกิจ ครอบครัว 
และการจัดช่วงช้ันทางสังคมในระดับสูง เพื่อให้เกิดความรู้ความช านาญเฉพาะด้าน 
(specialization) โดยคุณลักษณะของคนสมัยใหม่ (modern man) น้ันต้องเป็นผู้ที่มี
ทัศนคติและค่านิยมแบบเป็นสมัยใหม่ กล่าวคือ พร้อมเปิดรับความคิดและสิ่งประดิษฐ์
ใหม่ๆ ไม่ยึดติดกับรูปแบบหรือความคิดเห็นอย่างหนึ่งอย่างใด ให้ความส าคัญกับระบอบ
ประชาธิปไตย รู้จักวางแผน เช่ือในตัวมนุษย์และความสามารถของมนุษย์ เช่ือว่าโลก
สามารถคาดค านวณได้ ให้ความส าคัญกับเกียรติของความเป็นมนุษย์ เ ช่ือใน
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี และเช่ือในความยุติธรรม ( Inkeles อ้างใน อุษณีย์        
ธโนศวรรย์, 2545: 27-28) ที่ส าคัญการพัฒนาให้เกิดสังคมสมัยใหม่จะมีรูปแบบข้ันตอน



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[40] 
 

ที่เป็นสูตรส าเร็จแน่นอนตายตัวตามแบบประเทศอุตสาหกรรมตะวันตก (นภาภรณ์ หะ
วานนท์ อ้างใน เรื่องเดียวกัน) 

ส าหรับสังคมไทยแล้ว การรับเอาแนวคิดการพัฒนา ภายใต้บริบทของสภาวะ
ความเป็นสมัยใหม่เข้าสู่สังคมไทยได้ท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงประเทศไปสู่ความ
ทันสมัยอย่างกว้างขวาง โดยชาวมอแกนที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งในประเทศไทยก็ได้รับ
ผลกระทบตามไปด้วย โดยเฉพาะในมิติทางเศรษฐกิจในรูปของการรับระบบทุนนิยม
และอุตสาหกรรมนิยมมาใช้ ไม่ว่าจะเป็น การเปิดตลาดเสรี การค้าเสรี การละทิ้งงานใน
ภาคเกษตรกรรมมาสู่การเป็นแรงงานในภาคอุตสาหกรรม การเปลี่ยนวิถีการผลิตเพื่อยัง
ชีพและการผลิตเพื่อการค้ามาสู่การผลิตแบบอุตสาหกรรมขนาดใหญ่ การขยายตัวของ
ลัทธิความเป็นเมืองนิยม (Urbanism) การอพยพย้ายถิ่นเข้าสู่ภาคธุรกิจในเมืองใหญ่ 
การใช้เทคโนโลยีอ านวยความสะดวกสบายในการด ารงชีวิต โดยเฉพาะการขยายตัวของ
วัฒนธรรมการบริโภคนิยม ซึ่งเป็นวัฒนธรรมที่กระตุ้นการบริโภคให้มากท่ีสุด เพื่อให้เกิด
การผลิตจ านวนมากเป็นวงจรอย่างต่อเนื่อง นอกจากน้ันในมิติของความเป็นเหตุเป็นผล 
ยังปรากฏการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างและสถาบันต่างๆ ตามหลักความเป็นเหตุเป็นผล 
เพื่อสนองตอบต่อสภาวะความเป็นสมัยใหม่ ที่ปรากฏออกมาในรูปของกฎหมาย 
ระเบียบ ข้อบังคับ วินัย หรือแม้แต่นโยบายในการบริหารประเทศที่มีการก าหนดขึ้น
อย่างเป็นทางการและเป็นลายลักษณ์อักษร อาทิเช่น กฎหมายที่ดิน กฎหมายว่าด้ วย
สัญชาติ กฎหมายว่าด้วยคนเข้าเมือง กฎหมายการทะเบียนราษฎร หรือแม้แต่นโยบาย
รัฐสมัยใหม่ (modern state) และนโยบายรัฐชาติ (nation state) เป็นต้น  

นอกจากนั้นการพัฒนายังก่อให้เกิดผลกระทบต่อสังคมไทยในมิติของโลกทัศน์
ทางความคิด กล่าวคือ อุดมการณ์ของการพัฒนากระแสหลักได้น ามาสู่การปรับเปลี่ยน
โลกทัศน์และระบบความคิดความเช่ือของผู้คนให้ละทิ้งวิถีชีวิตดั้งเดิม และก้าวเข้าสู่วิถี
ชีวิตใหม่ตามกระแสความทันสมัย ซึ่งเป็นวิถีที่ถูกให้คุณค่าและถูกท าให้เช่ือว่าดีแล้ว



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[41] 
 

เจริญแล้ว อย่างไร้ค าถามหรือไร้ข้อกังขาใดๆ ส่งผลต่อการเกิดปรากฏการณ์ที่ไม่เคย
ปรากฏขึ้นมาก่อนในสังคมไทย  
 

“วาทกรรมการพัฒนา” 
การเถลิงอ านาจผ่านความรู้และความจริงของโลกสมัยใหม่ 

 
เมื่อแนวคิดการพัฒนาภายใต้บริบทของสภาวะความเป็นสมัยใหม่นั้น มิได้น ามา

ซึ่งการพัฒนาบนความเท่าเทียมหลากหลายและการมีศักดิ์ศรี น่ันคือ การพัฒนามิใช่
ความจริงสูงสุดหรือสัจธรรม หากแต่เป็นการสถาปนาให้เป็นจริงของสภาวะความเป็น
สมัยใหม่ ในการครอบง าผู้คนให้เช่ือ ยอมรับ และปฏิบัติตามเจตจ านงของมัน ด้วยการ
ส่งผ่านแนวคิดการพัฒนาในรูปของความรู้และการศึกษา อันเป็นการสถาปนา
ความหมายและความจริง เพื่อให้ได้มาซึ่งอ านาจและครอบครองความเป็นใหญ่ จนใน
ที่สุดก็น าไปสู่การครอบง าโลกทัศน์ทางความคิดของมนุษย์อย่างแยบยล การพัฒนาจึงมี
ฐานะเป็นผลผลิตของ “วาทกรรม” (discourse) และแนวคิดการพัฒนาที่ได้รับการ
ยอมรับและครอบง าโลกทัศน์รวมทั้งวิถีปฏิบัติของผู้คนส่วนใหญ่ก็มีฐานะเป็นวาทกรรม
หลักนั่นเอง 

การจะท าความเข้าใจฐานคิดที่เกี่ยวกับวาทกรรมการพัฒนานั้น จ าเป็นอย่างยิ่ง
ที่จะต้องศึกษาแนวความคิดของนักประวัติศาสตร์ทางความคิดคนส าคัญชาวฝรั่งเศส 
นั่นคือ มิเชล ฟูโกต์ (Michel Foucault: 1926-1984) ซึ่งส าหรับฟูโกต์แล้ว ไม่ได้มอง
วาทกรรมในลักษณะทั่วไปท่ีเป็นเพียงภาษา ค าพูด หรือถ้อยแถลงของมนุษย์อย่างที่มัก
เข้าใจกันทั่วไป แต่ส าหรับฟูโกต์จะใช้วาทกรรมในการอธิบายการกระท าของภาษาหรือ
ภาษาในการกระท าของปัจเจกบุคคล ที่สะท้อนให้เห็นบางสิ่งบางอย่างที่อยู่เบื้องหลัง 
(Danaher, Schirato and Webb, 2000: x) วาทกรรมเป็นระบบและกระบวนการใน
การสร้างหรือผลิต (constitute) อัตลักษณ์ (identity) และความหมาย (significance) 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[42] 
 

ให้กับสรรพสิ่งต่างๆ ในสังคม ทั้งยังท าหน้าที่ตรึงสิ่งที่สร้างขึ้นให้ด ารงอยู่และเป็นที่
ยอมรับของสังคมในวงกว้าง (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2545: 19-20)  

ในทัศนะของฟูโกต์เขาเช่ือว่า ในทุกสังคมจะมีความสัมพันธ์เชิงอ านาจท่ีทับซ้อน
กันอยู่ และอ านาจก็มักจะแทรกตัวอยู่ในทุกอณูของสังคม ซึ่งความสัมพันธ์เชิงอ านาจนี้
ต้องอิงอาศัยกระบวนการผลิต (production) การจัดระเบียบกฎเกณฑ์ (regulation) 
การจ าหน่ายจ่ายแจก (distribution) การหมุนเวียนแพร่กระจาย (circulation) และ
การจัดการ (operation) กล่าวคือ วาทกรรมจะท างานในการอธิบายสรรพสิ่งในรูปของ
ความรู้ต่างๆ ผ่านทางระบบภาษา เพื่อด ารงรักษาอ านาจในสังคมไว้ (Foucault, 1972: 
215-216) ที่ส าคัญวาทกรรมยังเป็นระบบและกระบวนการต่อสู้ช่วงชิงอ านาจ เพื่อผลิต
ความหมายให้กับสรรพสิ่งทั้ งหลาย วาทกรรมจึงเกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์เชิง 
“อ านาจ” (power) ในการสถาปนา “ความรู้” (knowledge) เพื่อเข้าสู่กระบวนการตอ่
สู่ช่วงชิงให้ได้ครอบครองความเป็นใหญ่ (hegemony) อันน าไปสู่การสร้าง “ความจริง” 
(truth) โดยชอบธรรม และความจริงที่แฝงเร้นไปด้วยอ านาจที่อยู่เบื้องหลังนี้ ก็จะแทรก
ซึมเข้าครอบง าวิธีคิดและบงการร่างกายของมนุษย์โดยที่มนุษย์ไม่รู้ตัว นอกจากนั้นวาท
กรรมยังท างานโดยมีภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม (discursive practice) อันได้แก่ 
ความรู้ในสาขาวิชาต่างๆ หรือวินัย (disciplines) สถาบัน (institutions) ข้อคิดเห็นจาก
ผู้เช่ียวชาญ (commentary) และผู้ผลิตความรู้หรือทฤษฎี (authors) ในการสร้าง
อ านาจและรักษาอ านาจนั้นให้ด ารงอยู่ต่อไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด (Danaher, Schirato 
and Webb, 2000: 21-24)   

ประเด็นส าคัญของการพัฒนาในฐานะที่เป็นวาทกรรมก็คือ เมื่อความรู้มีฐานะ
เป็นเสมือนเครื่องมือของการพัฒนา และเป็นเพียงภาคปฏิบัติการของวาทกรรมการ
พัฒนา ท าให้เราต้องปรับเปลี่ยนมุมมองเกี่ยวกับความรู้เสียใหม่ กล่าวคือ ความรู้ที่
เกี่ยวกับการพัฒนากระแสหลักที่น ามาใช้ โดยหวังให้เกิดความเจริญเติบโตและการ
พัฒนานั้น แท้จริงแล้วไม่ใช่ความจริงสูงสุดหรือสัจธรรม ความรู้ชุดนี้เป็นเพียงสิ่งที่ถูก



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[43] 
 

ประกอบสร้างขึ้น (construct) โดยมุ่งหวังให้ผู้คนทั้งหลายเชื่อและยอมรับว่าเป็นความ
จริงแท้ จนเกิดการครอบง าโลกทัศน์และวิถีปฏิบัติทั่วไปอย่างไร้ข้อกังขา อันจะน ามาซึ่ง
การครอบครองอ านาจและความเป็นใหญข่องบุคคลหรอืกลุ่มบุคคลหนึ่งๆ ความรู้จึงเป็น
ส่วนหน่ึงของวาทกรรมการพัฒนาอันเป็นเรื่องของอ านาจและความรุนแรงน่ันเอง  

ในสังคมไทย ภาคปฏิบัติการของวาทกรรมการพัฒนาสามารถท าหน้าที่ได้อย่าง
แยบยลยิ่งข้ึน โดยการส่งผ่านความรู้หรอืแนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาผ่านระบบการศึกษา
ในโรงเรียนหรือสถาบันการศึกษา อันเป็นกลไกส าคัญในการอบรม สั่งสอน ขัดเกลา 
กล่อมเกลา และปลูกฝังผู้เรียนให้มีแนวความคิดโน้มไปตามกระแสความเป็นสมัยใหม่ 
อันจะน าไปสู่การสร้างทรัพยากรบุคคลเพื่อรองรับกระบวนการพัฒนาโดยที่ผู้เรียนไม่
รู้ตัว โดยเฉพาะการสนับสนุนวัฒนธรรมของชนช้ันปกครองและวัฒนธรรมทุนนิ ยม 
ขณะเดียวกันก็ปิดกั้นและกดทับวัฒนธรรมอื่นๆ ผ่านการจัดล าดับความรู้ในโรงเรียนใน
รูปหลักสูตรหลัก (hegemonic curriculum) การจัดแบ่งความรู้ออกเป็นสาขาวิชา
ต่างๆ (disciplines) รวมทั้งการให้คุณค่ากับระดับช้ันและสาขาวิชาบางอย่าง การวัด
ประเมินผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน และหลักสูตรแฝง (hidden curriculum) ท่ีเกี่ยวข้อง
กับโครงสร้างของโรงเรียน พฤติกรรมผู้สอน การจัดองค์กรของโรงเรียน การสร้าง
กฎเกณฑ์และระเบียบวินัยในโรงเรียน การแข่งขันทางการเรียนเพื่อเข้าสู่การศึกษา
ระดับอุดมศึกษา อันเป็นประตูสู่การท างานที่มีค่าตอบแทนสูงและมีเกียรติในสังคม 
ฉะนั้นแล้ว ระบบโรงเรียนจึงท าหน้าที่ในการหล่อหลอมทัศนคติ ค่านิยม ความเชื่อ และ
อุดมการณ์ อันสอดรับกับแนวคิดการพัฒนาภายใต้สภาวะความเป็นสมัยใหม่ท่ีตั้งอยู่บน
พื้นฐานของปรัชญาวิทยาศาสตร์ ดังนั้นความรู้และอ านาจจึงเป็นสิ่งที่ไม่สามารถแยก
ออกจากกันได้ โดยอ านาจก็ต้องการความรู้เพื่อที่จะบริหารอ านาจได้อย่างชอบธรรม
และมีประสิทธิภาพ ส่วนความรู้ก็ต้องการอ านาจเพื่อที่จะประกาศตนถึงความถูกต้อง
และความจริงแท้ของความรู้นั้นๆ (อุษณีย์ ธโนศวรรย์, 2545: 29-30)  



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[44] 
 

ด้วยเหตุนี้อ านาจของความรู้ในสังคมสมัยใหม่ จึงหมายรวมไปถึงทั้งตัวความรู้ใน
สาขาวิชา และความรู้ที่เป็นการสร้างวินัย (disciplines) ในการก าหนดและควบคุมด้วย
นั่นเอง เมื่อเป็นเช่นนี้ การพัฒนาของสังคมไทยจึงไม่ใช่เรื่องของความก้าวหน้าหรือการ
เจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ ระบบทุนนิยม อุตสาหกรรมนิยม และหลักความเป็นเหตุเป็น
ผลแต่เพียงอย่างเดียว หากแต่เป็นการพัฒนาอันเต็มไปด้วยการแสวงหาอ านาจ การ
ก าหนดควบคุม วินัย กฎระเบียบ และการครอบง า ซึ่งถือเป็นความรุนแรงเชิงโครงสร้าง 
แต่ทว่ามีความแยบยลลุ่มลึกอย่างท่ีสุด  

ยิ่งไปกว่านั้น เมื่อพิจารณาในระดับสังคมโลก วาทกรรมการพัฒนายังเป็นเรื่อง
ความสัมพันธ์เชิงอ านาจของประเทศตะวันตกหรือประเทศที่เรียกตัวเองว่าพัฒนาแล้ว
ทั้งหลาย ที่ได้สถาปนาแนวคิดการพัฒนากระแสหลักขึ้นมา และเผยแพร่แนวคิดนี้ไปทั่ว
โลก โดยอาศัยภาคปฏิบัติการต่างๆ เพื่อให้ประเทศที่มีความแตกต่างเชิดชูประเทศของ
ตนในฐานะผู้ เหนือกว่า ทั้งยังสถาปนาตนเองเป็นแบบอย่างให้ทุกประเทศได้
ลอกเลียนแบบ แม้แต่ประเทศไทย ฉะนั้นไทยจึงกลายเป็นประเทศที่ลุ่มหลงไปกับ
กระแสการพัฒนานี้อย่างถอนตัวไม่ขึ้น ผลที่ตามมาก็คือ ประเทศไทยไม่อาจก้าวเดินไปสู่
การพัฒนาที่แท้จริงได้ด้วยตนเองอย่างอิสระ ความหวังในการกลายเป็นประเทศที่
พัฒนาแล้วจึงยังคงถูกจ ากัดอยู่กับกรอบคิดในการพัฒนาแบบเดิมที่ซ้ ารอยประเทศ
มหาอ านาจ ผู้เป็นเจ้าของอ านาจและผลประโยชน์ในฐานะผู้ครอบครองวาทกรรมการ
พัฒนากระแสหลักนั่นเอง เช่นเดียวกันกับ ในระดับประเทศ แนวคิดการพัฒนาก็ได้
แสดงออกถึงอิทธิพลของวาทกรรมและภาคปฏิบัติการทางวาทกรรม ในการแสวงหา
อ านาจของรัฐ นายทุน หรือชนช้ันน า ผู้ซึ่งได้รับสิทธิและประโยชน์จากนโยบายหรือ
กระบวนการพัฒนาประเทศ ส่งผลให้ชนกลุ่มน้อย เช่น มอแกน และคนส่วนใหญ่ของ
ประเทศไม่สามารถเข้าถึงการพัฒนาได้อย่างทั่วถึงและเท่าเทียม ทั้งยังได้รับผลกระทบ
จากการพัฒนาอย่างมหาศาล ฉะนั้นความรู้และการศึกษาในระบบโรงเรียนหรือ
สถาบันการศึกษา จึงเป็นภาคปฏิบัติการของความสัมพันธ์เชิงอ านาจในการก าหนด บง



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[45] 
 

การ และควบคุมสรรพสิ่งให้เป็นไปตามที่ต้องการอย่างชอบธรรม ซึ่งผู้คนทั่วไปต่างเชื่อ
ฟัง ยอมรับ และปฏิบัติตาม โดยเช่ืออย่างสนิทใจว่า จะน ามาสู่การพัฒนาที่ดี ขึ้นและ
ทัดเทียมกับสิ่งที่พัฒนาแล้วหรือประเทศท่ีพัฒนาแล้ว  
 

“ความเป็นอ่ืน” 
ผลพวงจากการสถาปนาความจริงในฐานะวาทกรรมการพัฒนา 

 
“ความเป็นอื่น” (the otherness) เป็นแนวคิดในการบ่งบอกถึงคุณลักษณะ

ของความแตกต่าง (different) หรือความแปลกประหลาด (strange) การกล่าวถึงความ
เป็นอื่นเป็นนิยามของผลผลิตจากการสังเกตเห็นความแตกต่างและความแปลก
ประหลาด รวมไปถึงความรู้สึกแตกต่างของภาพลักษณ์หรือคุณลักษณะที่แตกต่างไป
จากสิ่งที่รู้จักคุ้นเคย ความคาดหวัง หรือแนวคิดทั่วไป นอกจากนั้นความเป็นอื่นยัง
หมายความถึงความรู้สึกของการแบ่งแยก “พวกเขา” (they) กับ “พวกเรา” (us) และ
สามารถสะท้อนสามัญทัศน์หรือลักษณะเฉพาะที่ตายตัว ( stereotypes) อคติ  
(prejudices)  และประสบการณ์ทางลบอื่นๆ ( negative experience)  อีกด้ วย 
(Srianankavanich, 2006: 10) 

ดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้นว่า การพัฒนามีฐานะเป็นวาทกรรมอย่างหนึ่ง ที่
เกี่ยวพันกับการสร้างความรู้ความจริงเกี่ยวกับการพัฒนา โดยความรู้ของการพัฒนาที่
สัมพันธ์กับอ านาจสามารถสร้างความจริง อันเป็นภาพลวงตาให้ผู้คนเช่ือ ยอมรับ และ
ปฏิบัติตามโดยไม่ตั้งค าถาม การพัฒนาจึงไม่ใช่ความจริงสูงสุดหรือสัจธรรม หากแต่เป็น
เครื่องมือของผู้แสวงหาอ านาจในสภาวะความเป็นสมัยใหม่เท่านั้น ฉะนั้นสิ่งส าคัญที่อยู่
เบื้องหลังวาทกรรมก็คือ การสร้างความเป็นอื่นให้แก่สรรพสิ่งทั้งหลาย ไม่ว่าจะเป็น 
บุคคล กลุ่มบุคคล ความรู้ความเช่ือ อุดมการณ์ วัฒนธรรม ประเพณี หรือวิถีปฏิบัติ 
อันมีลักษณะของความแตกต่างและความแปลกประหลาดออกไป เพื่อให้วาทกรรมการ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[46] 
 

พัฒนาท่ีสถาปนาขึ้นน้ันมีความโดดเด่นในลักษณะที่ดีกว่าหรือเหนือกว่า อ านาจของวาท
กรรมจึงท าให้เกิดการกีดกัน ปิดกั้น กดทับ และเบียดขับทุกสิ่งที่ไม่มีลักษณะของการ
พัฒนาหรือมรดกของการพัฒนาให้กลายเป็นอื่น โดยยัดเยียดคุณค่าในทางลบด้วยการ
สร้างภาพในลักษณะตรงข้ามกับการพัฒนาอย่างสุดโต่ง อาทิเช่น ความสกปรก ความล้า
หลัง ความยากจน การไม่รู้หนังสือ ความเป็นชนบท เป็นต้น และในบางครั้งก็มีความ
รุนแรงมากเสียจนกลายเป็นความเป็นอื่นในลักษณะของความเป็นอื่นที่ด้อยกว่ามนุษย์ 
(inferior other) อีกด้วย (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2545: 303) ความเป็นอื่นจึงมี
ฐานะเป็นอีกหนึ่งวาทกรรมในสภาวะความเป็นสมัยใหม่ อันเป็นความรุนแรงเชิง
โครงสร้างที่ไม่อาจจะล่วงรู้ได้ หากละเลยการวิพากษ์และความหมายที่ซ่อนตัวอยู่
เบื้องหลัง  

ประเด็นที่ส าคัญคือ ผลพวงจากการพัฒนาที่ส่งผลให้เกิดการสถาปนาความเป็น
อื่นนั้น เป็นวิธีคิดแบบทวิภาวะ (dualism) โดยผ่านภาคปฏิบัติการต่างๆ เพื่อน าไปสู่
การครอบครองความเป็นใหญ่ วาล พลัมวูด (Val Plumwood: 1939-2008) ได้
น าเสนอเทคนิควิธีการไว้ห้าประการด้วยกัน กล่าวคือ  ประการที่หนึ่ง วิธีคิดแบบคู่ตรง
ข้ามท าให้คู่ตรงข้ามอยู่ เบื้องหลังหรือกลายเป็นเพียงฉากหลัง ด้วยการปฏิเสธ
ความส าคัญของคู่ตรงข้าม (back grounding/ denial)  ประการที่สอง การเก็บกดปิด
กั้นที่รุนแรงเข้มข้น ด้วยการปฏิเสธไม่ยอมรับในคุณค่าของคู่ตรงข้าม ไม่ได้ความส าคัญ 
ปฏิเสธตัวตน และการด ารงอยู่ (radical/ exclusion/ hyperseparaton)  ประการที่
สาม คือ การผนวกคู่ตรงข้ามเข้าเป็นส่วนหนึ่งของตน ด้วยการสร้างค านิยามหรือ
ความหมายในเชิงเปรียบเทียบ (incorporation/ relational definition)  ประการที่สี่ 
การยอมรับคู่ตรงข้ามที่เป็นรองในฐานะเป็นเพียงเครื่องมือ หรือมรรควิธีของคู่ตรงข้ามที่
มีอ านาจเหนือกว่าเท่านั้น มิได้ยอมรับในฐานะที่เท่าเทียมกัน ( instrumentalism/ 
objectification) และ ประการสุดท้าย เป็นการสร้างลักษณะเฉพาะที่ตายตัวตายด้าน
ให้เกิดขึ้น ด้วยการมองแบบเหมารวมคู่ตรงข้ามว่ามีลักษณะเหมือนกันหมด โดยไม่ใส่ใจ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[47] 
 

รายละเอียดหรือความแตกต่าง (homogenization/ stereotyping) (Plumwood อ้าง
ใน เรื่องเดียวกัน: 306-308) ฉะนั้นกระบวนการสร้างความเป็นอื่นจึงอยู่ภายใต้วิธีคิด
ของการจัดกลุ่มและการจ าแนกประเภท (specifying and classifying) ของสิ่งต่างๆ 
ออกเป็นสองขั้วตรงข้าม ซึ่งถูกมองว่าเป็นความแปลกแยกและความเป็นอื่นที่ต่ าต้อย
กว่าในวิถีการท างานและการด ารงชีวิต เช่น คนจน-คนรวย ความสกปรก-ความสะอาด 
เป็นต้น นอกจากนั้นการสถาปนาความเป็นอื่นยังเกี่ยวข้องกับการประเมินคุณค่า 
(value judgement) ที่เน้นเรื่องวัตถุ เงินตรา การวัดประสิทธิภาพในการท างาน การ
ท างานให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุดเพื่อให้ได้เลื่อนต าแหน่งและขึ้นเงินเดือน หรือแม้แต่
การนิยามคนจนโดยใช้การวัดจากปริมาณวัตถุในครอบครอง (นภางค์ คงเศรษฐกุล, 
2549: 40-41) รวมไปถึงการจัดล าดับสูงต่ า (hierarchy) ให้กับความแตกต่างท่ีสร้างขึ้น
หรือท่ีด ารงอยู่แล้ว เพื่อเก็บกดปิดกั้นความจริงอีกด้วย (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2545: 
308)    
 

“มอแกน” ผู้เป็นอ่ืนจากวาทกรรมการพัฒนา 
 
 วาล พลัมวูด เคยกล่าวไว้อย่างน่าสนใจว่า จุดตัดของการเก็บกดปิดกั้นที่ส าคัญ
ในสังคมปัจจุบันมีด้วยกันสี่จุด ได้แก่ เพศ ชนช้ัน ธรรมชาติ และเช้ือชาติ (Plumwood 
อ้างใน เรื่องเดียวกัน, 2545: 303) ซึ่งก็เป็นจริงตามนั้น เมื่อเจตจ านงของวาทกรรมการ
พัฒนา ในรูปของอ านาจความรู้ที่ก ากับอยู่เบื้องหลังกฎหมาย ระเบียบวินัย และ
กฎเกณฑ์ ที่ถูกสถาปนาขึ้นจากสถาบันต่างๆ ในสังคมไทย ได้ส่งผลให้เกิดการกีดกัน กด
ทับ ปิดกั้น และเบียดขับกลุ่มชาติพันธุ์มอแกนในสังคมไทยปัจจุบันอย่างรุนแรง และใน
ท้ายท่ีสุดผลพวงจากการพัฒนาภายใต้สภาวะความเป็นสมยัใหม่ก็กลายเป็นความรุนแรง
เชิงโครงสร้าง ที่ได้สถาปนาความเป็นอื่นให้แก่ชาวมอแกน อันเป็นความไม่เท่าเทียมของ
คุณค่าความเป็นมนุษย์และศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ โดยที่ชาวมอแกนไม่อาจจะปฏิเสธ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[48] 
 

ได้ ในบทความนี้ผู้เขียนได้วิเคราะห์ความเป็นอื่นของชาวมอแกนออกเป็น 3 มิติส าคัญ 
นั่นคือ ความเป็นอื่นเชิงอุดมการณ์ ความเป็นอื่นเชิงอ านาจ และความเป็นอื่นเชิง      
อัตลักษณ์ ดังต่อไปนี้ 
 
ความเป็นอื่นเชิงอุดมการณ์  
 

เมื่อการพัฒนาได้ส่งผ่านอุดมการณ์ของสภาวะความเป็นสมัยใหม่เข้าสู่ประเทศ
ไทยอย่างกว้างขวาง ชาวมอแกนจึงได้รับผลกระทบจากการพัฒนาอันเป็นนโยบายหลัก
ของไทย โดยการถูกสถาปนาความเป็นอื่น ซึ่งปรากฏออกมาในลักษณะของกีดกัน กด
ทับ ปิดกั้น และเบียดขับชาวมอแกนให้ออกจากค าว่า “พัฒนา” ท่ามกลางกระแสการ
พัฒนาประเทศที่ส่งผ่านความเจริญเติบโต โดยมุ่งเน้นมิติทางเศรษฐกิจและความเป็น
เหตุเป็นผล ได้ก่อให้เกิดปรากฏการณ์ใหม่ขึ้นในสังคมไทย กระแสการพัฒนาพัดพาเอา
ความเปลี่ยนแปลงอย่างมหาศาลเข้าวิถีชีวิตหรือวัฒนธรรมดั้งเดิมของไทยและกลุ่มชาติ
พันธุ์ต่างๆ มอแกนชาติพันธุ์ที่เคยด ารงชีพอยู่ภายใต้บริบทแห่งอัตลักษณ์ของตนเองมา
ช้านาน ก็ต้องประสบปัญหาจากการพัฒนาภายใต้บริบทความเป็นสภาวะสมัยใหม่ 
ผู้เขียนได้วิเคราะห์ความเป็นอื่นเชิงอุดมการณ์โดยแบ่งออกเป็นสามมิติส าคัญ ดังต่อไปนี้  

มิติของเศรษฐกิจ  ในขณะที่ระบบทุนนิยมและอุตสาหกรรมนิยมตามกระแสการ
พัฒนาก าลังเฟื่องฟู สังคมไทยส่วนใหญ่ได้กลายเป็นสังคมเสรี ที่เน้นการบริโภคนิยม 
การครอบครองวัตถุและเงินตรา การเปลี่ยนวิถีการผลิตมาเป็นแบบอุตสาหกรรมขนาด
ใหญ่ที่ผลิตได้จ านวนมาก การอิงอาศัยเทคโนโลยีในชีวิตประจ าวัน การแข่งขันทาง
เศรษฐกิจและสังคม ความฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือย รวมไปถึงการขยายตัวของภาคอุตสาหกรรม 
ภาคธุรกิจ และภาคการท่องเที่ยว แต่ส าหรับชาวมอแกนกลับมีวิถีชีวิตดั้งเดิมที่
สอดคล้องไปกับธรรมชาติและท้องทะเล ด ารงชีพด้วยการจับสัตว์ทะเลมาบริโภคและ
ขายเพื่อเลี้ยงชีพ มีวิถีในการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ และยังเป็นสังคมที่มีน้ าใจโอบ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[49] 
 

อ้อมอารี ไม่มีการสะสมวัตถุหรือเงินทอง หากใครมีวัตถุคืออาหารเหลือมากกว่า ก็จะ
แบ่งปันให้แก่เพื่อนบ้าน จึงปรากฏระบบที่มีความสมัครสมานกลมเกลียวกันในสังคม 
ฉะนั้นวิถีของชาวมอแกนจึงเป็นไปในลักษณะตรงข้ามกับระบบทุนนิยมและ
อุตสาหกรรม เพราะยังคงด ารงไว้ซึ่งวัฒนธรรมในวิถีดั้งเดิมอันเป็นอัตลักษณ์แห่งตัวตน 
น ามาซึ่งความเป็นอื่นของชาวมอแกน อย่างไรก็ตามในปัจจุบันพบว่า ชาวมอแกนมีการ
ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต โดยรับเอาวิถีของความเป็นสมัยใหม่เข้ามามากขึ้น แต่หาก
เปรียบเทียบกับสังคมอื่น มอแกนก็ยังคงรักษาอัตลักษณ์ที่ชัดเจนของตนไว้ได้ในระดับ
หนึ่ง นอกจากน้ันนโยบายการพัฒนาท่ีส่งเสริมความเจริญเติบโตของระบบทุนนิยมยังได้
แพร่กระจายอ านาจเข้าครอบคลุมในทุกพื้นที่ ท าให้นายทุนขนาดกลางและขนาดใหญ่
พยายามขยายพื้นที่ทางธุรกิจ เพื่อแสวงหาก าไรและผลประโยชน์ตามอุดมการณ์ทุน
นิยม โดยเฉพาะธุรกิจอสังหาริมทรัพย์ โรงแรม รีสอร์ท หรือแม้แต่การท่องเที่ยวต่างๆ 
สิ่งที่เกิดขึ้นก็คือพ้ืนท่ีชายฝั่งทะเลส่วนใหญ่ที่ชาวมอแกนตั้งถิ่นฐานเป็นพื้นที่พิเศษที่มีค่า
มหาศาลในการสร้างธุรกิจ จึงน าไปสู่การกว้านซื้อที่ดินเหล่านี้ไว้ในครอบครอง (ทายาท 
เดชเสถียร และพิศาล แสงจันทร์, ผู้ก ากับ, 2554) และเบียดขับชาวมอแกนให้ออกจาก
พื้นที่ ชาวมอแกนจึงต้องประสบกับปัญหาการไร้พื้นที่อยู่อาศัย และต้องย้ายที่ อยู่ไป
เรื่อยๆ (นฤมล อรุโณทัย, 2551) ในปัจจุบันชาวมอแกนจึงต้องถอยร่นออกจากชายฝั่ง
ทะเลไปสร้างหมู่บ้านอยู่บริเวณกลางเกาะแทน  

มิติของความเป็นเหตุเป็นผล  กระบวนการพัฒนาได้น าหลักความเป็นเหตุเป็น
ผลมาใช้กับการพัฒนาประเทศ โดยการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างและสถาบันต่างๆ เพื่อ
สนองตอบต่อสภาวะความเป็นสมัยใหม่ โดยเฉพาะการสถาปนากฎหมาย ระเบียบ วินัย 
ข้อบังคับ และนโยบายการบริหารประเทศต่างๆ ที่มีการก าหนดขึ้นอย่างเป็นทางการ
และเป็นลายลักษณ์อักษร ผลกระทบส าคัญที่ส่งผลต่อชาวมอแกนเริ่มต้นขึ้นเมื่อรัฐไทย
ได้ก าหนดนโยบายการพัฒนาประเทศ ตามนโยบายรัฐสมัยใหม่ (modern-state) และ
นโยบายรัฐชาติ (nation-state) ในสมัยรัชกาลที่ 5-6 อันเป็นจุดเปลี่ยนที่ส าคัญของ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[50] 
 

กระบวนการพัฒนาประเทศ นั่นคือ ก่อให้เกิดการก าหนดองค์ประกอบของรัฐอย่างที่ไม่
เคยปรากฏมาก่อน กล่าวคือ รัฐสมัยใหม่ต้องประกอบไปด้วยองค์ประกอบสี่ประการ 
นั่นคือ ประชากร (population) ดินแดนที่แน่นอน (territory) รัฐบาล (governance) 
และอ านาจอธิปไตย (sovereignty) การก าหนดองค์ประกอบของรัฐสมัยใหม่นี้ได้น ามา
สู่การออกกฎหมายฉบับส าคัญ อันได้แก่ กฎหมายสัญชาติ กฎหมายว่าด้วยคนเข้าเมือง 
กฎหมายการทะเบียนราษฎร และกฎหมายว่าด้วยที่ดิน หรือแม้แต่การก าหนดเขต
อุทยานแห่งชาติบนพื้นที่ชายฝั่งทะเลอันเป็นที่อยู่อาศัยของชาวมอแกน ซึ่งล้วนแล้วแต่มี
ผลกระทบต่อชาวมอแกนอย่างมาก กฎหมายต่างๆ เหล่านี้ได้บีบบังคับให้ชาวมอแกนไม่
สามารถด าเนินวิถีชีวิตแบบดั้งเดิมด้วยการเร่ร่อนไปในทะเล และตั้งที่พัก ช่ัวคราวบน
ชายฝั่งทะเลบนเกาะใดเกาะหนึ่งในหน้ามรสุมได้ ชาวมอแกนจ าต้องตั้งหลักแหล่งและมี
สถานะบุคคลเพื่อรับสิทธิ การบริการ หรือสวัสดิการจากภาครัฐ และเพื่อแสดงตัวตนว่า
เป็นผู้ที่ได้เกิดและด ารงอยู่ในประเทศไทยมาเป็นระยะเวลาช้านานแล้ว แต่ในทางปฏิบัติ
จริงการบังคับใช้กฎหมายไม่สามารถอ านวยประโยชน์ได้อย่างเสมอภาค ชาวมอแกนจึง
ไม่ได้รับสิทธิประโยชน์ที่แท้จริง แต่กลับกลายเป็นปัญหาในการที่ชาวมอแกนจะต้อง
ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิต เพื่อให้เกิดความถูกต้องและสอดคล้องเป็นไปตามข้อก าหนดของ
กฎหมาย ผลที่ตามมาก็คือ ชาวมอแกนยังคงไม่มีสถานะบุคคล ไม่มีสัญชาติ ไม่มีสถานะ
ความเป็นพลเมืองไทย เนื่องจากความล่าช้าในการท างานของเจ้าหน้าที่รัฐและผู้ที่
เกี่ยวข้อง รวมไปถึงความซ้ าซ้อนของตัวบทกฎหมาย และความยุ่งยากในการท าความ
เข้าใจและตีความ  

ที่ส าคัญ ชาวมอแกนยังคงเป็นกลุ่มคนที่ประสบปัญหาในเรื่องการไร้ที่อยู่อาศัย 
กล่าวคือ เมื่อชาวมอแกนได้ปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตที่เร่ร่อน มาตั้งถิ่นฐานเป็นหลักแหล่ง
อย่างถาวร ตามบริเวณชายฝั่งทะเลของเกาะเหลา เกาะพระทอง เกาะสินไห หาดราไวย์ 
หมู่เกาะสุรินทร์ และเกาะพีพี ในตอนใต้ของประเทศไทย กระแสการพัฒนาที่โหม
กระพืออิทธิพลอย่างหนักหน่วง ท าให้มีการตรากฎหมายว่าด้วยที่ดินพ.ศ. 2444 (โอลิ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[51] 
 

เวียร์ แฟร์รารี และคนอื่นๆ, 2549) และการก าหนดเขตอุทยานแห่งชาติหมู่เกาะสุรินทร์
ใน พ.ศ. 2524 (ผู้จัดการรายวัน, 2547) เป็นเหตุให้เกิดการขับไล่ชาวมอแกนออกจาก
พื้นที่เขตอุทยานและเกิดกรณีพิพาทกับเจ้าหน้าที่รัฐอย่างต่อเนื่อง (เรื่องเดียวกัน) 
อย่างไรก็ตามด้วยพระมหากรุณาธิคุณของสมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี 
นับตั้งแต่ พ.ศ. 2529 ชาวมอแกนได้รับอนุญาตให้อาศัยอยู่ภายในเขตอุทยานแห่งชาติ 
(โอลิเวียร์ แฟร์รารี และคนอื่นๆ, 2549) แต่ก็เป็นเพียงการผ่อนผันให้อยู่อาศัยแบบ
ช่ัวคราวเท่านั้น ชาวมอแกนจึงไม่อาจหลีกหนีการถูกมองว่าไร้สิทธิ์ ไร้ตัวตน เป็นเพียง
ชนกลุ่มน้อยหรือพลเมืองช้ันสอง อันเป็นการเบียดขับให้ชาวมอแกนกลายเป็นอ่ืนนั่นเอง 
ยิ่งไปกว่านั้นนโยบายรัฐชาติ (nation-state) ถือได้ว่าเป็นนโยบายการพัฒนาประเทศท่ี
ตอกย้ าความเป็นอื่นให้กับชาวมอแกนอย่างหนักหน่วง เนื่องจากนโยบายนี้มุ่งหวังให้ทุก
คนที่อาศัยอยู่ในประเทศไทย แม้ว่าจะมีสัญชาติ เช้ือชาติ ศาสนา วัฒนธรรม ประเพณี 
ความเช่ือ หรือแม้แต่วิถีชีวิตที่แตกต่างกัน กลายเป็นคนไทยทั้งหมด โดยมีภาคปฏิบัติ
การหลากหลายอย่าง อาทิเช่น การบัญญัติใช้นามสกุล ธงไตรรงค์ เพลงชาติ เพลง
สรรเสริญพระบารมี โดยเฉพาะการบังคับให้ใช้ภาษาไทยทั้งการเขียนและการพูดใน
ระบบราชการและระบบโรงเรียน รวมไปถึงการใช้ภาษาไทยในระบบศาสนาด้วย 
นโยบายนี้จึงมีผลต่อการหลอมรวมชาวมอแกนให้กลายเป็นไทย ทั้งที่ในความเป็นจริง
แล้วชาวมอแกนมีความแตกต่างกับคนไทย ไม่ว่าจะเป็น เชื้อชาติ หน้าตา บุคลิกลักษณะ 
สีผิว การแต่งกาย ท่ีอยู่อาศัย อาชีพ ภาษา ศาสนา หรือแม้แต่วัฒนธรรม ชาวมอแกนจึง
ถูกท าให้เป็นคนไทยแบบหลวมๆ ยังผลให้คนไทยส่วนใหญ่เกิดความรู้สึกและมี
พฤติกรรมในการกดทับและปิดกั้นชาวมอแกนออกจากความเป็นไทยอย่างดูถูกดูแคลน   

มิติวิธีคิดแบบแยกคู่ตรงข้าม  ดังที่กล่าวมาแล้วว่า ผลพวงจากการพัฒนาที่
สถาปนาความเป็นอ่ืนให้แก่ชาวมอแกนมีพื้นฐานวิธีคิดในการแยกคู่ตรงข้าม ซึ่งเป็นการ
จัดแบ่งพื้นที่และมวลมนุษย์ออกเป็นกลุ่มๆ ในลักษณะที่เป็นคู่ตรงข้าม เพื่อจ าแนก
แยกแยะทุกสรรพสิ่ง ระหว่างเมือง-ชนบท พัฒนา-ด้อยพัฒนา ทันสมัย-ล้าหลัง รวย-จน 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[52] 
 

ชนช้ันสูง-ชนช้ันล่าง มีการศึกษา-ไร้การศึกษา คนไทย-คนต่างด้าว เป็นต้น ด้วยเหตุนี้
ชาวมอแกนจึงถูกจัดจ าแนก ในฐานะที่มีความแตกต่างและไม่เป็นไปตามความคาดหวัง
ของสิ่งที่การพัฒนาได้ประกอบสร้างและก าหนดไว้ ชาวมอแกนซึ่งด ารงชีพในวิถีดั้งเดิม 
อันมีลักษณะเป็นชนบท ด้อยพัฒนา ล้าหลัง ยากจน เป็นชนช้ันล่าง ไร้การศึกษา และ
เป็นต่างด้าว ในสายตาของแนวคิดการพัฒนาและสังคมไทยส่วนใหญ่ จึงถูกเบียดขับให้
ออกจากพื้นที่ทางสังคม ทั้งพื้นที่ทางกายภาพโดยการถูกขับไล่ออกจากพื้นที่ทางทะเล
และพื้นที่ชายฝั่งทะเลจนไร้ที่อยู่อาศัยและที่ท ากิน รวมไปถึงพื้นที่ทางสังคมในการ
แสดงอัตลักษณ์แห่งตัวตนอันเป็นไปตามวิถีดั้งเดิม มอแกนจึงกลายเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ท่ี
ถูกสังคมไทยบนวิถีการพัฒนาดูถูกดูแคลนและรังเกียจเดียดฉันท์ ด้วยการตีตราว่าเป็น
ชนกลุ่มน้อยที่ล้าหลังและด้อยพัฒนา เร่ร่อนไม่มีหลักแหล่ง ฐานะยากจน ไร้การศึกษา 
ไร้สุขภาวะที่ดี และสกปรก ชาวมอแกนจึงถูกยัดเยียดให้กลายเป็นคนอ่ืน อันเป็นเหตุให้
ชาวมอแกนส่วนใหญ่ต้องก้มหน้ายอมรับสภาพที่สังคมแห่งการพัฒนาตีตราและให้ค่า
อย่างยากที่จะต่อสู้    
 
ความเป็นอื่นเชิงอ านาจ 
 

นอกเหนือจากความเป็นอื่นเชิงอุดมการณ์แล้ว ชาวมอแกนยังถูกท าให้กลายเป็น
อื่นในเชิงอ านาจ ซึ่งเป็นประเด็นที่มีความส าคัญมาก โดยเฉพาะอ านาจที่เกิดจากการ
สถาปนาความรู้สมัยใหม่เพื่อเบียดขับความรู้ชุดอื่นๆ ให้หมดคุณค่าไปหรือมีฐานะเป็น
ความรู้ระดับรอง ในประเด็นนี้ผู้เขียนให้ความส าคัญกับความเป็นอื่นเชิงอ านาจโดยแบ่ง
พิจารณาออกเป็นสองมิติดังนี้  

มิติของความรู้  การสร้างระบบความรู้ในระบบโรงเรียนหรือสถาบันการศึกษา
ถือเป็นปฏิบัติการทางวาทกรรมที่ส าคัญ เมื่อพิจารณากลุ่มมอแกนจะเห็นได้ว่า ในขณะ
ที่สังคมไทยก าลังสาละวนอยู่กับการพัฒนา โดยไม่ล่วงรู้ถึงความพยายามในการเถลิง



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[53] 
 

อ านาจในรูปของความรู้และความจริงของคนบางกลุ่มหรือบางสถาบัน ความรู้และ
การศึกษาผ่านทางระบบโรงเรียนหรือสถาบันการศึกษา อันเป็นผลพวงมาจากนโยบาย
การพัฒนาประเทศของรัฐได้คืบคลานเข้าสู่พื้นท่ีอันห่างไกล ไม่เว้นแม้แต่พื้นที่ที่ชาวมอ
แกนอาศัยอยู่ นโยบายกระจายโอกาสทางการศึกษาของรัฐได้น าพาให้มอแกนรุ่นหลัง
เข้าสู่ระบบโรงเรียน ซึ่งเป็นสถานท่ีอบรมบ่มเพาะความรู้ สร้างวินัย และปรับเปลี่ยนโลก
ทัศน์ทางความคิดของชาวมอแกนให้เป็นไปในทิศทางของความเป็นสมัยใหม่ ระบบทุน
นิยม ระบบอุตสาหกรรมนิยม และหลักความเป็นเหตุเป็นผล ในขณะเดียวกันก็แฝงไว้
ด้วยการปลูกฝังความเช่ือ อุดมการณ์ และวิถีปฏิบัติในการปิดกั้นและกดทับวัฒนธรรม 
ภูมิปัญญา และความรู้พื้นบ้านดั้งเดิมของชาวมอแกน ในประเด็นของความเป็นอื่นเชิง
อ านาจความรู้ ชาวมอแกนถูกกีดกัน ปิดกั้น และกดทับในสองลักษณะ กล่าวคือ   

ลักษณะแรก การพัฒนาเป็นกระบวนการสร้างความแตกต่างระหว่างความรู้
พื้นบ้านหรือภูมิปัญญาท้องถิ่นชุมชนมอแกนท่ีเกี่ยวข้องกับทะเล เช่น ความรู้เรื่องพื้นท่ี
ชายฝั่ง การพยากรณ์อากาศ ลมทะเล คลื่นทะเล ดวงดาว พายุ การจับสัตว์ทะเล การ
สร้างบ้าน และการกินอาหาร กับความรู้ของระบบโรงเรียนหรือสถาบันการศึกษาที่เกิด
จากนโยบายการกระจายและขยายโอกาสทางการศึกษาของภาครัฐ ภายใต้แนวคิดการ
พัฒนาประเทศ โดยความรู้ในชุมชนอันเป็นภูมิปัญญาดั้งเดิมของชาวมอแกนถูกกีดกัน
ออกจากระบบความรู้สมัยใหม่ในโรงเรียน ซึ่งเป็นระบบของสถาบันทางการศึกษาที่เป็น
ทางการ ผู้เช่ียวชาญ และระเบียบวินัย จนในที่สุดภูมิปัญญาดั้งเดิมก็ถูกตีตราจากสังคม
หรือแม้แต่ตัวชาวมอแกนเองว่า เป็นความรู้ช้ันสองที่ด้อยหรือล้าหลังกว่า  

ลักษณะที่สอง การพัฒนาได้น ามาสู่การสร้างความแตกต่างทางชนช้ันของ
มนุษย์ โดยพิจารณาจากมิติทางการศึกษาระหว่างผู้ที่ได้รับการศึกษาในระบบโรงเรียน
กับผู้ที่ไม่ได้รับการศึกษาในระบบโรงเรียน ผ่านการแบ่งแยกด้วยวุฒิการศึกษา ลักษณะ
งาน รายได้ บทบาท การยอมรับจากสังคม และสถานภาพในสังคม ซึ่งชาวมอแกนที่



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[54] 
 

ไม่ได้ผ่านระบบการศึกษาในโรงเรียนก็จะถูกกีดกันออกจากสังคม กลายเป็นคนชายขอบ
หรือพลเมืองช้ันสอง 

มิติของการท ามาหากิน  การพัฒนาได้ท าให้การท ามาหากินตามวิถีดั้งเดิมของ
ชาวมอแกน ซึ่งก็คือการประมง จับปลาหมึก จับปู หาปลิงทะเล งมหอย รวมไปถึงสัตว์
ทะเลอื่นๆ ถูกเบียดขับให้กลายเป็นอาชีพหรืองานที่ต่ าต้อย ไร้ฝีมือ ไม่ได้อาศัยความรู้
สมัยใหม่ และเป็นงานท่ีใช้แรงกายมากกว่าสติปัญญา ยิ่งไปกว่าน้ันการท ามาหากินแบบ
ดั้งเดิมของชาวมอแกนได้ถูกท าให้กลายเป็นอื่น เนื่องจากถูกแทนที่ด้วยเครื่องมือ 
เครื่องจักร หรืออุปกรณ์ต่างๆ ในโลกสมัยใหม่ ที่เป็นผลผลิตของความรู้ทางวิทยาศาสตร์
และเทคโนโลยีระดับสูง ในขณะที่ชาวมอแกนยังท ามาหากินโดยอาศัยเครื่องมือดั้งเดิม
ตามวิถีปฏิบัติของบรรพบุรุษ โดยเฉพาะการใช้เรือที่เรียกว่า “ก่าบาง” เป็นทั้งพาหนะ 
เครื่องมือท ามาหากิน บ้านพักอาศัย และบ่อยครั้งก็เป็นท่ีเกิดและที่ตายของชาวมอแกน 
(โครงการพิพิธภัณฑ์ชนเผ่าออนไลน์, 2552) เมื่อเป็นเช่นนี้การท ามาหากินของชาวมอ
แกนจึงไม่อาจจะมีประสิทธิภาพเทียบเท่ากับระบบการประมงที่เติบโตมาจากการพัฒนา 
ส่งผลต่อการถูกเบียดขับในมิติของการท ามาหากิน และยังส่งผลต่อการปรับเปลี่ยนวิถี
ชีวิตในปัจจุบันของชาวมอแกนในการแสวงหาอาชีพใหม่เพื่อยังชีพ กล่าวคือ ในฤดูการ
ท่องเที่ยว ผู้ชายมอแกนจะละทิ้งอาชีพประมงมาท างานในระบบธุรกิจการท่องเที่ยว
ให้แก่อุทยานแห่งชาติ โดยท าหน้าที่ถือเรือหรือขับเรือพานักท่องเที่ยวไปชมธรรมชาติ
รอบๆ เกาะ ท าให้มีรายได้ประมาณ 3,000 บาทต่อเดือน ส่วนผู้หญิงมอแกนก็จะท า
หน้าที่เป็นแม่บ้าน ท าความสะอาด กวาดขยะ ซึ่งพอหมดฤดูกาลท่องเที่ยวแล้ว ชาวมอ
แกนก็จะกลับไปท าประมงตามเดิม (ผู้จัดการรายวัน, 2547)  

นอกจากนั้นความเป็นอื่นเชิงอ านาจ ยังหมายรวมไปถึงมิติอื่นๆ อันเป็นผลผลิต
ของความรู้สมัยใหม่ตามแนวคิดการพัฒนา ไม่ว่าจะเป็น มิติด้านการจัดการ
ทรัพยากรธรรมชาติ มิติด้านสุขภาพและการดูแลรักษาโรค ซึ่งล้วนแล้วแต่ เป็นสิ่งที่



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[55] 
 

สะท้อนความเป็นอื่นของชาวมอแกน อันแตกต่างและแปลกแยกกับการพัฒนาและ
สภาวะความเป็นสมัยใหม่  

 
ความเป็นอื่นเชิงอัตลักษณ์ 
 

ความเป็นอื่นเชิงอัตลักษณ์ถือว่ามีความส าคัญมากในการด ารงไว้ซึ่งอัตลักษณ์
แห่งตัวตนและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ชาวมอแกนได้ช่ือว่าเป็นกลุ่ มที่มีอัตลักษณ์
แห่งชาติพันธ์ุที่ทรงคุณค่าและแสดงให้เห็นถึงความเป็นตัวตนอย่างชัดเจน ชาวมอแกนมี
ภาษาพูดของตัวเอง ซึ่งเป็นภาษาในตระกูลออสโตรนีเชียน คือ ภาษามอเก็น หรือภาษา
เมาเก็น หรือภาษาบาซิง นอกจากนั้นยังมีการแต่งกายที่เป็นลักษณะเฉพาะของตนเอง 
ผู้ชายนุ่งผ้าเตี่ยวและไม่สวมเสื้อ ส่วนผู้หญิงนุ่งกระโจมอกด้วยผ้าโสร่งหรือผ้าถุงและไม่
สวมเสื้อ ชาวมอแกนมีพิธีกรรมส าคัญที่อยู่บนพื้นฐานความเช่ือของตนเองอันเกี่ยวกับสิ่ง
ศักดิ์สิทธ์ิ สิ่งลี้ลับ ภูติทะเล ผีบรรพบุรุษ และผีในธรรมชาติ โดยไม่นับถือศาสนาใด รวม
ไปถึงการมีวิถีชีวิตที่เรียบง่าย สันโดษ สมถะ สามัคคีกลมเกลียว และมีความผูกพันใน
สังคมสูง สิ่งเหล่านี้แสดงให้เห็นอัตลักษณ์แห่งความเป็นตัวตนของชาวมอแกน ที่
แตกต่างและแปลกออกไปจากวิถีคนเมืองในสังคมสมัยใหม่ที่มีค่านิยมในการด าเนินชีวิต
บนความเป็นสมัยใหม่ ชาวมอแกนจึงถูกสถาปนาให้กลายเป็นอื่นจากการพัฒนาและถูก
เบียดขับออกจากสังคมสมัยใหม่แห่งการพัฒนา อันเป็นเหตุให้เกิดการลดทอนศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์และคุณค่าของชาวมอแกนอย่างรุนแรงมาโดยตลอด  
 

บทสรุป 
 

โลกปัจจุบันที่กระแสการพัฒนาภายใต้สภาวะความเป็นสมัยใหม่ได้รุกล้ าเข้าสู่
ทุกพื้นที่ในโลก รวมไปถึงประเทศไทย แนวคิดการพัฒนาได้แพร่ขยายอ านาจและ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[56] 
 

อิทธิพลเข้าครอบง าโลกทัศน์ทางความคิดและอุดมการณ์ความเชื่อของผู้คนในสังคมไทย 
โดยเฉพาะการให้ความส าคัญกับระบบเศรษฐกิจที่เน้นทุนนิยม อุตสาหกรรมนิยม และ
ความเป็นเหตุเป็นผล การพัฒนาจึงมีฐานะเป็นวาทกรรมการพัฒนาที่มีเบื้องหลัง
เกี่ยวข้องกับการสถาปนาความรู้และความจริง เพื่อครอบครองอ านาจและความเป็น
ใหญ่  โดยอาศัยภาคปฏิบัติการทางวาทกรรมเป็นตัวขับเคลื่อนเพื่อด ารงไว้ซึ่งอ านาจให้
คงอยู่ตลอดไป เมื่อการพัฒนาเป็นเรื่องของอ านาจ การพัฒนาจึงมิใช่ความจริงสูงสุดที่
เป็นสัจจะ ผลพวงจากการพัฒนาจึงย่อมมิใช่สิ่งที่จะน ามาซึ่งประโยชน์และคุณภาพชีวิต
ที่ดีและเท่าเทียมเสมอไป การพัฒนาในมุมหนึ่งจึงสามารถก่อให้เกิดปัญหาความไม่เท่า
เทียม ความแตกต่างระหว่างสังคมเมืองและสังคมชนบท การกระจายรายได้ การ
ว่างงาน การขาดแคลนที่อยู่อาศัย หรือแม้แต่ปัญหาสังคมในทางจริยธรรมและศีลธรรม 
อันจะน ามาสู่วิกฤตการณ์แห่งการพัฒนาท่ีไม่พัฒนา 

มอแกนเป็นกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่ง ซึ่งแม้ว่าจะมีอัตลักษณ์แห่งตัวตนที่ค่อนข้าง
ชัดเจน แต่ก็ไม่สามารถจะต้านทานอ านาจของการพัฒนาได้ ชาวมอแกนไม่สามารถจะ
ปรับตัวไปตามวิถีการพัฒนาบนความเป็นสมัยใหม่ได้อย่างเท่าทัน ช่องว่างของการ
พัฒนาจึงปรากฏตัวชัดเจนมากขึ้นเรื่อยๆ อ านาจที่อยู่เบื้องหลังการพัฒนาได้สถาปนาคู่
ตรงข้ามในการพัฒนา จนท าให้มอแกนกลายเป็นกลุ่มคนที่ถูกรับรู้ว่าด้อยพัฒนาและล้า
หลังในสายตาของสังคม การพัฒนาได้กระท าความรุนแรงเชิงโครงสร้าง โดยการสร้าง
ความเป็นอื่นให้แก่ชาวมอแกนทุกชีวิต กีดกัน เบียดขับ กดทับ และปิดกั้นให้มอแกนไร้
พื้นที่ ทั้งพื้นที่ทางกายภาพและพื้นที่แห่งตัวตน ยิ่งไปกว่าน้ันการพัฒนายังท าให้วิถีความ
เป็นมอแกนค่อยๆ สูญสลายหายไปทีละน้อย สิ่งที่เกิดขึ้นกับมอแกนในสังคมปัจจุบันก็
คือ มอแกนถูกกลืนกลายไปกับกระแสการพัฒนากระแสหลกับนฐานคิดสมัยใหม่เฉกเช่น
คนทั่วไปในสังคม วิถีชีวิตมอแกนดั้งเดิมที่สืบทอดจากบรรพบุรุษไม่อาจยืนหยัดอยู่ได้ 
มอแกนสมัยใหม่จึงมีแนวโน้มที่จะปฏิเสธความเป็นมอแกนและอัตลักษณ์แห่งตัวตนของ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[57] 
 

ตนเอง พร้อมกับละทิ้งความรู้ความเช่ือตามภูมิปัญญาพื้นบ้านและวัฒนธรรมพื้นถิ่น 
คงเหลือไว้เพียงวิถีมอแกนในกลุ่มมอแกนผู้อาวุโสเท่านั้น  

ฉะนั้น ส าหรับผู้เขียนแล้ว การคิดและตั้งค าถามอย่างวิพากษ์กับการพัฒนาที่
เป็นอยู่ในปัจจุบัน ซึ่งก าลังส่งผลกระทบต่อมวลมนุษย์ทั้งในประเทศไทยและทั่วโลกเป็น
สิ่งส าคัญ ที่จะช่วยให้เราหันกลับมาคิดวิเคราะห์อย่างถ่ีถ้วน เพื่อให้สามารถรู้เท่าทันและ
ตระหนักถึงภยันตรายจากการพัฒนา ที่ส าคัญจะช่วยให้สามารถปรับเปลี่ยนมุมมองการ
พัฒนาใหม่ โดยไม่ยึดติด ลุ่มหลง เซื่องเช่ือ และจ านนต่อแนวทางการพัฒนาบนฐานคิด
สมัยใหม่ เพราะท้ายที่สุดอาจจะน าเราไปสู่ทางตันของโลกทัศน์ทั้งปวง ด้วยการตัดสิน
สิ่งอื่น บุคคลอื่น ชุมชนอื่น สังคมอื่น หรือแม้แต่ประเทศอื่นว่าด้อยพัฒนาและล้าหลัง 
ทั้งนี้เพราะผู้เขียนเช่ือมั่นว่า การพัฒนาที่แท้จริงนั้นควรจะยืนอยู่บนพื้นฐานของความ
หลากหลายแตกต่าง ซึ่งแต่ละบุคคลแต่ละชุมชนมีอ านาจในการนิยามการพัฒนาตามวิถี
ของตนเอง การพัฒนาไม่ใช่สิ่งส าเร็จรูปท่ีตายตัว หากแต่สามารถลื่นไหลเปลี่ยนแปลงได้
อย่างเป็นพลวัต เพื่อก้าวไปสู่ “การพัฒนาที่ยั่งยืน” อันมีรากฐานผูกพันยึดโยงอยู่กับ
วัฒนธรรมในวิถีชุมชน ภูมิปัญญา และความรู้ท้องถิ่นที่เกิดจากกระบวนการเรียนรู้
ภายในระบบสังคม ซึ่งมุ่งเน้นไปที่ความส าคัญของธรรมชาติและมวลมนุษย์ด้วยกันเอง 
การพัฒนาที่ยั่งยืนจึงเป็นกระบวนการสร้างความเข็มแข็งจากความสัมพันธ์ ความกลม
เกลียว ความผูกพัน การเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ซึ่งกันและกันในชุมชน รวมไปถึงความสัมพันธ์
กับชุมชนอื่นๆ ฉะนั้นมนุษย์จึงสามารถที่จะก้าวเข้าสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนได้ด้วยตนเอง
ตามความปรารถนา หากมองเห็น เข้าใจ และภาคภูมิใจในคุณค่าและศักดิ์ศรีความเป็น
มนุษย์ รวมไปถึงอัตลักษณ์แห่งตัวตนของตนเองอย่างแท้จริง  
    
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[58] 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
Best, Shaun. (2001). A Beginner’s Guide to Social Theory. London. Sage. 
Danaher, Geoff; Schirato, Tony and Webb, Jen. (2000). Understanding  

Foucault. London: SAGE Publications.  
Foucault, Michel. (1972). The Archaeology of Knowledge and the  

Discourse on Language. New York: Pantheon Books. 
Holton, Robert, “Max Weber and the Interpretative Tradition” in Isin, E.F.  

and Delanty, G. (editors), Handbook of Historical Sociology. 
London: Sage, 2003, pp. 27-38. 

Srianankavanich, Niramon. (2006). An Analysis of “Otherness” of black  
people Presented in Paul Laurence Dunbars’s “the Lynching  
of Jube Benson”. Master’s Thesis of Arts Degree in English.  
Srinakharinwirot Unversity. 

Ritzer, George. (1993). The McDonaldization of Society:  
An Investigation Into the Changing Character of Contemporary  
Social Life. London. Sage. 
. (2001). Exploration in Social Theory: From Metatheorizing  
to Rationalization. London. Sage. 

. . (2007). Contemporary Sociological Theory and Its Classical  
Roots. Second Edition. New York: The McGraw-hill Companies. 

โครงการพิพิธภณัฑ์ชนเผ่าออนไลน์. ชนเผ่ามอแกน. [ออนไลน์].  เข้าถึงได้จาก :  
http://moken.hilltribe. org/thai// (วันท่ีค้นข้อมูล: 29 มีนาคม 2554). 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[59] 
 

เชษฐา พวงหัตถ์. (2551). “ทฤษฎีสังคมและการท าความเข้าใจสภาวะสมยัใหม่ของ 
แอนโธนี กิ๊ดเดนส์”. ใน วารสารร่มพฤกษ์. ปีท่ี 26. ฉบับท่ี 1: 1-41. 

ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2545). วาทกรรมการพัฒนา: อ านาจ ความรู้ ความจริง  
เอกลักษณ์ และความเปน็อื่น. กรงุเทพฯ: วิภาษา. 

เดวิด โกลดส์เวอร์ธี. (2530). มองทฤษฎีการพัฒนาอย่างวิเคราะห์. แปลโดย  
พฤทธิสาณ ชุมพล. กรุงเทพฯ: ศูนย์ศึกษาการพัฒนาสังคม คณะรัฐศาสตร์  
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ทายาท เดชเสถียร และพิศาล แสงจันทร์, ผู้ก ากับ. (2554). มอแกนป่ะ?.  
[เทปโทรทัศน์].  กรุงเทพฯ: แอคช่ันเอดประเทศไทย. 

นพพร จันทรน าชู. (2550). หาบเร่แผงลอย: การกลายเป็นอื่นในกระบวนการผลิต 
พ้ืนที่เมือง. วิทยานิพนธ์ ปริญญาการศึกษาดุษฎีบณัฑติ  
สาขาพัฒนศึกษาศาสตร์. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวโิรฒ. 

นภางค์ คงเศรษฐกุล. (2549). การสถาปนาความเป็นอื่นให้กับคนเก็บขยะ.  
วิทยานิพนธ์ ปริญญาการศึกษาดษุฎีบัณฑติ สาขาพัฒนศึกษาศาสตร์.  
กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

นฤมล อรุโณทัย, วิทยากร. (2551). ชุมชนชาวเลเสี่ยงสลายตัว. [เทปโทรทัศน์].   
กรุงเทพฯ: รายการหมายเหตปุระเทศไทย. 

ปิ่นแก้ว อุ่นแก้ว (บรรณาธิการ). (2552). 5 คูณ 6 จากแม่อายสู่อันดามัน เส้นทางสู ่
การมีสถานะบุคคล บนผืนแผน่ดินไทย. กรุงเทพฯ: โครงการขยายองค์ความรู ้
จากแม่อายสู่อันดามัน. 

  . (2550). คนไร้รัฐ ไร้สัญชาติในรัฐไทย. กรุงเทพฯ: วิญญูชน.  
ผู้จัดการรายวัน. มอแกน เปลี่ยนไป หรือคือชนเผ่าท่ีถูกลืม. [ออนไลน์].  เข้าถึงได้จาก:  

http://www.manager.co.th/Daily/ViewNews.aspx?NewsID= 
9470000005297 (วันท่ีค้นข้อมูล: 29 มีนาคม 2554). 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ฉบับที่ 1 ปีที ่1 
 

[60] 
 

พิพิธภัณฑ์ธรรมศาสตร์เฉลิมพระเกียรติ. การแต่งกายของชาวมอแกน. [ออนไลน์]. 
เข้าถึงได้จาก: http://museum.socio.tu.ac.th/online%20exhibition/  
Morgan/chaoley.html (วันท่ีค้นข้อมูล: 29 มีนาคม 2554). 

มูลนิธิกระจกเงา และโครงการแอคช่ันเอด ประเทศไทย. (มปป.). สารคดีมอแกน  
(moken). [เทปโทรทัศน์]. กรุงเทพฯ: มูลนิธิกระจกเงา. 

อุดมเขต ราษฎร์นุย้. (2552). รักษาโรคไร้สัญชาติ ด้วยนโยบายของรัฐไทย  
(ฉบับชาวเลมอแกนและคนไทยพลัดถิ่น). กรุงเทพฯ: โครงการขยาย 
องค์ความรู้จากแม่อายสู่อันดามัน.  

อุษณีย์ ธโนศวรรย์. (2545). การศึกษาในระบบ: ปฏิบัติการทางอ านาจผ่านความรู้ 
และการสร้างความเป็นอื่นให้กับชุมชนหมู่บ้าน. วิทยานิพนธ์ ปริญญา 
การศึกษาดุษฎีบณัฑติ สาขาพัฒนศึกษาศาสตร์. กรุงเทพฯ:  
มหาวิทยาลยัศรีนครินทรวิโรฒ. 

โอลิเวียร์ แฟร์รารี, กุลทรัพย์ อุดพ้วย, นฤมล หิญชีระนันทน์ และจา๊ค อีวานอฟ.  
(2549). คลื่นแห่งความยุ่งยากบนเกาะพระทอง. กรุงเทพฯ: องค์กร 
ความร่วมมือและพัฒนาแห่งสวิตเซอร์แลนด.์ 

 


