
รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดลุภาพชีวิต 
The Model of the Principle of Dhamma of Buddhism  

Inis Creation of Equilibrium of Life 

 
พระครูสันติบุญญาทร กตปุญฺโญ, สมเดช นามเกตุ,  

พระมหาประทีป อภิวฑฺฒโน, อริย์ธัช เลิศรวมโชค และ พระครูสุตสารบัณฑิต (จำนงค์ ผมไผ) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

Phrakhru Santiboonyathon Katapuñño,  

Somdet Namket, Phamaha prateep Abhivatdhano,  

Arithat Loesruamchok and  PhrakruSutasarabandit (Jumnong Pompai) 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nong Khai Campus, Thailand. 

Corresponding Author, Email: 6402105005@mcu.ac.th 

 
********* 

 

บทคัดย่อ*  
การวิจัยเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์คือ 1) เพื่อศึกษาหลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต 2) เพื่อศึกษา

สภาพการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต และ 3) เพ่ือเสนอรูปแบบหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาข้อมูลด้านเอกสาร งานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง แล้ววิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ สนทนากลุ่ม มีผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 50 รูป/คน นำเสนอ
ข้อมูลเชิงพรรณนาวิเคราะห์  

ผลการวิจัยพบว่า 1) หลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต คือหลักไตรสิกขา ที่ประกอบด้วย ศีล 
สมาธิ และปัญญา เพื่อการสร้างความมีดุลยภาพชีวิต โดยการศึกษา เรียนรู้ เข้าใจ แล้วนำหลักไตรสิกขา มา
ประยุกต์ใช้กับการดำเนินชีวิต 2) สภาพการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต ด้วย
การนำหลักไตรสิกขามาสร้างดุลยภาพชีวิต โดยการอบรม เรียนรู้ ปฏิบัติธรรม โดยการบูรณาการกับหลักอริยม
มรรคมีองค ์8 เพ่ือพัฒนา (1) ด้านร่างกาย (2) ด้านจิตใจและอารมณ์ (3) ด้านเศรษฐกิจ และ(4) ด้านสังคม 3) 
รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต ด้วยการใช้ชีวิตได้อย่างมีความสุขประสบ
ความสำเร็จในการดำเนินชีวิต 4 ด้าน (1) ด้านร่างกาย ในทางโลกคือการเข้าใจสภาพของร่างกาย และการ
เปลี่ยนแปลง ในทางธรรมคือ หลักธรรมที่มีผลโดยตรงต่อสุขภาพร่างกาย 4 ประการ คือ สัปปายะ 4 ได้แก่ 
อาวาสสัปปายะ โภชนะสัปปายะ ฤดูสัปปายะ อิริยาบถสัปปายะ (2) ด้านจิตใจและอารมณ์ การรับรู้ทาง
อายตนะท่ัง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ยอมส่งผลกระทบต่ออารมณ์ความรู้สึก การมีสติ ที่สามรถควบคุมอา
รมได้ การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านจิตใจและอารมณ์ จะดูแลสุขภาพจิตใจให้อยู่ในภาวะ ปกติ บริสุทธิ์ ด้วยการ
สั่งสมบุญ ให้ทาน รักษาศีล สวดมนต์ ฟังธรรม เจริญสมาธิภาวนา เป็นกิจวัตร พิจารณาหัวข้อธรรมในเรื่องโลก

 
* วันที่รับบทความ : 2 มิถุนายน 2567; วันแก้ไขบทความ 11 มิถุนายน 2567; วันตอบรับบทความ : 12 มิถุนายน 2567 

    Received: June 2 2024; Revised: June 11 2024; Accepted: June 12 2024 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

699 

 

 

ธรรม 8 (3) ด้านเศรษฐกิจ การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านเศรษฐกิจ เจริญสติ ศีล สมาธิ และปัญญาอยู่เป็น ประจำ 
จึงทำให้มีสติกำกับกายและใจในการดำเนินชีวิต ด้วยสันโดษในปัจจัย 4 คือ พิจารณาปัจจัย 4 อยู่เป็นประจำ 
ใช้สอยสิ่ง ต่าง ๆ  และ (4) ด้านสังคม เพื่อรักษาสถานะในสังคมให้สามารถอยู่ร่วมกันกับ ผู้อื ่นได้อย่างมี
ความสุข สงบ ร่มเย็น ไม่เกิดความขัดแย้ง คือ สาราณียธรรม มาประพฤติปฏิบัติ ตั้งใจทำความดีทั่งทางกาย 
วาจา ใจ เพ่ือให้เกิดความเมตตา เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ เกื้อกูลกัน มีทัศนคติที่ดีต่อกัน 
 

คำสำคัญ: รูปแบบ; หลักพุทธธรรม; พระพุทธศาสนา; การสร้างดุลยภาพชีวิต 
 
Abstract 

The objectives of this research are 1) to study the principles of Buddhism in creating 

a balanced life, 2) to study the application of the principles of Buddhism in creating a balanced 

life, and 3) to propose a model for the principles of Buddhism in creating a balance. life pictures 

It is qualitative research. By studying document information Related research Data were then 

analyzed from interviews and group discussions with 40 key informants/people. The data were 

presented in a descriptive manner. 

The results of the research found that 1) Dhamma principles for creating life balance 

is the threefold principle Consisting of precepts, concentration and wisdom to create a balanced 

life by studying, learning, understanding and then applying the Threefold Principles. Applied 

to living life 2) The condition of applying the principles of Buddhism in creating a balanced 

life. By applying the threefold principles to create a balanced life by training, learning, 

practicing Dhamma by integrating with the principles of the Noble Eightfold Path to develop 

(1) the physical aspect, (2) the mental and emotional aspect, (3) the economic aspect, and (4) 

the aspect Society 3) Model of the principles of Buddhism in creating balance in life. By living 

happily and successfully in 4 aspects of life (1) Physical aspect, in the worldly way is 

understanding the condition of the body. And change in the Dhamma way is the Dhamma 

principle that has a direct effect on physical health in 4 aspects, namely 4 sappaya, namely avas 

sappaya, food sappaya, season sappaya, posture sappaya (2) mental aspect. and emotions 

Perception through the 6 senses, namely the eyes, ears, nose, tongue, body, and mind, allows 

to affect emotions and feelings, being mindful and being able to control one's emotions. 

Balancing your mental and emotional life Take care of your mental health to be in a normal 

and pure state by accumulating merit, giving alms, keeping the precepts, praying, listening to 

Dhamma, practicing meditation regularly, considering the 8 (3) worldly topics of Dharma, 

economics, creating balance in economic life, practicing mindfulness, precepts, meditation and 

Wisdom is present regularly, thus making one conscious of directing the body and mind in 

living life. With solitude in the 4 factors, that is, regularly considering the 4 factors, using 

various things, and (4) the social aspect, in order to maintain status in society to be able to live 

together with Others can be happy, peaceful, peaceful, without conflict, that is, Saraniya 

Dhamma. Let's practice. Determine to do good by body, speech, and mind in order to create 

kindness. Be generous, support each other, and have a good attitude towards one another. 

 

Keywords: Model; Principles; Buddhism; Creating Life Balance 



700 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 11 November  2024 

    
 

บทนำ  
การสร้างเสริมความเข้มแข็งสมบูรณ์แห่งสุขภาพ การรักษาความสมบูรณ์แข็งแรงของ ร่างกาย เป็น

ปัจจัยของเศรษฐกิจที่ดี และสังคมที่มั่นคง เพราะร่างกายที่แข็งแรงจะอำนวยผลให้สุขภาพจิตใจสมบูรณ์ และ
เมื่อสุขภาพสมบูรณ์ดีพร้อมทั้งร่างกายและจิตใจแล้วย่อมมีกำลังทำ ประโยชน์สร้างสรรค์ เศรษฐกิจและสังคม
บ้านเมืองได้เต็มที่ (พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช , 2522: 278) เป็นบรมราโชวาทที่
พระบาทสมเด็จ พระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9 ทรงพระราชทานในพิธีพระราชทานปริญญา
บัตรของ มหาวิทยาลัยมหิดล เมื่อวันจันทร์ที่ 22 ตุลาคม 2522 ซึ่งเห็นได้ว่าพระองค์ทรงให้ความสำคัญกับการ
สร้างความสมดุลของร่างกายและจิตใจของพสกนิกรชาวไทยเป็นอย่างยิ่ง ในแผนพัฒนาฯ จึงให้ความสำคัญกับ
การพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชน เพื่อให้บุคคลสามารถใช้ชีวิตอย่างมีคุณภาพ เป็นคนดี มีคุณธรรม มี
สุขภาพพลานามัยที่ดี และคณะกรรมการจัดทำยุทธศาสตร์ชาติระยะ 20 ปี (พ.ศ. 2560-2579) ได้กำหนด
เป้าหมายด้านการพัฒนา และเสริมสร้างศักยภาพทรัพยากรมนุษย์ เพื่อให้สังคมไทยเป็น สังคมที่มีความสุข 
ประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดี มีความมั่นคงปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน (สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการ
เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ , 2561: 41) จึงเห็น ได้ว่ารัฐบาลได้มีนโยบายในการส่งเสริมและสร้างเสริม
คุณภาพชีวิตของคนไทยมาโดยตลอด 

สังคมไทยปัจจุบันเป็นสังคมนิยมวัตถุ ผู้คนเห็นคุณค่าทางวัตถุมากกว่าคุณค่าทางจิตใจ มีปัญหาทาง
จิต มีพฤติกรรมการแสดงออกที่รุนแรง ขาดเมตตา ทั้ง ๆ ที่พระพุทธศาสนาสอนว่าเมตตา ธรรมเป็นเครื่องค้ำ
จุนโลก คนไทยยุคใหม่ตกเป็นทาสของประเทศทุนนิยมที่ผลิตเครื่องอุปโภคบริโภค มาเป็นเหยื่อล่อทำให้มนุษย์
เกิดกิเลสอยากมีอยากได้ สนับสนุนให้เกิดค่านิยมบริโภคผ่านสื่อต่าง ๆ โดยปราศจากการควบคุม เมื่ออยากมี
อยากได้แล้วไม่มีเงินซื้อก็ประพฤติตนผิดศีลธรรมทั้งต่อตนเองและสังคม เช่น ลักเล็กขโมยน้อย ฉกชิงวิ่งราวเป็น
วัน ผู้คนไร้น้ำใจ หมกมุ่นในกามคุณ เป็นที่รวมของสิ่งยั่วยุ ทางเพศสื่อลามกต่าง ๆ มีสิ่งมอมเมาในรูปแบบการ
พนัน เสพสิ่งเสพติด เช่น บุหรี่ ยาบ้า ยาไอซ์ เป็นต้น คนส่วนใหญ่คิดว่าการมีความพร้อมทางวัตถุจะทำให้ชีวิต
มีความสงบสุขจึงวิ่งตามวัตถุ ไขว่คว้าหามา บำรุงชีวิต สิ่งใดที่ยังไม่มีเหมือนคนทั่วไปก็พยายามดิ้นรนหามา สิ่ง
ที่มีอยู่แล้วก็พยายามทำให้มีมาก กว่าเดิม บางครั้งทำให้เกิดการทุจริตต่อหน้าที่การงาน นอกจากนี้คนไทยยังมี
ศรัทธาเลื่อนลอย คนไทย นับถือพุทธศาสนาแต่ส่วนใหญ่ไม่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนาอย่างมั่นคง  คนไทยตก
อยู่ในสภาพที่หลงใหลในวัตถุมากว่าสิ่งที่มีคุณค่าทางจิตใจ ทำให้เดินเข้าสู่สิ่งที่เรียกว่าอบายมุขได้ง่ายกว่าการ
เดิน ทางเข้าสู่วัดเพื่อบำเพ็ญบุญ บำเพ็ญทานบารมีเพื่อให้ชีวิตได้พบกับความสุขความเจริญ (สำนักพัฒนาการ 
กรมประชาสัมพันธ์, 2560: 33) เพื่อให้ชีวิตดำเนินไปในแนวทางที่สอดคล้องกับธรรมชาติ มีดุลยภาพในการ
ดำเนินชีวิต มนุษย์จำเป็นต้องพัฒนาทั้งสุขและทุกข์ที่เป็นธรรมชาติของชีวิต ในยุคที่โลกเต็มไปด้วยสิ่งอำนวย 
ความสะดวก มีวัตถุพรั่งพร้อม มนุษย์เข้าใจผิดว่าวัตถุคือสิ่งที่จะตอบสนองความต้องการทั้งหมดของ ชีวิต 
มนุษย์พยายามพัฒนาวัตถุเพื่อสนองความต้องการทางด้านร่างกาย แต่ไม่ได้พัฒนาทางด้านจิตใจจึงเป็นเหตุให้



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

701 

 

 

มนุษย์เสียดุลยภาพของชีวิตและตกอยู่ภายใต้การครอบงำของวัตถุ มนุษย์มีใจเสาะ เปราะบาง อ่อนแอ ทุกข์ได้
ง่าย สุขได้ยาก (พระมหาทวี มหาปญฺโญ (ละลง), 2564: 39) 

การแก้ไขข้อบกพร่องของมนุษย์เพื่อให้สามารถดำเนินชีวิต ไปตามเส้นทางที่ถูกต้องที่จะนำไปสู่
ความสุขและความสำเร็จ ต้องเริ่มแก้ไขที่ใจตนเองก่อน เพราะ มนุษย์มักจะทำทุกอย่างไปตามอานาจของกิเลส 
ถูกชักจูงให้ทำผิดด้วยอำนาจของความโลภ โกรธ หลงทำให้ชีวิตพบกับความทุกข์และอุปสรรคต่าง ๆ การแก้ไข
ที่ใจจึงต้องวางเป้าหมายในการดำเนินชีวิตที่ ดีไว้ ด้วยการนำใจกลับมาอยู่กับธรรมะซึ่งเป็นธรรมชาติที่บริสุทธิ์มี
อยู่ภายในตัวมนุษย์ทุกคน ธรรมะ ภายในจะเข้าถึงได้เมื่อใจหยุด ใจนิ่ง เมื่อเข้าถึงธรรมแล้วก็อาศัยอานุภาพของ
ธรรมะขจัดกิเลสออกไป จากใจ  ใจที่สว่างไสวด้วยแสงแห่งธรรม จึงจะรู้เห็น คิด พูด ทำ ไปในทางที่ถูกต้อง
เหมาะสมดีงามก่อให้เกิดความสำเร็จในชีวิตทุกช่วงตอน (พระราชภาวนาจารย์ (หลวงพ่อทัตตชีโว), 2560: 62) 
การแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องใหญ่โตหรือเล็กน้อยเพียงใดก็ตาม ต้องมีความรู้จริงหรือความเข้าใจ
เป็นจุดเริ่มต้นจึงจะแก้ปัญหาได้สำเร็จ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552: 225) หลักธรรมคำสอนใน
พระพุทธศาสนาที่ว่าด้วยเรื่องไตรสิกขา เป็นหลักธรรมที่กล่าวถึง แนวทางในการพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์
ทางด้าน กาย วาจา ใจ ที่พระพุทธองค์ได้ทรงประทานไว้เพ่ือให้มนุษย์ได้ศึกษาและนำไปประพฤติปฏิบัติเพ่ือให้
สามารถเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข ไตรสิกขาเป็นระบบการปฏิบัติธรรมที่ครบถ้วนสมบูรณ์ครอบคลุมถึงมรรคมี
องค์ 8 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552: 244)  มรรคมีองค์แปดเป็นหลัก ปฏิบัติที่ส่งเสริมความมี
ดุลยภาพชีวิตที่ดีงาม เป็นหลักปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทาหรือข้อปฏิบัติที่เป็นกลาง
ตามกฎธรรมชาติหรือสายกลางที่มีความหมายว่าพอดี ซึ่ง ตรงกับที่เรานิยมใช้กันในปัจจุบันว่า ดุลยภาพหรือ
สมดุล (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562: 51) 

จากความเป็นมา ความสำคัญของการสร้างดุลภาพชีวิตแล้ว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะ ศึกษา 
รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต เพื่อศึกษาหลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต 
และเพื่อศึกษาสภาพการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต  แล้วทำการวิเคราะห์
ข้อมูล เพื่อเสนอรูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต ในการเป็นแบบแผนของการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้นต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาหลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต 
2. เพ่ือศึกษาสภาพการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต 
3. เพ่ือเสนอรูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต 

 
 



702 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 11 November  2024 

    
 

ระเบียบวิธีวิจัย  
1. รูปแบบการวิจัย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร และการลงพื้นที่

ภาคสนาม เพ่ือสัมภาษณ์ แล้วนำข้อมูลจากการสัมภาษณ์ในการวิเคราะห์ข้อมูล ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย 
2. กลุ่มเป้าหมาย/ผู้ให้ข้อมูลหลัก ประกอบด้วย 1. พระสงฆ์ฝ่ายนักวิชาการ 10 รูป 2. พระสงฆ์ฝ่าย

วิปัสสนา 5 รูป 3. นักวิชาการด้านศาสนา 5 คน 4. กลุ่มผู้ปฏิบัติธรรมศูนย์ปฏิบัติธรรมวิปัสสนากัมมัฏฐาน ใน
เขตพ้ืนที่จังหวัด อุดรธานี จำนวน 30 คน รวมประชากรกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญท่ังสิ้น จำนวน 50 รูป/คน 

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ประกอบด้วย แบบสัมภาษณ์ แบบสนทนากลุ่ม ซึ่งมีการสร้างเครื่องมือ
การวิจัยตามแบบของมหาวิทยาลัย โดยผ่านที่ปรึกษา ผู้ทรงคุณวุฒิทั้ง 5 ท่าน แล้วปรับปรุงแบบก่อนนำแบบ
สัมภาษณ์ในการเก็บข้อมูลพื้นที่ภาคสนามจริง 

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล มีขั ้นตอนดังนี ้ 1. การเก็บรวบรวมข้อมูลด้านเอกสารโดยการศึกษา
รวบรวมข้อมูลด้านเอกสาร แนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพื่อการวิเคราะห์ข้อมูล 2. ผู้วิจัยกำหนด 
วัน เวลาและสถานที่ในการสัมภาษณ์ ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ  3. ผู้วิจัยดำเนินการสัมภาษณ์ โดยใช้วิธีจดบันทึกการ
สัมภาษณ์ ด้วยแบบสัมภาษณ์ บันทึกเสียง และบันทึกภาพ 4. ผู้วิจัยรวบรวมข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ แล้ว
นำมาวิเคราะห์ พร้อมทั้งแยกแยะ จับประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย เพื่อให้ข้อมูลนั้น เป็นไปตามระเบียบวิธี
วิจัยเชิงคุณภาพ สรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์การวิจัย 5. ผู้วิจัยดำเนินการการสนทนากลุ่ม โดยการเชิญผู้
ที่มีส่วนร่วมในการพัฒนา และสร้างแบบสัมภาษณ์เชิงลึกโดย มีวัตถุประสงค์ของการวิจัยเป็นฐาน เพื่อที่จะ
ได้ผลการสนทนากลุ่มในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เชิงพุทธ และกระบวนการวิจัย 

5. การวิเคราะห์ข้อมูล ประกอบด้วย 1. การวิเคราะห์ข้อมูลด้านเอกสาร จากการศึกษาแนวคิด 
ทฤษฎี และงานวิจัยที่ เกี่ยวข้อง 2. การวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนาม จากแบบสัมภาษณ์ และการสนทนากลุ่ม 
เพ่ือตอบคำถาม วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

703 

 

 

กรอบแนวคิดในการวิจัย  
การวิจัยเรื่อง “รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต” เป็นการวิจัยเชิง

คุณภาพ โดยการศึกษาเอกสาร แล้ววิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์และสนทนากลุ่ม ผู้วิจัยได้มีกรอบแนวคิด
ในการวิจัย ดังนี้ 

 

  

 

 

  

 

 

 

 

 
แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

 

ผลการวิจัย  
1. หลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต 
หลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต คือหลักไตรสิกขา เป็นข้อที่กำหนดไว้สำหรับศึกษาเรียนรู้  

สำหรับปฏิบัติ เป็นหลักสูตรเพื่อเรียนรู้พระพุทธศาสนาสำหรับบรรพชิต และพุทธสาวกทั้งหลาย  เมื่อเรียนรู้
และปฏิบัติตามได้แล้วย่อมได้รับอานิสงส์ได้รับความเจริญก้าวหน้าไปตามลำดับ จนถึงสามารถบรรลุถึงมรรคผล
นิพพานได้ สิกขา 3 ประการ เป็นระดับเบื้องต้นที่สามารถเรียนรู้และปฏิบัติตามได้ คือ 1 . ศีล 2. สมาธิ 3. 
ปัญญา 

ศีล คือ ความสำรวมกาย วาจา ให้เรียบร้อย การรักษากายวาจาให้อยู่ในสภาวะปกติธรรมดา ไม่ใช้
กายวาจาไปทำชั่ว พูดชั่ว ก่อความเดือดร้อนให้แก่ตนและคนอื่น การทำหน้าที่ประจำวันอย่างปกติธรรมดา 
การดำรงอยู่ในกรอบของกฎหมาย และระเบียบปฏิบัติในสังคมอย่างปกติโดยการรักษากาย และวาจามั่นคงอยู่
ในสุจริตธรรม เช่น รักษาและปฏิบัติตามหลักศีล 5 เป็นต้น 

สภาพปัญหาเกี่ยวกับดุลยภาพชีวิตของคนในสังคมไทยยุคปัจจุบัน 

หลักดุลยภาพชีวิต 
-สมดลุชีวิต-คุณภาพชีวิต-ดุลยภาพชีวิต 

ดุลยภาพชีวิต 

ดุลยภาพชีวิต = สมดุลและคุณภาพของชีวิต 
จากการมีชีวิตที่ดีใน ๔ ด้าน คือ 

๑. ด้านรา่งกาย ๒. ด้านจิตใจและอารมณ ์
๓. ด้านเศรษฐกิจ ๔. ด้านสังคม 

การสร้างดุลยภาพชีวิต 

หลักไตรสิกขา หลักการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ 
ทางด้านกาย วาจา และ ใจ 

การฝึกหดัปฏิบตัิเพื่อพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ 
ทางด้านกาย วาจา และ ใจ ๑.ศีล ๒.สมาธิ ๓.ปญัญา 

การบูรณาการองค์ความรู ้



704 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 11 November  2024 

    
 

สมาธิ คือ ความรักษาใจมั่น การรักษาใจให้สงบนิ่ง ไม่ให้ฟุ้งซ่านระงับใจได้ควบคุมใจได้บรรเทา
ความเครียดได้ เป็นการควบคุมจิตให้เกิดการพัฒนา 

ปัญญา คือ ความรอบรู้ในกองสังขาร การเข้าใจสภาวะความเป็นจริงของร่างกาย ว่าตกอยู่ในสามัญ
ลักษณะคือ เป็นไปตามกฎเกณฑ์ธรรมชาติคือ 1. อนิจจัง ไม่เที่ยง ไม่แน่นอน เปลี่ยนแปลงไปตลอดเวลา 2. ทุก
ขัง ไม่ทนอยู่ในสภาพเดิม ไม่หยุดนิ่ง ไม่คงที ่3. อนัตตา ไม่ใช่ตัวตน หาตัวตนที่แท้จริงไม่ได้ไม่อาจบังคับได้ 

2. สภาพการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต 
หลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต ด้วยการนำหลักไตรสิกขา มาสร้างดุลยภาพ

ชีวิตนั้น เบื้องต้นบุคคล พึ่งต้องประพฤติปฏิบัติด้วยการรกษาศีลก่อน เพราะศีลเป็นวิธีการฝึกฝนพัฒนา
พฤติกรรม ทำตนให้คน มีระเบียบวินัย ทำให้เกิดการสำรวมอินทรีย์ หาเลี้ยงชีพในทางที่ชอบ  ถูกต้อง เสพ
บริโภคด้วยสติปัญญา ไม่อยู่ตามอารมณ์ ความอยากของตัว แต่อยู่อย่างคนมีระเบียบวินัย จึงเรียกว่าคนมีศีล 
คือ บังคับตัวเองได้ ควบคุมตัวเองได้ เมื่อบังคับตนเองได้ก็กลายเป็นคนมีสมาธิ แล้วทำการฝึกสมาธิเจริญ       
สมถกรรมฐาน เพื่อการเจริญปัญญา เป็นระดับในแต่ละขั้นไป การฝึกสมาธินั้น เป็นวิธีการฝึกฝนพัฒนาจิตใจ 
เพ่ือให้ จิตใจมีสุขภาพจิตที่ดี มีจิตใจที่ปลอดโปร่ง สบาย ปราศจากความโลภ เพ่ือให้จิตใจมีคุณธรรม จริยธรรม 
มีความเมตตา ความรักใคร่กันในเพื่อนมนุษย์ด้วยการไม่เบียดเบียนกัน ทำความคิดให้จิตมี พลังมั่นคงแน่วแน่
ต่อความดีงาม ส่วนปัญญานั้น เป็นการฝึกฝนพัฒนาความรู้ เพราะเมื่อบุคคลได้ผ่าน การศึกษาแล้วย่อมเกิด
ความรู้ความเข้าใจอย่างถูกต้อง เช่น รู้ว่าทำไมคนเราต้องไม่เบียดเบียนซึ่งกัน และกัน ทำไมต้องช่วยเหลือ
เกื้อกูลกัน เมื่อบุคคลไม่เบียดเบียนกัน มีความช่วยเหลือเกื้อกูลกัน มีการ ให้ ย่อมเกิดผลดีต่อตนเองและสงั คม 
ทำให้มองเห็นคุณค่าและประโยชน์ในการทำความดี เมื่อมีปัญญา เกิดความรู้ความเข้าใจเหตุและผลก็จะทำให้
จิตใจมีความพร้อมในการสร้างคุณความดีและมีชีวิตที่มี ความสุข คือ มีดุลยภาพชีวิตที่ดี 

3. รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต 
รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต พบว่า หลักไตรสิกขา เป็นหลักธรรม

คำสอนในทางพระพุทธศาสนาสามารถนำมาใช้เป็นแนวทาง ในการดำเนินชีวิตและสามารถสร้างความสมดุล
หรือความมีดุลยภาพชีวิต ทำให้มนุษย์สามารถดำเนิน ชีวิตได้อย่างมีความสุขประสบความสำเร็จในการดำเนิน
ชีวิตได้ผลการวิจัยการสร้างดุลยภาพชีวิตใน 4 ด้าน สรุปผลได้ ดังนี้ 

ด้านร่างกาย 
1) ดุลยภาพชีวิตด้านร่างกาย ปัญหาสุขภาพร่างกายนั้นย่อมเกิดขึ้นได้กับมนุษย์ทุกรูปนาม แต่กลุ่ม

บุคคลผู้อยู่ในสถานะ ที่ต้องใช้ชีวิตอยู่กับทางโลกมากกว่า คือ กลุ่มผู้ปฏิบัติธรรม มีแนวโน้มที่จะมีปัญหา
สุขภาพร่างกาย มากกว่าพระสงฆ์ทั่งฝ่ายวิชาการและฝ่ายวิปัสสนา สาเหตุตนเองจากการดำเนินชีวิตของฝ่าย
ฆราวาสจะอยู่ในสภาวะที่มีความเสี่ยงต่อปัญหาสุขภาพมากกว่า เพราะมีทางเลือกมากกว่าเริ่มตั้งแต่อาหารที่มี
ให้เลือกมากมายสามารถเลือกบริโภคได้ตลอดเวลาตามใจชอบ ไม่ได้จำกัดเวลาเหมือนพระสงฆ์ที่ต้อง ดำรงตน



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

705 

 

 

ตามพระธรรมวินัย ซึ่งถ้าหากไม่รู้จักประมาณตนในการบริโภคก็จะทำให้เกิดปัญหาสุขภาพ ร่างกายตามมา 
นอกจากนี้ด้วยภาระหน้าที่ที่ต้องทำมาหาเลี้ยงชีพและมีสถานการณ์ภายนอกท่ีมี ปัญหามากมายที่มากระทบทำ
ให้สุขภาพร่างกายมีโอกาสเสื่อมโทรมได้เร็วกว่า แต่อย่างไรก็ตามด้วย การดำรงชีวิตตามแนวทางพระธรรมคำ
สอน บุคคลเหล่านี้ก็สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีคุณภาพ สามารถสร้างดุลยภาพชีวิตของตนให้มีสุขภาพ
ร่างกายที่แข็งแรง บางท่านมีสุขภาพสมบูรณ์แข็งแรงไม่ มีปัญหาด้านสุขภาพ โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระสงฆ์ฝ่าย
วิปัสสนา ที่ดำเนินชีวิตแบบพระสงฆ์ฝ่ายอรัญญ วาสี ที่ไม่เกี่ยวข้องคลุกคลีกับคฤหัสถ์มากนัก ฉันภัตตาหาร
เพียงวันละหนึ่งมื้อและปฏิบัติวิปัสสนา กัมมัฏฐานอยู่เป็นประจำ ออกกำลังกายด้วยการเดินจงกรม สวดมนต์
นั่งสมาธิ ทำให้มีสุขภาพจิตที่ดี เพราะสุขภาพจิตที่ดีย่อมส่งผลให้มีสุขภาพกายที่ดีด้วย แต่สำหรับบางท่านที่ มี
ปัญหาด้านสุขภาพ ร่างกายบ้างแต่บุคคลเหลานี้ก็มีวิธีการที่จะรักษาสุขภาพร่างกายด้วยสติ ทำให้ไม่ประสบ
ปัญหามากนัก เพราะเมื่อมีสติก็สามารถยอมรับและอยู่กับสิ่งที่เกิดขึ้นและหาวิธีแก้ไขโรคที่เป็นอยู่และป้องกัน
ไม่ให้ เกิดโรคใหม่ จากการดำเนินชีวิตตามหลักธรรมคำสอนจึงทำให้มีดุลยภาพชีวิตด้านสุขภาพร่างกายที่ดี 

2) การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านร่างกาย กลุ่มบุคคลดังกล่าว จะให้ความสำคัญกับการ ดูแลสุขภาพ
ร่างกายในทุก ๆ ส่วน ตั้งแต่การเลือกรับประทานอาหาร และการออกกำลังกาย โดยยึด หลักธรรมคำสอนเป็น
แนวทางในการปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ดำเนินชีวิตในทุกช่วงตอนด้วยสติ คือ รักษาศีล เจริญสมาธิและปัญญา 
และนำหลักธรรมที่เกี่ยวกับการดูแลสุขภาพร่างกายมาประพฤติ ปฏิบัติ เพื่อสร้างความมีดุลยภาพในชีวิต เช่น 
หลักธรรมที่มีผลโดยตรงต่อสุขภาพร่างกาย 4 ประการ คือ สัปปายะ 4 ได้แก่ อาวาส (ที่อยู่อาศัย ต้องเป็นที่
สบายต่อสุขภาพ มีสิ ่งแวดล้อมที่ดี มีอากาศ บริสุทธิ์ ไม่มีมลภาวะเป็นพิษ มีอุณหภูมิที ่เหมาะสะ) โภชนะ 
(อาหารที่รับประทานต้องเป็นอาหารที่ สบายต่อสุขภาพ อาหารที่เป็นประโยชน์ มีคุณค่าทางโภชนาการ) ฤดู 
(การดูแลสุขภาพร่างกาย โดยทั่วไปให้เหมาะสมกับสภาพอากาศในแต่ละฤดู ) และ อิริยาบถ (ต้องมีการ
ผลัดเปลี่ยนอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง นอน ให้สม่ำเสมอ ให้เลือดลมไหลเวียนสะดวก เพื่อให้เกิดความสมดุลใน
ร่างกาย) นอกจากนี้ ก็ใช้วิธีการออกกำลังกายด้วยการ บิณฑบาต กวาดลานวัด เดินจงกรม สำหรับฆราวาสก็
จะออกกำลังการหลากหลายตามความเหมาะสมต่อร่างกายของตน ซึ่งก็จะทำได้มากกว่าพระสงฆ์ สำหรับการ 
รับประทานอาหารยังมีหลักธรรมอีกข้อหนึ่ง  คือ โภชเนมัตตัญญุตา คือ การรับประทานอาหารให้พอดี 
พอประมาณ ไม่มากเกินไปหรือน้อยเกินไป รับประทานอย่างมีสติ สำหรับฆราวาสก็ไม่เที่ยวกลางคืน และรักษา
ศีล 5 

ด้านจิตใจและอารมณ์ 
1) ดุลยภาพชีวิตด้านจิตใจและอารมณ์ อารมณ์อันหลากหลายของมนุษย์ที่รับรู้ทางอายตนะทั่ง 6 คือ 

ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ยอมส่งผลกระทบต่ออารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ทุกเพศทุกวัยทุกสถานะที่อาจจะ
เป็นไปได้ทั่งในทาง ที่ดีและไม่ดี เป็นไปตามเหตุและปัจจัยของโลกธรรม แต่ด้วยการปฏิบัติตามหลักธรรมคำ
สอนของ พระพุทธเจ้า ด้วยการเจริญสติจิตใจที่ได้ฝึกฝนพัฒนาจิตด้วยการเจริญจิตตภาวมาดีแล้ว ทำให้บุคคล 



706 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 11 November  2024 

    
 

เหล่านี้สามารถรักษาจิตใจและอารมณ์ให้อยู่ได้และทนต่อสถานการณ์ต่าง  ๆ ได้อย่างมีสติ สามารถ ควบคุม
อารมณ์ให้ตั ้งมั่นอยู่ได้เมื ่อประสบกับสิ่งที่พอใจหรือไม่พอใจ และปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ ของโลกที่
เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ทำให้สามารถอยู่กับทุกข์ได้อย่างไม่ทุกข์ คือ มีความสุขเพราะ ความเข้าใจโลกและ
ชีวิต ทำให้ดำเนินชีวิตได้อย่างผู้ที่มีดุลยภาพชีวิตที่ดี 

2) การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านจิตใจและอารมณ์ จะดูแลสุขภาพจิตใจให้อยู่ในภาวะ ปกติ บริสุทธิ์ 
ด้วยการสั่งสมบุญ ให้ทาน รักษาศีล สวดมนต์ ฟังธรรม เจริญสมาธิภาวนา เป็นกิจวัตร พิจารณาหัวข้อธรรมใน
เรื่องโลกธรรม 8 คือ ได้ลาภ เสื่อมลาภ ได้ยศ เสื่อมยศ นินทา สรรเสริญ สุข ทุกข์ เป็นประจำเพื่อให้รู้เท่าทัน
สภาวธรรมที่เป็นธรรมดาที่มนุษย์ต้องเจอ รักษาจิตใจให้สมดุลกับ ร่างกาย เพราะจิตใจที่ผ่องใสย่อมส่งผลถึง
ร่างกายที่สมบูรณ์แข็งแรงได้ รักษาสุขภาพจิตใจด้วยสติ รักษาสติอให้อยู่กับกายกับใจอยู่เนือง ๆ ใช้ชีวิตด้วย
ความไม่ประมาท เห็นคุณค่าของการรักษาจิตและ อารมณ์ของตนเพราะจุดมุ ่งหมายของหลักศีล และ 
มัชฌิมาปฏิปทา คือ การสร้างความสงบ ปลอดภัย ความสุข และความสมดุลของชีวิต สังคม และโลก รักษา
จิตใจและอารมณ์ด้วยการคิดดี พูดดี ทำดี ทำ ให้จิตใจผ่องใส ระลึกถึงหิริโอตัปปะ ในทุกช่วงของการดำเนิน
ชีวิตเพื่อให้ดำเนินชีวิตได้ตามทำนอง คลองธรรม มีความละอายต่อบาปและเกรงกลัวต่อบาป พยายามละบาป
อกุศลทั่งปวง 

ด้านเศรษฐกิจ 
1) ดุลยภาพชีวิตด้านเศรษฐกิจ โดยปกติแล้วปัญหาทางด้านเศรษฐกิจจะเกิดขึ้นกับบุคคลผู้ใช้ชีวิตอยู่

กับทางโลกมากกว่า สมณะเพศ เพราะชีวิตที่อยู่กับทางโลกมีภาระหน้าที่ที่ต้องรับผิดชอบมากมาก และมีสิ่งที่
เพ่ิมกิเลส ความอยากมากมาย หากไม่ยับยั้งชั่งใจในการจับจ่ายใช้สอยก็ทำให้เกิดปัญหาทางเศรษฐกิจได้เช่นกัน
ซึ่งปัญหาเศรษฐกิจที่เกิดขึ้นย่อมส่งผลกระทบต่อการดำเนินชีวิตประจำวันเป็นอย่างมากทำให้ชีวิตเสีย  ดุลย
ภาพ ก่อให้เกิดปัญหาในการดำเนินชีวิตในหลาย ๆ ด้าน เช่น ปัญหาส่วนตัว ปัญหาครอบครัว เกิดการคิดทุจริต 
ฉ้อโกง ลักทรัพย์ เกิดเป็นปัญหาสังคมในที่สุด แต่เมื่อบุคคลมีธรรมะอยู่ในใจ ดำเนิน ชีวิตตามหลักธรรมคำสอน 
ดำเนินชีวิตอยู่ได้ตามทำนองคลองธรรม เมื่อเกิดปัญหาทางเศรษฐกิจที่ไม่ อาจหลีกเลี่ยงได้ ก็มีสติในการคิด
แก้ไขปัญหาและพาตนออกจากปัญหาได้จึงทำทำให้เป็นผู้มีดุลยภาพ ชีวิตทางด้านเศรษฐกิจที่ดี 

2) การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านเศรษฐกิจ เมื่อเจริญสติ ศีล สมาธิและปัญญาอยู่เป็น ประจำ จึงทำให้มี
สติกำกับกายและใจในการดำเนินชีวิต ดังนั้น เพื่อไม่ให้เกิดปัญหาเศรษฐกิจ จะต้อง วางแผนการใช้จ่าย โดย
อย่างน้อยต้องให้รายรับเพียงพอกับรายจ่าย มีความสันโดษในปัจจัย 4 คือ พิจารณาปัจจัย 4 อยู่เป็นประจำ ใช้
สอยสิ่งต่าง ๆ ด้วยความรู้ะมัดระวัง ไม่ใช้จ่ายฟุ่มเฟือยให้เกินกว่า ความจำเป็นพื้นฐานของชีวิต นำหลักธรรมว่า
ด้วย หลักทิฏฐธัมมิกัตถธรรม มาใช้ในการรักษาดุลยภาพ ด้านเศรษฐกิจ คือ ต้องมีความขยันหมั่นเพียรในการ
หาทรัพย์ เมื ่อหามาได้แล้วให้ร ู ้จ ักเก็บรักษา รู ้จ ักคบบัณฑิตเพื ่อเกื ้อกูลแก่กิจการงานและทาให้ชีวิต
เจริญก้าวหน้า รู้จักใช้จ่ายทรัพย์ที่หามาได้แต่พอดีไม่ใช้จ่ายเกินความจำเป็นหรือสรุ่ยสุราย หากเกิดปัญหาก็จะ



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

707 

 

 

หาวิธีแก้ไขด้วยสติ ด้วยเหตุและผลโดยจะไม่ สร้างปัญหาให้มากขึ้นจะพยายามแก้ไขปัญหาด้วยสติและปัญญา 
และดำเนินชีวิตตามหลักปรัชญา เศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่  9 เป็นหลักใน
การดำเนินชีวิต 

ด้านสังคม 
1) ดุลยภาพชีวิตด้านสังคม การใช้ชีวิตอยู่ในสังคมเพื่อให้สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างปกติมีสันติสุข 

เกิดความมีดุลย ภาพชีวิตที่ดีนั้น ด้วยความหลากหลายของผู้คนในสังคม บุคคลมีความแตกต่างกันทั่งเชื้อชาติ 
ภาษานิสัยใจคอ สถานะทางครอบครัว การเลี้ยงดูวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ล้วน ก่อให้เกิด
ปัญหาเมื่อบุคคลต่าง ๆ มารวมกันอยู่ในสังคม ในขณะที่ปัญหาสังคมเกิดขึ้นมากมายทุก หย่อมหญ้า แต่บุคคล
เหล่านี้เลือกท่ีจะดำเนินชีวิตตามหลักธรรมคำสอน เพ่ือให้การอยู่ร่วมกันในสังคม มีสันติสุข ดำเนินชีวิตได้อย่าง
สงบสุขมีชีวิตที่ดีงามรู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลงของสังคม สามารถ ปรับตัวเข้ากับเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นใน
สังคม มีชีวิตที่สะอาด ไม่หลงระเริงไปกับวัตถุที่เป็นสาเหตุ ให้เกิดความเสื่อมทางด้านจิตใจได้ สามารถดำเนิน
ชีวิตในสังคมได้อย่างมีดุลยภาพชีวิตี่ดี 

2) การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านสังคม เพ่ือรักษาสถานะในสังคมให้สามารถอยู่ร่วมกันกับ ผู้อื่นได้อย่าง
มีความสุข สงบ ร่มเย็น ไม่เกิดความขัดแย้ง นอกจากดำเนินชีวิตด้วยการรักษาศีล เจริญ สมาธิภาวนา แล้ว 
การอยู่ร่วมกันในสังคม จะนำหลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนไว้ในเรื่องของ การอยู่ร่วมกันอย่างสมัคร
สมานสามัคคี คือ สาราณียธรรม มาประพฤติปฏิบัติ ตั้งใจทำความดีทั่งทางกาย วาจา ใจ เพื่อให้เกิดความ
เมตตา เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ เกื้อกูลกัน มีทัศนคติที่ดีต่อกัน วางต่อเสมอกัน กับ ทุกคน ใช้หลักพรหมวิหาร 4 (เมตตา 
กรุณา มุทิตา อุเบกขา) และ สังคหวัตถุ 4 (ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา สมานัตตตา) และประพฤติปฏิบัติตน
เพื่อให้เกิดประโยชน์ 3 ประการ คือ ประโยชน์ตน (อัตตัตถะ) ประโยชน์ผู้อื่น (ปรัตถะ) และทั่งประโยชน์ตน
และผู้อื่น (อุภยัตถะ) ทั่งนี้เพื่อให้เกิดความ สมานสามัคคีกัน ไม่เอารัดเอาเปรียบกันในสังคม อันจะนำมาซึ่ง
ความสันติสุข ความสุข ความสงบ ร่มเย็น ขึ้นในสังคม 

 

อภิปรายผลการวิจัย  
การวิจัย เรื่อง “รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต” เป็นการวิจัยเชิง

คุณภาพโดยการศึกษาเอกสาร แล้ววิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ และการสนทนากลุ่ม ซึ ่งจากการ
วิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยสามารถอภิปรายผลการวิจัยได้ ดังนี้ 

หลักธรรมในการสร้างดุลยภาพชีวิต คือ หลักไตรสิกขา ที่ประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา เพ่ือ
การสร้างความมีดุลยภาพชีวิตโดยใช้หลักธรรมคำสอนในทางพระพุทธศาสนา ว่าด้วยเรื่อง หลักไตรสิกขา มา
ประยุกต์ใช้กับการดำเนินชีวิต จะนำมาซึ ่งความสามารถในการดำเนินชีวิตได้อย่าง มีความสุขที่แท้จริง 
เนื่องจากหลักไตรสิกขา คือ หลักการพัฒนาความประพฤติทางกาย ทางจิต และ ปัญญา เพ่ือการแก้ปัญหาของ



708 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 11 November  2024 

    
 

มนุษย์ เพื่อความดับทุกข์ นำไปสู่ความสุข และความเป็นอิสระอย่าง แท้จริงสู่ผู้ปฏิบัติ ไตรสิกขา เป็นระบบ
การศึกษาหลักธรรมคำสอนเพื่อไปสู่หลักการปฏิบัติธรรม 3 ประการ คือ อธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา อธิปัญญา
สิกขา ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ อุดมพร ชั้นไพบูลย์ (2557: 2) ได้ทำการวิจัย “การประยุกต์หลักไตรสิกขา
เพ่ือความสมดุลในชีวิต สำหรับผู้สูงวัย” ผลการวิจัยพบว่า ในพระพุทธศาสนา การดำเนินชีวิตที่ไร้โทษ ไร้ทุกข์ 
พอเหมาะพอดีเพื่อการดำรงชีวิตอยู่อย่างมีคุณภาพมีความสุขที่แท้จริงเป็นสิ่งสำคัญ จึงสอนให้ปฏิบัติทางกาย
และทางจิตใจควบคู่กันไปอยางพอดีตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งสรุปลงได้ในหลักไตรสิกขา ระบบการฝึกฝน
ศึกษาท่ีทำให้ บุคคลปรับตัวหรือมีพัฒนาการอย่างมีดุลยภาพอันประกอบดด้วย อธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และ
อธิปัญญา สิกขา เพ่ือพัฒนาความคิดเห็นและพฤติกรรมทางกายได้อย่างเหมาะสม พัฒนาจิตใจให้สงบ เข้มแข็ง 
พัฒนา ความรู้ความเข้าใจให้สมบูรณ์พร้อม สอดคล้องกับความเป็นจริง ซึ่งจะทำให้สามารถแก้ทุกข์แก้ปัญหา
ต่าง ๆ ได้ตรงจุด นำไปสู่ชีวิตที่สมดุล ดีงาม ทั่งทางร่างกายและจิตใจ ทั่งในปัจจุบันและส่งผลต่อไปในอนาคต 

สภาพการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลยภาพชีวิต ด้วยการนำหลักไตรสิกขา ศีล 
สมาธิ ปัญญา มาสร้างดุลยภาพชีวิต การพัฒนากาย และวาจา ได้นำหลักไตรสิกขา มัชฌิมาปฏิปทา และมรรค
มีองค ์8 ในส่วน ของอธิศีลสิกขา คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ มาใช้ในการฝึกอบรมพัฒนา
กาย และวาจา เพราะทั่งสามสิ่งนี้เป็นความถูกต้อง เป็นเรื่องของระเบียบวินัยที่ควบคุมพฤติกรรมหรือความ 
เคลื่อนไหวทางกาย วาจา ให้ดำเนินไปในทิศทางที่ดี การพัฒนาจิต ในส่วนของอธิจิตตสิกขา คือ สัมมาวายามะ 
สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ มาใช้ในการฝึกอบรมพัฒนาจิต เพราะ องค์ประกอบของอริยมรรคทั่งสามประการนี้ 
ช่วยในการฝึกอบรม ควบคุมจิตให้รู้จักคิดอย่างเป็น ระเบียบ เรียกว่า “คิดเป็น” การพัฒนาปัญญา ในส่วนของ
อธิปัญญาสิกขา คือ สัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ มาใช้ในการฝึกอบรมพัฒนาปัญญา เพื ่อให้เกิด 
ความสามารถที่จะมองเห็นความจริงในเรื่องราวต่าง ๆ แล้วหาทางออกให้กับตนเองและผู้เกี่ยวข้องได้ อย่าง
ปลอดภัยทั่งในส่วนกายและจิต ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ เกียรติศักดิ์ คำภักดี (2557: 2) ได้ทำการวิจัย 
“แนวทางการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักพุทธศาสนา” ผลการวิจัยพบว่า แนวทางการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ตามหลักไตรสิกขา คือ การพัฒนามนุษย์ใน 3 ด้าน คือ 1) ด้านความประพฤต ิ(พฤติกรรม) เพ่ือให้มนุษย์
มีพฤติกรรมที่สงบเรียบร้อย มีความสุจริตทางกายวาจาและ อาชีวะ เรียกว่า ศีลสิกขา ซึ่งเป็นขั้นต้นของการ
พัฒนาชีวิตทางด้านสัมมาวาจา สัมมากัมมันตะและ สัมมาอาชีวะ ให้เจริญงอกงามข้ึนจนมีความสมบูรณ์พร้อม
ทางความประพฤติ วินัยและความสัมพันธ์ทาง สังคม 2) ด้านจิตใจ คือ การปฏิบัติตามหลักสมาธิ เป็นการ
ปลูกฝังคุณธรรมและเสริมสร้างคุณภาพของจิตให้  มีสุขภาพดี พร้อมที่จะปฏิบัติการงานต่าง ๆ ได้ เป็นการ
พัฒนาในขั้นที่ต้องฝึกฝนอบรม สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ ให้มีความเจริญงอกงามข้ึนจนสมบูรณ์
พร้อมทางทางคุณธรรม มีคุณภาพจิต สมรรถภาพจิตและสุขภาพจิตที่ดี 3) ด้านปัญญา คือ การฝึกหัดอบรม
พัฒนาทางด้านปัญญาให้เกิดความรู้ ความเข้าใจสิ่งทั่งหลายตามความเป็นจริง รู้ความเป็นไปของสิ่งทั่งหลายที่
เป็นไปตามเหตุและปัจจัยทำให้สามารถแก้ไขปัญหาได้ด้วยเหตุผล รู้เท่าทันโลก 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

709 

 

 

รูปแบบหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต ในการดำเนินชีวิตและสามารถสร้าง
ความสมดุล หรือความมีดุลยภาพชีวิต ทำให้มนุษย์สามารถดำเนิน ชีวิตได้อย่างมีความสุขประสบความสำเร็จ
ในการดำเนินชีวิตได้ผลการวิจัยการสร้างดุลยภาพชีวิตใน 4 ด้าน (1) ด้านร่างกาย คือ หลักธรรมที่มีผลโดยตรง
ต่อสุขภาพร่างกาย 4 ประการ คือ สัปปายะ 4 ได้แก่ อาวาสสัปปายะ โภชนะสัปปายะ ฤดูสัปปายะ 
อิริยาบถสัปปายะ (2) ด้านจิตใจและอารมณ์ การรับรู้ทางอายตนะทั่ง 6 คือ ตา ห ูจมูก ลิ้น กาย ใจ ยอมส่งผล
กระทบต่ออารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์ การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านจิตใจและอารมณ์ จะดูแลสุขภาพจิตใจให้
อยู่ในภาวะปกติ บริสุทธิ์ ด้วยการสั่งสมบุญ ให้ทาน รักษาศีล สวดมนต์ ฟังธรรม เจริญสมาธิภาวนา เป็นกิจวัตร 
พิจารณาหัวข้อธรรมในเรื่องโลกธรรม 8 (3) ด้านเศรษฐกิจ การสร้างดุลยภาพชีวิตด้านเศรษฐกิจ เมื่อเจริญสติ 
ศีล สมาธิและปัญญาอยู่เป็น ประจำ จึงทำให้มีสติกำกับกายและใจในการดำเนินชีวิต ด้วยสันโดษในปัจจัย 4 
คือ พิจารณาปัจจัย 4 อยู่เป็นประจำ ใช้สอยสิ่งต่าง ๆ และ (4) ด้านสังคม เพ่ือรักษาสถานะในสังคมให้สามารถ
อยู่ร่วมกันกับ ผู้อื่นได้อย่างมีความสุข สงบ ร่มเย็น ไม่เกิดความขัดแย้ง คือ สาราณียธรรม มาประพฤติปฏิบัติ 
ตั้งใจทำความดีทั่งทางกาย วาจา ใจ เพื่อให้เกิดความเมตตา เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เกื้อกูลกัน มีทัศนคติที่ดีต่อกัน ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ ณัฐชยา จิตภักด ี(2564: 2) ได้ทำการวิจัยเรื่อง “การพัฒนามนุษย์ตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์” ผลการวิจัยพบว่า หลักพุทธจริยศาสตร์ในการพัฒนามนุษย์ ได้แก่ คำสอนทางพระพุทธศาสนาที่ใช้ใน
การพัฒนามนุษย์ให้เกิดความสมดุล คือ อริยสัจสี่ (ทุกข์ สมุทัย นิโรจน์ มรรค) ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) 
และภาวนา 4 (กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา)  การพัฒนามนุษย์ตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์ ได้แก่ การนำหลักอริยสัจสี่ หลักไตรสิกขา และหลักภาวนา 4 มาใช้ในการพัฒนามนุษย์ 4ด้าน ดังนี้ 1) 
กายภาวนา คือการพัฒนาทางร่างกายให้มีสุขภาพแข็งแรง 2) สีลภาวนา คือการพัฒนาให้มีระเบียบวินัย 3) จิต
ภาวนา คือ การพัฒนาจิตให้มีคุณภาพ และมีศักยภาพ 4) ปัญญาภาวนา คือ การพัฒนาให้รู้ทันโลกและชีวิต
ตามสภาวการณ์ ทำตนให้รอดพ้นจากความทุกข์แก้ไขปัญหาที่เกิดข้ึนได้ด้วยปัญญา 

สรุปองค์ความรู้  
จากการวิเคราะห์ข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์ และสนทนากลุ่ม พระสงฆ์ฝ่ายวิชาการ พระสงฆ์ฝ่าย 

วิปัสสนา นักวิชาการด้านศาสนา และกลุ่มผู้ปฏิบัติธรรม ศูนย์ปฏิบัติธรรมวิปัสสนากัมมัฏฐาน จึงได้ รูปแบบ
หลักธรรมของพระพุทธศาสนาในการสร้างดุลภาพชีวิต ดังจะ แสดงต่อไปนี้ 

 
 
 
 
 
 



710 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 11 November  2024 

    
 

ไตรสิกขา  ศีล สมาธิ ปัญญา  สุขภาพจิตมั่นคง 

     

ศีล 5 +มรรคมีองค์ 8 + สัปปายะ 4 (อาวาส,โภชนะ, ฤดู,อิรยิาบถ)+โภช
เนมัตตัญญุตา+ จังกม สูตร 

 ดุลยภาพชวีิต ดา้น
ร่างกาย 

 จิตมั่นคง 

     

ศีล 5 +มรรคมีองค์ 8 + โลกธรรม 8 (อฏิฐารมณ์,อนิฏฐารมณ์) + การ
เจริญจิตต ภาวนา (สมถ , วิปัสสนากัมมฏัฐาน) 

 ดุลยภาพชวีิตด้านจิตใจ
และอารมณ์ 

 มีความพอเพยีง 

     

ศีล 5 + มรรคมีองค์ 8 + สันโดษในปัจจยั 4 (พจิารณาปัจจัย 4) + ทฏิฐธัม
มิกัตถธรรม (อุ, อา, กะ, สะ) +ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 

 ดุลยภาพชวีิตด้าน
เศรษฐกิจ 

 มีความพอด ี

     

ศีล 5 + มรรคมีองค์ 8 + สาราณียธรรม 6 ประการ  + พรหมวหิาร 4 + 
สังคหวัตถุ 4 + ประโยชน์ 3 ประการ (อัตตัตถะ, ปรัตถะ, อุภยัตถะ) (อุ, 

อา, กะ, สะ) +ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพยีง 

 ดุลยภาพชวีิตด้านสังคม  ความมีดุลยภาพชวีิต
สมบูรณ์ 

 
แผนภาพที่ 2 แสดง องค์ความรู้จากการวิจัย 

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งนี้  
การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาสภาพปัญหาการขาดดุลยภาพชีวิตของคนใน สังคมไทย แต่ยังมี

ประเด็นที่ผู้วิจัยยังทำการวิจัยไปไม่ถึง ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีข้อเสนอแนะในการทำวิจัย ครั้งต่อไป ดังนี้ 
1) การพัฒนาคุณภาพชีวิตสำหรับกลุ่มผู้ใช้แรงงาน ตามหลักพระพุทธศาสนาควรมีรูปแบบอย่างไร 
2) การพัฒนาคุณภาพชีว ิตสำหร ับกลุ ่มเยาวชนในสถานพิน ิจและคุ ้มครองเด ็กตามหลัก  

พระพุทธศาสนา ควรที่จะมีหลักสูตรอย่างไร 
3) การพัฒนาคุณภาพชีวิตสำหรับผู้นำชุมชน และชุมชนที่เป็นหมู่บ้านห่างความเจริญด้วยหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนา ควรมีแบบแผนอย่างไร 
4) การสร้างการรับรู้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมปัจจุบัน 

ควรเป็นอย่างไร 
 
 

 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 2567 

711 

 

 

ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
1) ควรศึกษารูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตสำหรับกลุ่มผู้ใช้แรงงานตามหลักพุทธธรรม 
2) ควรศึกษารูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตสำหรับกลุ่มเยาวชนตามหลักพุทธธรรม 
3) ควรศึกษารูปแบบการเรียนรู้ศาสตร์เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมปัจจุบัน 

 

เอกสารอ้างอิง  
เกียรติศักดิ์ คำภักดี. (2557). แนวทางการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนา. ดุษฎีนิพนธ์พุทธ

ศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

ณัฐชยา จิตภักดี. (2564). การพัฒนามนุษย์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์. ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช. (2522). พระบรมราโชวาท. กรุงเทพมหานคร: อาคารใหม่
สวนอัมพร. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 11). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2562). มัชฌิมาปฏิปทา-มัชเฌนธรรมเทศนา. (พิมพ์ครั ้งที ่ 2). 
กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยเอเชียอาคเนย์. 

พระมหาทวี มหาปญฺโญ (ละลง). (2564). ดุลยภาพของชีวิต ในมุมมองของพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

พระราชภาวนาจารย์ (หลวงพ่อทัตตชีโว). (2560). นักสร้างบารมีต้องไม่มีข้อเเม้. กรุงเทพมหานคร:              
วัดพระธรรมกาย. 

สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2561). รายงานประจำปี 2560 . 
กรุงเทพมหานคร: สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. 

สำนักพัฒนาการ กรมประชาสัมพันธ์. (2560). ปัญหาของสังคมไทยในปัจจุบัน. กรุงเทพมหานคร: กรม
ประชาสัมพันธ์. 

อุดมพร ชั้นไพบูลย์. (2557). การประยุกต์หลักไตรสิกขาเพื่อความสมดุลในชีวิตสำหรับผู้สูงวัย.  รายงานวิจัย. 
กรุงเทพมหานคร: คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

 

 

 

 


