
การพัฒนาหลักสูตรการอบรมพระสงฆด์้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 

The Development of Training Curriculum on Counseling  

for Monks Based on Buddhist Psychology 
 

ปวินญาพัฒน์ วรพันธ์1,  
บุษบากร สุวรรณเกษา2 และ เป็นปลื้ม เชยชม3   

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ1, นักวิชาการอิสระ2, ศึกษานิเทศก์ชำนาญการ3  

Pawinyaphat Woraphan1, 

Budsabakon Suwanakasa2 and Penpluem Cheychom3 

Srinakharinwirot University1, Thailand 

Independent Scholar2 Education Supervisor3 

Corresponding Author, E-mail: pawinyaphat@g.swu.ac.th 

 
******** 

 

บทคัดย่อ* 

 จากสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคระบาดที่ผ่านมา พระสงฆ์ได้พบปัญหาจากการเข้ามาปรึกษา
ปัญหาชีวิต ทั้งจากชีวิตส่วนตัวด้านตนเอง ครอบครัว บุตรหลาน หรือเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองมากขึ้น 
แต่พระสงฆ์ไม่สามารถมีเครื่องมือในการสื่อสารธรรมะไปสู่ญาติโยมแบบแยบยลได้  ดังนั้นการติดเครื่องมือที่
เรียกว่า ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา จะเป็นการให้พระสงฆ์มีอาวุธในการสนทนากับญาติโยม 
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อพัฒนาหลักสูตรและทดลองใช้และศึกษาปัญหา อุปสรรค และข้อเสนอแนะ
ของหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา โดยศึกษาตามกระบวนการของการ
วิจัยและพัฒนา โดยแบ่งการดําเนินการวิจัยออกเป็น 4 ขั้นตอน คือ การวิจัย การพัฒนา การวิจัย และการ
พัฒนา ผลการวิจัย คือ ผลการจัดทําหลักสูตร ประกอบด้วยเนื ้อหาดังนี้  ความเข้าใจพื้นฐานของการให้
คำปรึกษาที่เน้นทักษะการฟัง ทักษะการเปิดเผยตนเอง ทักษะในการตั้งคำถาม ทักษะที่เจาะจงของการ
ช่วยเหลือ เช่น การเข้าใจมุมมองของผู ้อื ่น การแสดงความใส่ใจและสนใจฟัง การทวนสรุปและสะท้อน
ความรู้สึก และกระบวนการในการให้คำปรึกษาหรือขั้นตอนการให้คำปรึกษา ประชากรในการวิจัยครั้งนี้ คือ 
พระท่ีเข้าร่วมอบรมในหลักสูตร จํานวน 30 รูป จำนวน 4 กลุ่ม (แบ่งตามการปกครองคณะสงฆ์) รวม 120 รูป 
โดยการเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive Sampling) เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยได้แก่ หลักสูตรการ
อบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา แบบทดสอบก่อนและหลังการฝึกอบรม แบบสังเกต
พฤติกรรม และแบบสอบถามความมีเจตคติที ่มีต่อการใช้หลักสูตร สถิติที ่ใช้ในการวิจัย คือ สถิติ t-test 

(Dependent) ค่าเฉลี่ย และส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน ผลการทดลองใช้หลักสูตร พบว่า ทุกหนการปกครอง 
พระสงฆ์ มีความรู้ความเข้าใจสูงขึ้นกว่าก่อนฝึกอบรม โดยมีการพัฒนาขึ้นร้อยละ 75 ทุกเนื้อหา มีความพึง

 
* วันที่รับบทความ : 10 กันยายน 2566; วันแก้ไขบทความ 22 กันยายน 2566; วันตอบรับบทความ : 26 กันยายน 2566 
   Received: September 10 2023; Revised: September 22 2023; Accepted: September 26 2023 

mailto:pawinyaphat@g.swu.ac.th


Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

149 

 

 

พอใจต่อหลักสูตรในระดับมาก และมีผลการประเมินกิจกรรมระหว่างฝึกอบรมดีมาก โดยมีความคิดเห็นว่า 
หลักสูตรมีประสิทธิภาพเหมาะสม หัวข้อน่าสนใจ อยากให้มีการเพ่ิมเวลา โดยเฉพาะการเพ่ิมเทคนิคการรับฟัง
ให้มากขึ้น และอยากให้มีภาพหรือตัวอย่างของกระบวนการในการนำไปใช้อย่างขั้นเป็นตอนเพื่อนำไปสู่การ
ปฏิบัติงานได้จริง 
 

คำสำคัญ: การพัฒนาหลักสูตร; หลักสูตรการอบรมพระสงฆ;์ การให้คำปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา 
 
Abstracts 

Due to the epidemic situation in the past, the monks have encountered more problems 

in coming to consult the Buddhist's life problems, both from their personal lives, family, 

children, or the economy, society and politics, but the monks cannot There is a tool to 

communicate the dharma to Buddhist in an ingenious way, so attaching a tool called Buddhist 

psychology counseling will give the monks a weapon in the dialogue with Buddhist. This 

research article aims to develop a curriculum that includes experiments and study problems, 

obstacles, and suggestions for the monk training course in counselling and Buddhist 

psychology concepts. By studying according to the research and development process, The 

researcher has carried out the research into four steps: research, development, research and 

development. Population in this research is 30 monks who participated in the training course 

in 4 groups (divided according to the administration of the Sangha), totaling 120 monks by 

selecting a purposive sample. The research tools were used Training Curriculum on Counseling  

for Monks Based on Buddhist Psychology, Concepts Test before and after training, Behavior 

observation Form and Questionnaire on attitudes towards using the curriculum. Statistics  used 

in  the  research  were  1) t-test (Dependent), 2) average, and 3) standard deviation. The results 

of the research are the results of curriculum preparation. Contains the following contents: Basic 

understanding of counselling focusing on listening skills, self-disclosure skills, Skills in 

questioning specific helping skills, such as understanding others' perspectives, Showing 

attentiveness and listening, Summarizing and reflecting on feelings and the process of 

counselling or counselling procedures The results of the trial of the curriculum found that in 

every administration, monks had higher knowledge and understanding than before the training. 

There was an improvement of 75% in every content. There was a high level of satisfaction with 

the curriculum. Furthermore, it has an excellent assessment of the activities during the training 

with the opinion that compelling hot topic wants to add time, especially adding more listening 

techniques And would like to have pictures or examples of the process to use step by step in 

order actually to work. 

 

Keywords:  Development Curriculum; Training Curriculum for Monks; Conseling Based on   

Buddhist Psychology.  
 

 

 

 



150 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

บทนำ 
ผลกระทบจากโควิด-19 ในช่วงที่ผ่านมานั้น แสดงให้เห็นอย่างเด่นชัดว่า วิถีชีวิตและความเป็นอยู่ของ

คนในโลกมีความเชื่อมโยงกันอย่่างแนบแน่นกันเป็นโครงเครือข่ายใยแมงมุม ต้ังแต่่โรคระบาด (โรคอุบัติใหม่) 
ภัยพิบัติจากสภาพอากาศ การปฏิวัติอย่างพลิกผันของเทคโนโลยี (Disruptive Technology) และระบบ
ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence) ความผันผวนทางการเมืองในประเทศต่าง ๆ ที่ส่งผลกระทบต่อ
ระบบเศรษฐกิจของโลกอย่่างชัดเจน อันส่งผลต่อภาพของโครงสร้างของผู้คนในโลก ทั้งในระดับมหภาคจนถึง
ระดับจุลภาค วิถีชีวิตถูกพลิกผันอย่างไม่ทันตั้งตัว ผู้คนในโลกอยู่ในวิกฤตที่ซ้อนวิกฤตอย่างแท้จริง อันตามมา
ด้วยวิกฤตทางจิตใจ สำหรับประเทศไทยนั้น ความเจริญก้าวหน้าทางด้านอุตสาหกรรมและเทคโนโลยีได้ส่งผล
กระทบต่อการดำเนินชีวิตของผู้คนในสังคม ทำให้เกิดการแก่งแย่งแข่งขัน ต้ังแต่ช่วงเกิดจนถึงวาระสุดท้ายของ
ชีวิต และในช่วงภาวะวิกฤตทั้งทางด้านเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยกี็ประสบปัญหาต่าง ๆ ทำให้ชีวิตขาดความ
สมดุลส่งผลต่อความสัมพันธ์ในครอบครัว หน้าที่ การงาน และคนรอบข้าง ทำให้สุขภาพเสื่อมถอย หรือแม้แต่
สังคมและสภาพแวดล้อมอันเป็นรากฐานสำคัญก็เสื ่อมถอยเช่นกัน ผู้คนต่างแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตน 
กอบโกยผลประโยชน์ส่วนรวมเข้าหาตนเอง ค่านิยมอันดีงามถูกลดทอน ผู้คนให้ความสนใจและใส่ใจต่อคุณค่า
ทางวัตถุมากกว่าจิตใจ สิ่งต่่าง ๆ เหล่านี้สะท้อนให้เห็นว่า ผู้คนมีความเห็นแกตั่วนำมาสู่การเอารัดเอาเปรียบกัน
มากขึ้น และจากข้อมูลการรายงานความสุขโลกประจำปี 2565 (World Happiness Report 2022) ที่ได้วัด
ความสุข (Happiness Score) และจัดอันดับประเทศต่าง ๆ ทั่วโลกเป็นประจำทุกปี ประเทศไทยอยู่ในอันดับที่ 61 
ของโลก (5.891 คะแนน) รว่งลงมาจากอนัดับที่ 54 เมื่อ่ปี 2564 สะท้อนให้เห็นว่า ความสุขของคนไทยลดลง ซ่ึง
อาจมาจากหลายปัจจัย เช่น ความเหลื่อมล้ำในสังคม หนี้สินครัวเรือนที่พุ่งสูงขึ้น ปัญหาการคอร์รัปชันที่
ทวีความรุนแรง สภาพแวดล้อมทางการเมือง เป็นต้น (ศูนย์คุณธรรม (องค์การมหาชน), 2566)  

ยุคปัจจุบันระบบเศรษฐกิจและสังคมโลกมีการขยายตัวและแปรเปลี่ยนอยู่ ตลอดเวลา ซึ่งเป็นไปตาม
กฎของไตรลักษณ์ทําให้เกิดวิกฤติการณ์ที่เป็นปัญหาในหลายๆ ด้านในทุกประเทศทั่วโลก รวมถึงประเทศไทย 
สังคมไทยตกอยู่ภายใต้อํานาจของวัตถุนิยม และบริโภคนิยมอย่างขาดสติ ผู้คนจํานวนมากวิ่งตามกระแสโลกจน
ก่อให้เกิดปัญหาในทุก ๆ มิติของสังคม ล้วนก่อให้เกิดความทุกข์กาย ทุกข์ใจ ในระดับปัจเจกบุคคลแทบทั้งสิ้น หาก
ผู้ประสบปัญหาไม่สามารถจัดการชีวิตของตนหรือไม่ได้รับการช่วยเหลืออย่างเหมาะสม อาจเกิดความสับสนใน
ชีวิต มีการตัดสินใจที่ผิดพลาดเป็นการเพิ่มปัญหาต่าง ๆ ให้ยุ่งยากมากยิ่งขึ้น และหากต้องเผชิญภาวะวิกฤต
อย่างต่อเนื่องย่อมจะนําพาจิตไปสู่ภาวะที่ผิดปกติหรือออกจากโลกแห่งความเป็นจริง  (อุมาภรณ์ สุขารมณ,์ 
2559) อย่างไรก็ตาม จากปัญหาที่กล่าวมาแล้วข้างต้นสามารถจําแนกโรคความทุกข์ของมนุษย์ออกเป็น  2 
ประเภท ได้แก่ โรคทางกาย คือ ความเจ็บป่วยต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นทั้งภายนอกและภายในกาย โรคทางใจ คือ 
อาการที่จิตใจเกิดความแปรปรวนไปตามอํานาจของกิเลส ในคัมภีร์สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย โรคสูตรว่า 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

151 

 

 

พระพุทธองค์ตรัสว่า “คนที่ไม่มีโรคทางกายตั้งแต่มีอายุ 1 ป ีจนถึงเกิน 100 ปี ยังพอหาได้แต่คนที่ไม่มีโรคทาง
ใจแม้เพียงครู่เดียวหาได้ยาก เว้นแต่ท่านผู้หมดกิเลส คือพระอรหันต์”(อง.ฺจตุกฺก. (ไทย) 21/157/217) 

วิถีชีวิตและวัฒนธรรมของชาวไทย ได้รับการกล่อมเกลาจากคำสอนของพระพุทธศาสนาตั้งแต่ยุคแรก
ของประวัติศาสตร์ชาติไทยจนกล่าวได้วิถีพุทธคือวิถีวัฒนธรรมของชาวไทยส่วนใหญ่จนมีความเป็นเอกลักษณ์ที่
ทั่วโลกตระหนักและให้การยอมรับ พุทธธรรมเป็นองค์ความรู้ท่ีมุ่งเน้นให้ผู้ศึกษาเข้าใจธรรมชาติ ชีวิตประจำวัน
ของคนทั่วไป คือการกิน อยู่ ดู ฟัง จนถึงระดับการดำเนินชีวิต พุทธธรรมมีกรอบการพัฒนาหลัก เป็นระบบ
การศึกษา 3 ประการเรียกว่า ไตรสิกขา คือ อธิศีลสิกขา อธิจิตสิกขา อธิปัญญาสิกขา ที่เรียกสั้น ๆ ว่า ศีล 
สมาธิ ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 : 6) เพราะด้วยสัจธรรมของชีวิตมนุษย์ คือ มีความขัดข้อง 
ปรวนแปร เดือดร้อน ลำบาก เจ็บปวด สูญเสีย พลัดพราก และมีปัญหา ซึ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า “ความทุกข์ 
หรือโรคทุกข์” โรคทุกข์เกิดขึ้นกับมนุษย์ทุกคน ดังปรากฏในโรคสูตร ความว่า “สัตว์ผู้อ้างว่า ตนเองไม่มีโรค
ทางกาย ตลอดระยะเวลา 1 ปีบ้าง 2 ปีบ้าง 3 ปีบ้าง 4 ปีบ้าง 5 ปีบ้าง 10 ปีบ้าง 20 ปีบ้าง 30 ปีบ้าง 40 ปี
บ้าง 50 ปีบ้าง แม้ยิ่งกว่า 100 ปีบ้าง ยังพอมีอยู่ แต่สัตว์ผู้จะกล่าวอ้างว่า ตนเองไม่มีโรคทางใจตลอดระยะเวลา
แม้ครู่เดียว หาได้โดยยาก ยกเว้น ท่านผู้หมดกิเลสแล้ว” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/217/392) เพราะฉะนั้น ผู้ที่มา
ปรึกษากับพระพุทธเจ้าก็เพื่อต้องการรักษาโรคทุกข์ของตนเอง จุดมุ่งหมายที่สำคัญของการให้การปรึกษาเชิง
พุทธจิตวิทยา จึงอยู่ท่ีการดับทุกข์เท่านั้น ดังปรากฏพุทธดำรัสในอลคัททูปมสูตร ความว่า “ทั้งในกาลก่อนและ
ในกาลบัดนี้ เราบัญญัติทุกข์และความดับทุกข์” (ม.มู. (ไทย) 12/264/554) พระพุทธองค์ให้การปรึกษาบุคคล
ที่มีโรคทุกข์ได้พัฒนาตนเองให้สูงยิ่งขึ้น มีความสามารถในการเรียนรู้ แก้ไขและป้องกันโรคทุกข์ด้วยตนเอง 
และสามารถพลิกฟ้ืนชีวิตของตนเองให้ พ้นจากโรคทุกข์ทั้งปวง พ้นจากวงจรการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ
เข้าสู่พระนิพพาน ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกหลายเรื่องหลายวาระซึ่งจะพบว่า บุคคลที่มาพบพระพุทธเจ้า
แล้ว จะมีโอกาสบรรลุธรรมขั้นใดขั้นหนึ่ง หรือสามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรมไปในทางที่พึงประสงค์ได้  ความ
ทุกข์นั้นเป็นสิ่งท่ีมีอยู่จริง มนุษย์ต้องเข้าไปเก่ียวข้องและประสบแน่นอน ไม่ว่าจะต้องการหรือไม่ก็ตาม 

จากสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคระบาดที่ผ่านมา ผู้วิจัยได้มีการศึกษาปัญหาของพระสงฆ์ 
พบว่า พระสงฆ์ได้พบปัญหาจากการเข้ามาปรึกษาปัญหาชีวิต ทั้งจากชีวิตส่วนตัวด้านตนเอง ครอบครัว บุตร
หลาน หรือเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองมากขึ้น แต่พระสงฆ์ไม่สามารถมีเครื่องมือในการสื่ อสารธรรมะไปสู่
ญาติโยมแบบแยบยลได้ ญาติโยมเองก็มีการสะท้อนกลับว่า พระสงฆ์มักมุ่งสอนธรรมะในชีวิตทางธรรมอันเป็น
โลกุตรธรรมมากกว่าทางโลกียธรรม ทำให้การเข้าไปวัด จึงไม่ใช่พื้นที่ของการสนทนาแก้ไขปัญหาชีวิต แต่เป็น
เพียงพ้ืนที่ของการทำบุญ ทำทาน และการทำใจให้สงบเพียงแค่ชั่วคราว ซึ่งเมื่อเป็นเช่นนี้ หากมนุษย์ต้องการมี
ชีวิตอยู่อย่างดีท่ีสุด จะต้องเข้าใจชีวิตและความทุกข์อย่างถูกต้อง และตามความเป็นจริง ซึ่งการเข้าใจชีวิต เข้า
ใจความทุกข์อย่างถูกต้องและตามความเป็นจริงนั้น ต้องอาศัยพลังปัญญาของตนพิจารณาอย่างแยบคายผ่าน
กระบวนการโยนิโสมนสิการ โดยมีกัลยาณมิตรผู้เป็นปรโตโฆสะคอยให้คำแนะนำ สั่งสอนอบรมให้สามารถเกิด



152 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

ปัญญาและดับทุกข์นั้นด้วยตนเองได้อย่างสิ้นเชิง พุทธวิธีการสอนหรือการให้การปรึกษาของพระพุทธเจ้าที่ทรง
มีต่อเวไนยสัตว์ทุกหมู่เหล่า ปัจจัยสำคัญคือ ความเป็นกัลยาณมิตรของพระองค์ (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 23/34/33) 
ซึ่งพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) อธิบายเพิ่มเติมว่า กัลยาณมิตร หรือ กัลยาณมิตตธรรม เป็นเสมือนผู้รู้ ทำให้
สามารถชี้แนะ ชักนำบุคคลอื่นให้สามารถพัฒนาตนเองในทิศทางที่เหมาะสมในทุกด้าน เนื่องจากเคยมี
ประสบการณ์โดยตรงหรืออาจจะเป็นประสบการณ์ในลักษณะที่ใกล้เคียงกัน ทำให้สามารถที่จะให้คำแนะนำได้
อย่างถูกต้อง และเป็นไปด้วยความรัก ความเมตตา ปรารถนาดี เมื่อบุคคลมีกัลยาณมิตรที่ดีแล้ว ก็ทำให้เริ่มมี
ความเข้าใจหรือเห็นแนวทางการฝึกปฏิบัติเพื่อนำไปสู่แนวทางที่ถูกต้อง  ถ้าไม่มีกัลยาณมิตรก็จะไม่มีผู้ที่คอย
แนะนำแนวทางที ่ถูกต้อง ทำให้มีโอกาสดำเนินชีว ิตผิดพลาด ไปในทางที ่ไม่เหมาะสม (ที.ปา. (ไทย) 
11/357/400., พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 4-5) ดังนั้น การมีกระบวนการปรึกษาที่ดีหรือมีทักษะการ
ปรึกษาที่ดี จากการมีกัลยาณมิตรที่คอยแนะนำ ชักจูงให้ได้รับการพัฒนาไปในทางที่ดี ที่ถูกต้องและเหมาะสม 
ด้วยความรัก ความจริงใจ โดยไม่หวังผลตอบแทน โดยศึกษาต้นแบบจากการให้การปรึกษาของพระพุทธองค์ที่
ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก ทำให้ผู้วิจัยจึงสนใจในการให้พระสงฆ์ได้ติดอาวุธที่พระพุทธองค์เคยได้ดำริตรัส
สอนไว้ โดยได้ดำเนินการจัดทำ “การพัฒนาหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธ
จิตวิทยา” ในครั้งนี้ขึ้น โดยมีเป้าประสงค์เพื่อการพัฒนาศักยภาพพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษากับผู้ที่สนใจ
เรียนรู้พระพุทธศาสนาในการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยมุ่งเน้นให้เกิดกระบวนทัศน์ (Paradigm) ใหม่ในการ
ให้คำปรึกษาแก่พุทธศาสนิกชน โดยการสร้างความรู้ ความเข้าใจ เจตคต ิและทักษะในการให้คำปรึกษา แก่
พระสงฆ์ และให้วัดกลายเป็นพื้นที่ของการสนทนาปรึกษาปัญหา และการรับฟัง เพื่อเรียนรู้ร่วมกันของพระสงฆ์
และญาติโยมที่ส่งผลให้ญาติโยมมองว่า วัดเป็นสถานที่แห่งการเรียนรู้ เป็นสถานที่ของการชำระจิตใจ และ
สร้างสรรค์แนวทางการแก้ไขปัญหาของชีวิต  

 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยกำหนดวัตถุประสงค์ ดังนี้  
1. เพ่ือพัฒนาหลักสูตรหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 
2. เพ่ือทดลองใช้และศึกษาปัญหา อุปสรรค และข้อเสนอแนะของหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้าน

การให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 
 
 
 
 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

153 

 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการศึกษาตามกระบวนการของการวิจัยและพัฒนา (Research and Development) 

โดยมีผู้วิจัยได้ดําเนินการการวิจัยออกเป็น 4 ขั้นตอน ดังนี้ 
  ขั้นตอนที่ 1 การวิจัย (Research) โดยเริ่มจากการศึกษาข้อมูลพื ้นฐาน และวิเคราะห์เนื้อหาที่
เกี ่ยวข้องเพื ่อนำมาสร้างหลักสูตรการฝึกอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา ซึ่ง
คณะผู้วิจัยได้ศึกษาวิเคราะห์ข้อมูล ดังนี้  

1) ศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาหลักสูตร แนวคิดทฤษฎีและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
เกี่ยวกับหลักสูตรและทําการวิเคราะห์เนื้อหา  

2) ศึกษาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาและการประยุกต์ใช้ธรรมเพ่ือการพัฒนาทักษะการฟัง 
และการพัฒนาหลักธรรมสู่การถ่ายทอดให้แก่ญาติโยม  

3) ศึกษาเอกสารที่เกี่ยวกับวิธีสอน เทคนิคการสอน จิตวิทยาการให้คําปรึกษา หลักการเผย
แผ่ธรรมะ (การเทศน์ บรรยายธรรม ปาฐกถาธรรม) เป็นต้น  

4) ศึกษาแนวคิดเกี ่ยวกับการส่งเสริมและพัฒนาศักยภาพของพระภิกษุในด้าน การให้
คำปรึกษาแนวพุทธจิตวิทยา  

5) สัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญเกี่ยวกับกระบวนการ และข้ันตอนที่จําเป็นในการจัดทํากลวิธี เทคนิค
วิธีการฝึกอบรม ระยะเวลาการฝึกอบรม การวัดผลและประเมินผล และข้อเสนอแนะอื่น ๆ เครื่องมือที่ใช้ใน
ขั้นตอนนี้เป็นแบบวิเคราะห์เอกสารและแบบสัมภาษณ์ชนิดมีโครงสร้าง  (Structure interview) เป็นการ 
ศึกษาเพ่ือจัดเตรียมข้อมูลด้านความคิดเห็นของผู้เชี่ยวชาญเกี่ยวข้องกับการจัดฝึกอบรม ได้แก ่ผู้เชี่ยวชาญด้าน
เนื้อหาในการจัดทํากลวิธีการฝึกอบรม ผู้เชี่ยวชาญด้านหลักสูตร ฝึกอบรม ผู้เชี่ยวชาญด้านเทคนิคการฝึกอบรม 
รวมจํานวน 3 คน 

ขั้นตอนที่ 2 การพัฒนา (Development) การพัฒนาหลักสูตร เป็นการกําหนดจุดมุ่งหมายของ
การพัฒนาหลักสูตร จากการศึกษาข้อมูลพื้นฐานในขั้นตอนที่  1 มากําหนดเป็นองค์ประกอบของหลักสูตร 
ตั้งแต่ปัญหาและความสําคัญ หลักการ จุดมุ่งหมาย เนื้อหากระบวนการฝึกอบรม วิธีการฝึกอบรม กิจกรรมและ
สื่อประกอบระยะเวลา การฝึกอบรม ตลอดจนการวัดผลและประเมินผล แล้วดําเนินการสร้างหลักสูตรฉบับร่าง 
โดยแบ่งเป็น 3 ขั้นตอน ดังนี้  

1. ร่างโครงร่างหลักสูตร ผู ้ว ิจัยดําเนินการศึกษารายละเอียดองค์ประกอบต่าง ๆ ของ
หลักสูตร กําหนดประเด็นสําคัญและเขียนคําถามไปตามประเด็นนั้น ๆ ให้ผู้เชี่ยวชาญตรวจสอบความเที่ยงตรง
ด้านเนื้อหาและความสอดคล้องของหลักสูตรฉบับร่าง พร้อมทั้งปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรฉบับร่างตามคําแนะนํา 
ซึ่งหลักสูตรฉบับร่างประกอบด้วย  

 



154 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

1) ความเป็นมาและความสําคัญท่ีต้องการนํามาพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม  
2) หลักการนําข้อมูลที่ศึกษามาพิจารณากําหนดเป็นหลักการของหลักสูตรว่าเป็น

หลักสูตรให้ความรู้กับกลุ่มเป้าหมายใด มีลักษณะและจุดเน้นที่ใด มีวิธีการใช้อย่างไร  
3) จุดมุ่งหมายศึกษาถึงความจําเป็นในการพัฒนาหลักสูตรและสาระของการจัดทํา

กลวิธีการสอนกําหนดเป็นจุดมุ่งหมายของหลักสูตร เพ่ือให้ทราบว่าหลักสูตรนี้มีจุดมุ่งหมายอย่างไร  
4) เนื้อหาพิจารณาข้อมูลที่รวบรวมได้ กําหนดเนื้อหาของหลักสูตรที่ประกอบด้วย

เนื้อหาภาคทฤษฎีและเนื้อหาภาคปฏิบัติ เนื้อหาทั้งสองอย่างนี้จัดให้สําหรับผู้เข้ารับการฝึกอบรมโดยพิจารณา
จาก จุดมุ่งหมายของหลักสูตรประกอบ 

5) กระบวนการฝึกอบรม คณะผู้วิจัยกําหนดให้พระสงฆ์ศึกษาคู่มือการอบรม และ
ดําเนินการฝึกอบรมไปตามขั้นตอนที่กำหนดไว้ ซึ่งในการฝึกอบรมนั้นสามารถปรับเปลี่ยนตารางการฝึกอบรม
ได้ตามความเหมาะสม  

6) วิธีการฝึกอบรม กิจกรรม แผนการฝึกอบรม และสื่อประกอบ พิจารณาจากข้อมูล 
แนวคิดทฤษฎีต่าง ๆ ที่ศึกษามากําหนดวิธีการฝึกอบรม กิจกรรม และสื่อประกอบ วิธีการฝึกอบรมเชิง
ปฏิบัติการ ได้แก่ การบรรยาย การระดมความคิด การแบ่งกลุ่มฝึกปฏิบัติเป็นหลัก โดยคํานึงถึงธรรมชาติของผู้
เข้ารับการฝึกอบรม การจัดกิจกรรมการเรียนรู้ การจัดสื่อ อุปกรณ์ประกอบการฝึกอบรม  

7) ระยะเวลาการฝึกอบรม ผู้วิจัยพิจารณาร่วมกับเนื้อหาสาระประกอบกับความ
ต้องการของ ผู้เข้ารับการฝึกอบรม ความเหมาะสมของสถานที่ฝึกอบรม วิธีการฝึกอบรม และจุดมุ่งหมายของ
การฝึกอบรม 

8) การวัดผลและประเมินผล พิจารณาจากทดสอบความรู้ความเข้าใจภาคทฤษฎี
ของผู้เข้าอบรมเริ่มฝึกอบรม และภายหลังสิ้นสุดการฝึกอบรม และความคิดเห็นที่มีต่อหลักสูตรฝึกอบรม  

2. การตรวจสอบหลักสูตรฉบับร่าง โดยนําไปให้ผู้เชี่ยวชาญ จํานวน 5 รูป/คน ตรวจสอบ
ด้านความเหมาะสม และความสอดคล้องของส่วนประกอบหลักสูตรฉบับร่าง ดําเนินการตรวจสอบหลักสูตร
ฉบับร่างโดยตรวจสอบด้านเนื้อหา ด้านหลักสูตรการฝึกอบรม ด้านการวัดและประเมินผล ของหลักสูตรที่ผู้วิจัย
สร้างข้ึน เพ่ือให้ผู้เชี่ยวชาญพิจารณาว่า ส่วนประกอบของหลักสูตรฉบับร่างในแต่ละด้าน ตั้งแต่ปัญหา หลักการ 
จุดมุ่งหมาย เนื้อหา กระบวนการฝึกอบรม วิธีการฝึกอบรม กิจกรรมและสื่อประกอบ ระยะเวลาการฝึกอบรม
การวัดผลและประเมินผล มีความเหมาะสมและสอดคล้องกันหรือไม ่โดยใช้ค่าดัชนีความสอดคล้อง (index of 

item – objective congruence : IOC) มีเกณฑ์การให้คะแนน คือ คะแนนเฉลี่ย .50 ขึ้นไป   
 
 
 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

155 

 

 

3. ปรับปรุงหลักสูตรฉบับร่าง ตามข้อเสนอแนะของผู้เชี่ยวชาญ  
ขั้นตอนที่ 3 การวิจัย (Research) การทดลองใช้หลักสูตร เป็นการนําหลักสูตรไปทดลองใช้กับกลุ่ม  

ตัวอย่างซึ่งเป็นกลุ่มเป้าหมายในการนำหลักสูตรไปใช้จริง โดยใช้กระบวนการวิจัยเชิงทดลองแล้วนําผลจากการ
ทดลองไปปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรให้มีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น มีรายละเอียดดังนี ้ 

1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  
1.1 ประชากรที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้  ได้แก่ ผู้เข้าอบรมหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้

คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 
1.2 กลุ่มตัวอย่าง ได้แก่ พระท่ีเข้าร่วมอบรมในหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษา

แนวคิดพุทธจิตวิทยา จํานวน 30 รูป จำนวน 4 กลุ่ม (แบ่งตามหนการปกครองคณะสงฆ์) รวม 120 รูป โดย
การเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive Sampling) เนื่องจากต้องการบุคคลที่มีคุณลักษณะเฉพาะ 
คือเป็นผู้เข้าอบรมในหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา โดยเป็นพระสงฆ์
ทั่วไปที่สนใจช่วยเหลือในการพัฒนาคุณภาพชีวิตพุทธศาสนิกชน และ/หรือพระคิลานุปัฏฐากที่มีพรรษาตั้งแต่ 
3 พรรษาข้ึนไป แต่ไม่เกิน 10 พรรษา ที่สนใจเข้าร่วมโครงการ โดยต้องมีที่อยู่ในหนการปกครองของโครงการฯ 
ใน 4 หนการปกครอง (ภาคเหนือ, ภาคกลาง, ภาคใต้ และภาคตะวันออกเฉียงเหนือ) โดยแบ่งจำนวนครั้งละ 
30 รูป รวมผู้เข้าร่วมอบรม ทั้งหมด 120 รูป 

2. แบบแผนการทดลองจริง การทดลองใช้หลักสูตรการฝึกอบรมในครั้งนี้ใช้กระบวนการ วิจัยเชิง
ทดลองแบบ One group Pretest – Posttest design ได้ดําเนินการทดลองตามขั้นตอนดังนี้  

2.1 การวางแผน เป็นขั้นตอนการเตรียม การก่อนการทดลองใช้หลักสูตรฝึกอบรม โดยผู้วิจัยมี
การเตรียมการประกอบด้วยขั้นตอน ดังนี้  

2.1.1 เสนอขออนุมัติโครงการฝึกอบรมในรูปแบบโครงการฝึกอบรมเชิงปฏิบัติการ และ
แต่งตั้งคณะกรรมการเพ่ือดําเนินการรับผิดชอบ 

2.1.2 ประชุมคณะทำงานเพื ่อแจ้งรายละเอียดเกี่ยวกับการฝึกอบรม พร้อมทั้งติดต่อ
ประสานงานกับผู้ที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ คณะวิทยากร ผู้รับผิดชอบสถานที่ฝึกอบรม  

2.1.3 จัดเตรียมเอกสารที่เกี่ยวข้องกับการฝึกอบรม ได้แก่ เอกสารประกอบการฝึกอบรม
แบบทดสอบความรู้ความเข้าใจก่อนและหลังการฝึกอบรม แบบสอบถามความคิดเห็นที่มีต่อการใช้หลักสูตร  

2.1.5 การจัดเตรียมสถานที่และสิ่งอํานวยความสะดวกต่าง ๆ เกี่ยวกับการฝึกอบรม ได้แก่ 
สื่อ อุปกรณ์สําหรับฝึกปฏิบัติ 

2.2 การทดลองใช้หลักสูตร  
2.2.1 การฝึกอบรมหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 

เป็นการอบรมเชิงปฏิบัติการ ดังนี้ 



156 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

ทดลองครั้งที่ 1 ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ณ มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตขอนแก่น ระหว่างวันที่ 13 – 14 มีนาคม 2566  

ทดลองครั้งที่ 2 ภาคเหนือ ณ วัดศรีโสดา จังหวัดเชียงใหม่ ระหว่างวันที่ 27 – 28  
มีนาคม 2566 

ทดลองครั้งที่ 3 ภาคใต้ ณ วัดพระทอง จังหวัดภูเก็ต ระหว่างวันที่ 16 – 17 พฤษภาคม 
2566  

ทดลองครั้งที่ 4 ภาคกลางและกรุงเทพมหานคร ณ วัดสุทธิวราราม กรุงเทพมหานคร 
ระหว่างวันที่ 30 – 31 พฤษภาคม 2566  

ผู้เข้ารับการฝึกอบรม ได้แก่ พระวิทยากรที่ได้รับการคัดเลือก จํานวน 30 รูป/ครั้ง รวม 
120 รูป 

2.2.2 การทดลองใช้หลักสูตรเป็นการฝึกอบรมภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติดังนี ้ 
1) ทดสอบก่อนฝึกอบรม (Pre–test) ด้วยแบบทดสอบความรู้ ความเข้าใจ  
2) ดําเนินการฝึกอบรม เป็นการให้ความรู้ภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ  
3) สังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรมระหว่างการฝึกอบรม  
4) ทดสอบหลังฝึกอบรม (Post–test) ด้วยแบบทดสอบความรู้ความเข้าใจ  
5) การสอบถามเจตคติต่อหลักสูตรอบรมด้วยแบบสอบถาม  

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย มี 3 ฉบับ คือ  
3.1 แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ ์ก่อนและหลังการฝึกอบรม (Pre–test, Post–test) ซึ ่งเป็น

แบบทดสอบฉบับเดียวกันชนิดเลือกตอบ 4 ตัวเลือก จํานวน 20 ข้อ เพื่อเป็นการทดสอบความรู้ความเข้าใจ 
ภาคทฤษฎี  

3.2 แบบสังเกตพฤติกรรม ซึ่งเป็นแบบที่ใช้เก็บรวบรวมพฤติกรรมต่าง ๆ ของผู้เข้ารับการ
ฝึกอบรมรวมถึงผลการปฏิบัติกิจกรรมภาคปฏิบัติระหว่างการฝึกอบรม ซึ่งวัดได้จากแบบสังเกตพฤติกรรมการ
ปฏิบัติ  

3.3  แบบสอบถามความมีเจตคติที่มีต่อการใช้หลักสูตร เป็นแบบสอบถามชนิดมาตราส่วน 
ประมาณค่า (Rating Scale) มี 5 ระดับ คือ มากที่สุด มาก ปานกลาง น้อย น้อยที่สุด  

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล คณะผู้วิจัยดําเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง 
ขั้นตอนที่ 4 การพัฒนา (Development) การประเมินผลและปรับปรุงหลักสูตร การประเมิน

ระหว่างการทดลองใช้หลักสูตรและหลังจากใช้หลักสูตร เพื ่อประเมินผลการใช้หลักสูตรว่า เป็นไปตาม
จุดมุ่งหมายของหลักสูตรที่ได้กําหนดไว้หรือไม่ พิจารณาผลกระทบจากการใช้หลักสูตรและเพื่อประมวลขอ้มูล 
ข้อเสนอแนะเกี่ยวกับหลักสูตรการฝึกอบรมมีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น ดังรายละเอียดต่อไปนี้  



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

157 

 

 

1. การวิเคราะห์ข้อมูล  
1.1 นําคะแนนทดสอบก่อนและหลังการฝึกอบรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรมไปวิเคราะห์โดยใช้

สถิติ t-test Dependent (Issacs, Zara, & Herbert, 2013)  

1.2 นําข้อมูลจากแบบสอบถามเจตคติที่มีต่อหลักสูตรฝึกอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษา
แนวคิดพุทธจิตวิทยาไปวิเคราะห์เพ่ือหาค่าคะแนนเฉลี่ยและค่าความเบี่ยงเบนมาตรฐานแล้วนําผลที่ได้มาเทียบ
กับเกณฑ์ของเบสท์ (Best, 1981: 182) 

2. ปรับปรุงหลักสูตร ผู้วิจัยนําข้อมูลที่ได้จากแบบสอบเจตคติที่มีต่อหลักสูตรมาใช้ปรับปรุงหลักสูตร
ทั้งด้านโครงสร้างและรายละเอียด องค์ประกอบหลักสูตร ประกอบด้วย เนื้อหา กิจกรรม ระยะเวลา เพื่อให้
หลักสูตรมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น  

 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
              R1             D1                  R2             D2 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

 
 
 
 
 

การศ ึกษาข ้อม ู ลพ ื ้ นฐาน และ

วิเคราะห์เนื้อหาที่เกี่ยวข้อง  

1) ศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับการ

พัฒนาหลักสูตร  

2) ศึกษาหลักธรรมและการประยุกต์ 

ใช้ธรรมเพื่อการพัฒนาทักษะการฟัง 

และการพัฒนาหล ักธรรมส ู ่การ

ถ่ายทอดให้แก่ญาติโยม  

3) ศึกษาเอกสารที่เกี ่ยวกับวิธีสอน 

เทคนิคการสอน จิตว ิทยาการให้

คําปรึกษา หลักการเผยแผ่ธรรมะ  

4) ศ ึกษาแนวค ิด เ ก ี ่ ยวก ั บ การ

ส่งเสร ิมและพัฒนาศักยภาพของ

พระภิกษุในด้านการให้คำปรึกษา

แนวพุทธจิตวิทยา 

1. ร่างโครงร่าง  

2. การตรวจสอบหลักสูตรฉบับร่าง 

โดยนําไปให้ผู ้เชี ่ยวชาญ จํานวน 5 

ร ู ป /คน  ตรวจสอบด ้ านค ว าม

เหมาะสม และความสอดคล้องของ

ส ่วนประกอบหล ักส ูตรฉบ ับร ่าง 

ดําเนินการตรวจสอบหลักสูตรฉบับ

ร่างโดยตรวจสอบด้านเนื้อหา ด้าน

หลักสูตรการฝึกอบรม ด้านการวัด

และประเมินผล 

3. ปรับปรุงหลักสูตรฉบับร่าง ตาม

ข้อเสนอแนะของผู้เชี่ยวชาญ 

1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง ได้แก่ 

ผู ้เข้าอบรมรวม 120 รูป โดยการ

เลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง  

2. แบบแผนการทดลองจร ิ งใช้

กระบวนการวิจัยเชิงทดลองแบบ 

One group Pretest – Posttest 

design เป็นการอบรมเชิงปฏิบัติการ 

4 ครั้ง  

3. เครื่องมือที่ใช้ มี 3 ฉบับ คือ  

3.1 แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ก่อน

และหลังการฝึกอบรม  

3.2 แบบสังเกตพฤติกรรม  

3.3  แบบสอบถามความมีเจตคติที่มี

ต่อการใช้หลักสูตร  

4. เก็บรวบรวมข้อมูล  

1. การวิเคราะห์ข้อมูล  

1.1 นําคะแนนทดสอบก่อนและหลัง

การฝ ึกอบรมของผ ู ้ เข ้ าร ับการ

ฝึกอบรมไปวิเคราะห์โดยใช้สถิติ t-

test (Dependent)  

1.2 นําข้อมูลจากแบบสอบถามเจต

คติที่มีต่อหลักสูตรวิเคราะห์เพื่อหา

ค ่ าคะแนนเฉล ี ่ ยและค ่ าค ว าม

เบี่ยงเบนมาตรฐานแล้วนําผลที่ได้มา

เทียบกับเกณฑ์ของเบสท์ 

2 .  ปร ับปร ุ งหล ักส ูตร  เพ ื ่ อ ใ ห้

หลักสูตรมีประสิทธิภาพยิ่งข้ึน 



158 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

ผลการวิจัย 
1. ผลการจัดทําหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา  ประกอบด้วย

เนื้อหาดังนี้  
1) ความเข้าใจพื้นฐานของการให้คำปรึกษา ได้แก่ ลักษณะและวัตถุประสงค์ของการให้

คำปรึกษาเน้นลักษณะของการให้คำปรึกษาแบบไม่เฉพาะเจาะจง ความแตกต่างของการให้คำปรึกษาหรือการ
ช่วยเหลือผู้อื่น ความแตกต่าง ทักษะพ้ืนฐานของการให้คำปรึกษา ทีเ่น้นทักษะการฟัง ทักษะการเปิดเผยตนเอง 
ทักษะในการตั้งคำถาม (เทคนิคการสื่อสารและแสดงออกทางพฤติกรรม) 

2) ทักษะที่เจาะจงของการช่วยเหลือ เช่น การเข้าใจมุมมองของผู้อื่น การแสดงความใส่ใจ
และสนใจฟัง การทวนสรุปและสะท้อนความรู้สึก 

3) ทักษะในการให้คำปรึกษา โดยเฉพาะทักษะการสื่อสาร (ใส่ใจ ฟัง ถาม ทวนความ สรุป
ความ ปรับมุมมอง ชี้ความเป็นปกติ การแสดงความเข้าใจเห็นใจ) รวมทั้งทักษะในการโต้ตอบ ได้แก่ การ
ซักถาม การสนับสนุนให้กำลังใจ การเผชิญหน้า การตีความ การเปิดเผยตัวตน การมุ่งไปที่ปัจจุบัน 

4) กระบวนการในการให้คำปรึกษาหรือขั้นตอนการให้คำปรึกษา โดยการภายหลังการเข้า
อบรมมีกระบวนการนำไปใช้ และการติดตามประเมินผล มีการประเมิน ผู้เข้ารับการฝึกอบรมก่อนและหลัง 
และมีการประเมินระหว่างการฝึกอบรม มีเกณฑ์การประเมินที่ชัดเจน  

2. ผลการทดลองใช้หลักสูตรฝึกอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยาจากการนํา
หลักสูตรไปทดลองใช้ในการฝึกอบรมกับพระสงฆ์ พบว่า ทุกหนการปกครอง พระสงฆ์ 

2.1 มคีวามรู้ความเข้าใจสูงขึ้นกว่าก่อนฝึกอบรม โดยมีการพัฒนาขึ้นร้อยละ 75 ทุกเนื้อหา  
2.2 มีความพึงพอใจต่อหลักสูตรในระดับมาก  
2.3 มีผลการประเมินกิจกรรมระหว่างฝึกอบรมดีมาก 

3.  ความคิดเห็นของผู้เข้าอบรมต่อหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธ
จิตวิทยา เห็นว่า มีประสิทธิภาพเหมาะสม หัวข้อน่าสนใจ แต่อยากให้มีการเพ่ิมเวลา โดยเฉพาะการเพ่ิมเทคนิค
การรับฟังให้มากขึ้น และอยากให้มีภาพหรือตัวอย่างของกระบวนการในการนำไปใช้อย่างขั้นเป็นตอนเพ่ือ
นำไปสู่การปฏิบัติงานได้จริง 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

159 

 

 

 
 

แผนภูมิที่ 1 แสดงหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
1. ผลการจัดทำหลักสูตรฝึกการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยาเกี่ยวกับ

โครงสร้างหลักสูตร ฝึกอบรม ตามความคิดเห็นของผู้เชี่ยวชาญซึ่งได้เสนอแนะเกี่ยวกับหลักสูตรไว้  ดังนี้ การ
พัฒนาทักษะการให้คำปรึกษา ที่เน้นทักษะการฟัง รวมทั้งทักษะในการตั้งคำถาม (เทคนิคการสื่อสารและ
แสดงออกทางพฤติกรรม) จะเป็นการทำให้พระสงฆ์ปรบัเปลี่ยนพฤติกรรมจากการเป็นผู้สั่งสอน เป็นการเรียนรู้
ปัญหาของญาติโยมอย่างเข้าใจ และรับฟังอย่างแท้จริง และลึกซึ้งซึ่งจะทำให้กิจกรรมตามหลักสูตรนั้นชัดเจน
และมีประโยชน์จริง ซึ่งกระบวนการปรึกษาเชิงพุทธตามหลักกัลยาณมิตร คือ 1) สร้างศรัทธา 2) สนทนาเปิด
ใจ 3) เสริมธรรมเสริมปัญญา 4) แสวงหาสันติ สอดคล้องกับการศึกษาของธีรวรรณ ธีรพงษ์ (2549) สุภาพร 
ประดับสมุทร (2552) และประทีป พืชทองหลาง (2556) ที่พบว่า การให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา 
โดยเฉพาะขั้นตอนที่ 2 กระบวนการสนทนาเปิดใจ การที่ผู้มาขอรับการปรึกษาจะตระหนักรู้ในตนเอง ถึงสิ่งที่
ตนเองเผชิญอยู่หรือกำลังรู้สึก หรือกำลังคิดหาคำตอบ ทั้งนี้การเปิดเผยตนเองหรือใคร่ครวญถึงประเด็นในใจ
นั้น อาจจะทำให้เกิดความเจ็บปวด หรือความละอาย แต่เมื่อผู้รับบริการมาอยู่ในบรรยากาศที่อบอุ่น ปลอดภัย
จากการเอื้ออำนวยของผู้ให้การปรึกษาก็ทำให้ผู้รับบริการได้หวนระลึกถึงประเด็นในใจนั้น ๆ ด้วยภาวะใจที่
มั่นคงอบอุ่น ปลอดภัย ไว้วางใจ กล้าที่จะสำรวจตนเองอย่างอิสระ การสนทนาเปิดใจ จะทำให้ผู้รับบริการได้
ตรวจสอบระหว่างประเด็นในใจกับความเป็นจริงของชีวิต เป็นไปตามการศึกษาของประทีป พืชทองหลาง และ
คณะ (2561) แต่อย่างไรก็ควรมีทั้งภาคทฤษฎีและฝึกปฏิบัติไปพร้อม ๆ กัน และควรเพิ่มในด้านมิติเวลาของ



160 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

การอบรมให้มากขึ้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้จัดเนื้อหาและกิจกรรมให้มีทั้งการเรียนรู้ในลักษณะภาคทฤษฎีและ
ภาคปฏิบัติ สําหรับเนื้อหาของกิจกรรมตามหลักสูตรเห็นว่าชัดเจนและมีประโยชน์จริง  ซึ่งการจัดกิจกรรมให้
เกิดการรับฟังโดยเฉพาะการฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นองค์ประกอบหนึ่งของหลักปฏิบัติ David Bohm Dialogue 

เป็นการเปิดใจรับฟัง ปล่อยให้ความคิดทุกความคิดเข้ามาอยู่ในตัวเราโดยไม่ต่อต้าน ไม่มีการตัดสินผิดถูก ทำให้
เกิดการเปลี่ยนแปลงคุณภาพ เกิดความหมายใหม่ร่วมกัน (shared meaning) พร้อมกับการยกระดับของ
ปัญญา (intuition) สามารถมองปัญหาหรือปรากฏการณ์ด้วยสายตาใหม่และอาจจะพบทางออก เป็นการเปิด
ใจรับฟังอย่างไม่มีเงื่อนไข ฟังให้ได้ยินโดยไม่มีการสรุป ไม่มีการตัดสินคุณค่าของสิ่งที่ได้ฟัง แต่ฟังให้ได้ยินทั้ง
เสียงของตนเองและเสียงของผู้อ่ืน ในขณะที่เราพูดเราก็จะได้ยินเสียงตนเอง การได้ยินเสียงตนเองทำให้เกิดสติ 
ตรวจสอบความถูกต้องของสิ ่งที ่ตนพูดออกไปด้วยตนแอง (self-reflection) ในด้านการประเมินความ
เหมาะสมของหลักสูตรฝึกอบรม ในภาพรวมหลักสูตรฝึกอบรมมีความเหมาะสมในระดับมาก และการประเมิน
ความคิดเห็นของผู้เชี่ยวชาญเกี่ยวกับความสอดคล้องของหลักสูตรฝึกอบรม ภาพรวมมีความสอดคล้องกันทุก
รายการ สําหรับระยะเวลาการจัดฝึกอบรมที่มีระยะเวลาสั้นเกินไป นอกจากนี้มีคำแนะนำให้มีการพัฒนา
หลักสูตรให้มีการเรียนรู้ภาคทฤษฎี ควบคู่ไปกับภาคปฏิบัติ สอดคล้องกับ Marquardt (2002) ได้เสนอแนวคิด
เกี่ยวกับการพัฒนาการเรียนรู้จากการปฏิบัติ โดยต้องมีการสร้างพลวัตการเรียนรู้ (Learning dynamics) ให้
เกิดขึ้น ซึ่งต้องมีการเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง เรียนรู้ร่วมกัน มีความกระตือรือร้นสนใจ ใฝ่รู้และพัฒนาตนเองอยู่
เสมอ มีการคิดอย่างเป็นระบบ เรียนรู้จากการปรับตัว การเรียนรู้จากการคาดการณ์ และที่สำคัญต้องมีการ
เรียนรู้จากการปฏิบัติจริง (Action learning) ซึ่งเป็นวิธีการของการเรียนรู้แบบเข้าถึงตัว มีความคิดรวบยอด 
(Concept) มาจากความจริงที่ว่าคนเรียนรู้จากการกระทำ การเรียนรู้จากการปฏิบัติ 

2. ผลการทดลองใช้หลักสูตรฝึกอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยาจากการนํา
หลักสูตรไปทดลองใช้ในการฝึกอบรมกับพระสงฆ์ ที่พบว่า พระสงฆ์มีความรู้ความเข้าใจสูงขึ้นกว่าก่อนฝึกอบรม 
โดยมีการพัฒนาขึ้นร้อยละ 75 ทุกเนื้อหา มีความพึงพอใจต่อหลักสูตรในระดับมาก และมีผลการประเมิน
กิจกรรมระหว่างฝึกอบรมดีมากนั้น เป็นเพราะได้มีการพัฒนาหลักสูตรที่เน้นทักษะการรับฟัง ทั้งในภาคทฤษฎี
และภาคปฏิบัติตามคำแนะจากการวิจัยและพัฒนาหลักสูตร ส่งผลให้พระสงฆ์เกิดความรู้ ความเข้าใจ และ
ทักษะที่ดี เกิดเจตคติที่ดีต่อการนำไปใช้ สอดคล้องกับการศึกษาของสุภาพร ประดับสมุทร (2552) ที่ได้กล่าวถึง
การแสดงออกของปัญญาจากการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ ในลักษณะที่ผู้รับบริการเกิดการละสาเหตุของ
ความทุกข์ พ้นจากภาวะใจที่บีบคั้นไม่สงบและกลับมาอยู่กับปัจจุบันได้อย่างกลมกลืน โดยได้ชี้ให้เห็นถึงภาวะ
ใจที่สงบอันเป็นผลจากการทำงานกับจิตใจตามแนวทางของพุทธจิตวิทยา และยังสอดคล้องกับแนวคิด ทักษะ
การปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา (ประทีป พืชทองหลาง, พระบุญทรง ปุญฺญธโร และอาภากร ปัญโญ. 2561). ที่ได้
กล่าวถึง ทักษะการปรึกษาถือเป็นเครื่องมือสำคัญของผู้ให้การปรึกษาที่ต้องพัฒนาและฝึกฝนเพื่อให้เกิดความ
ชำนาญ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื ่อง การฟังอย่างลึกซึ้งนั้น ผู้ให้การปรึกษาต้องใช้ใจฟังด้วยใจที่เปิดกว้าง 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

161 

 

 

ปราศจากอคติ ไม่ถูกเคลือบคลุมด้วยภาพเก่าในอดีต หรือความคิดที่สรุปล่วงหน้า รับรู้ความรู้สึกของผู้อื่นและ
รู้เท่าทันปฏิกิริยาภายในใจของเรา เพื่อที่จะเข้าใจผู้อื่น ยอมรับความแตกต่าง ไม่มุ่งเอาชนะคะคานกัน แต่
ปรารถนาที่จะเรียนรู้และทำความเข้าใจผู้อื่น การวางใจเช่นนี้ไม่เพียงช่วยให้เราเกิดความเข้าใจผู้มาขอรับการ
ปรึกษาเท่านั้น หากยังบ่มเพาะความเมตตา ความกรุณาขึ้นในใจ และดึงด้านดีในตัวเราออกมา นำไปสู่การ
เปลี่ยนแปลงอย่างลึกซึ้งในตัวเรา ควบคู่ไปกับการแปรเปลี่ยนสัมพันธภาพกับผู้มาขอรับการปรึกษาให้เป็นไป
ในทางสร้างสรรค ์ 

นอกจากนี้จะทำให้พระสงฆ์สามารถนำองค์ความรู้ และทักษะดังกล่าวไปสู ่การใช้วัด และพื้นที่
ของสังฆะ เพื่อการสร้างเรียนรู้ และการสร้างสรรค์การแก้ปัญหาของญาติโยม ด้วยหลักธรรมของพระศาสดา 
และยังเป็นการสะท้อนหน้าที่ของคณะสงฆ์ให้เด่นชัดในฐานะผู้ทั้งพัฒนากาย ใจ และปัญญาของพุทธศาสนิกชน
โดยทั่วไป ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของชลวิทย์ เจียรจิตต์ (2563) ที่กล่าวว่า เป้าหมายสำคัญของการ
เชื่อมโยงหลักพุทธธรรมกับภาวะที่ผู้คนในสังคม โดยเฉพาะในด้านจิตใจ ภายใต้สถานการณ์ สภาพบังคับต่อ
การดำรงชีวิต ทั้งมิติทางเศรษฐกิจ มิติการ ทำงาน มิติความสัมพันธ์ทางสังคม ที่มีความเปลี่ยนแปลง จากการที่
ภาครัฐต้องป้องกันการขยายการแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 ได้ส่งผลต่อสภาพจิตใจให้กับผู้คนจำนวนมาก 
เผชิญกับภาวะความตึงเครียดหรือความกดดันในการดำเนินชีวิต ดังนั้นการส่งเสริมให้คณะสงฆ์หรือผู้คนใน
สังคมได้เรียนรู้ที่จะประยุกต์หลักพุทธธรรม ให้มีส่วนต่อการทำความเข้าใจสถานการณ์ความทุกข์ร้อนที่เกิดขึ้น 
หรือหลักพุทธธรรมที่อาจ นำไปสู่การดำเนินกิจกรรมเสียสละ แบ่งปันทรัพยากรให้แก่ ผู้คนที่ประสบความ
ยากลำบาก ก็ถือได้ว่ามีส่วนต่อการสร้างประโยชน์ให้เกิดข้ึนในสังคมได้เช่นกัน 

3. จากแนวคิดการถอดบทเรียน (After Action Review : AAR) ก่อนและหลังอบรมพระสงฆ์ดา้น
การให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา ผู้เข้าร่วมอบรมให้แนวคิดเป็นข้อมูลสําคัญอันแสดงถึงความต้องการของ
ผู้เข้ารับการอบรม สรุปในภาพรวม คือ มีประสิทธิภาพเหมาะสม หัวข้อน่าสนใจ แต่อยากให้มีการเพิ่มเวลา 
โดยเฉพาะการเพ่ิมเทคนิคการรับฟังให้มากขึ้น และอยากให้มีภาพหรือตัวอย่างของกระบวนการในการนำไปใช้
อย่างขั้นเป็นตอนเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติงานได้จริง  ซึ่งการปฏิบัติจากการอบรมถือเป็นส่วนหนึ่ งของการ
ประพฤติตามแนวทางคำสอนของพระพุทธองค์ (พระธรรมกิตดิวงศ ์(ทองต ีสุรเตโร ป.ธ.9, ราชบัณทิต). 2541) 
ที่ได้กล่าวว่า อุปนิสินนกถาแปลว่า “ถ้อยคำของผู้เข้าไปนั่งใกล้” หมายถึง การนั่งคุยสนทนาอย่างกันเอง
สอดแทรกหลักธรรมในการสนทนากับบุคคลผู้ไปมาหาสู่หรือการต้อนรับแขกผู้มาเยือนตามกาลเทศะ  ไม่เป็น
แบบแผนพิธีจะเรียกว่าจับเข่าคุย เป็นกันเองไม่มีการเตรียมตัวพูดกันว่าเป็นการเทศน์ธรรมาสน์เตี้ย  โดยที่
ผู้เข้าร่วมอบรมเห็นว่า หลักสูตรอาจมีการพัฒนาในแบบชุดรายวิชา หรือการพัฒนาในรูปแบบการพัฒนาทักษะ
ของการให้คำปรึกษาตามแนวคิดพุทธจิตวิทยา ขึ้นไปแบบระดับขั้นบันได กล่าวคือ จากการพัฒนาทักษะการ
ฟัง ไปสู่การพัฒนาทักษะการตั้งคำถามเบื้องต้นไปสู่การตั้งคำถามอย่างทรงพลังหรือการตั้งคำถามอย่าง
สร้างสรรค์เพื่อการแก้ไขปัญหาของญาติโยม หรือไปสู่การพัฒนาทักษะต่าง ๆ อื่น ๆ เพิ่มเติม นอกจากนี้ยังมี



162 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 9  No 2 February  2024 

    
 

 

ความเห็นในการให้มีการแสดงหรือการนำเสนอภาพของการนำทักษะต่าง ๆ ไปใช้ในการแก้ไขปัญหาของญาติ
โยมได้อย่างไร มีแนวทางอย่างไร เพื่อการประยุกต์ใช้ของพระที่เข้าอบรมให้สามารถเห็นกรณีตัวอย่างของการ
นำไปใช้ได้อย่างเป็นรูปธรรม เพื่อให้การดำเนินกิจกรรในโครงการพัฒนาระบบจัดการพื้นที่และเครือข่าย
องค์กรสุขภาวะตามแนวพระพุทธศาสนา โดยสถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย ร่วมกับสำนักงานกองทุนสนับสนุนการเสริมสร้างสุขภาพ (สสส.) ได้พัฒนากิจกรรมไปสู่ความยั่งยืนใน
อนาคต ทั้งในแง่ของการประยุกต์ใช้องค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนาเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะ และการพัฒนาเชิง
พื้นที่ที่สามารถสร้างเครือข่ายการเรียนรู้และพัฒนาสุขภาวะตามแนวพระพุทธศาสนาให้เกิดแก่คณะสงฆ์ และ
พุทธศาสนิกชน รวมทั้งผู้สนใจได้อย่างสมบูรณ์  

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะในการนำไปใช้    
1) การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมพระสงฆ์ ควรมีการเตรียมการในการคัดเลือกผู้เข้ารับการอบรมให้

สอดคล้องกับการวัตถุประสงค์การวิจัย กล่าวคือ ควรมีการกำหนดเกณฑ์ให้ชัดเจน เพื่อให้ได้ กลุ่มพระสงฆ์ที่
สามารถนำความรู้จากการอบรมไปใช้ปฏิบัติในสมณเพศต่อไปได้อย่างแท้จริง นอกจากนี้ควรมีการกำหนดแบบ
แผนหรือตัวอย่างการทดลองใช้ในพื้นที่ หรือสถานการณ์ต่าง ๆ เพื่อให้พระสงฆ์สามารถนำองค์ความรู้ไปใช้ได้
ตามข้ันตอน และสนองต่อการวิจัย  

2) การพัฒนาหลักสูตรการอบรมพระสงฆ์ด้านการให้คำปรึกษาแนวคิดพุทธจิตวิทยา สามารถประยุกต์
ให้พระสงฆ์ใช้ในการสนทนาธรรมกับญาติโยมได้ในทุกสถานการณ์ไม่จำเป็นต้องใช้ในการปฏิบัติปัญหา หรือ
แก้ไขปัญหาของญาติโยมเท่านั้น และควรพัฒนาทักษะด้านการตั้งคำถามให้เกิดขึ้นกับพระสงฆ์มากข้ึน เพ่ือเป็น
เครื่องมือในการสนทนา แก้ไข ปัญหาญาติโยม  

3) จากการวิจัยพบว่า วิทยากรหรือผู้ให้ข้อมูลด้านแนวคิดจิตวิทยาเชิงพุทธ ควรมีความเชี่ยวชาญใน
การสอนหรืออบรมกับพระสงฆ์ สามารถย่อยเนื ้อหาหลักธรรม และยกตัวอย่างเชิงพุทธศาสนาเพื ่อการ
ประยุกต์ใช้ได้อย่างแท้จริง นอกจากนี้ควรมีการเตรียมความพร้อมกับวิทยากรก่อนการอบรมทุกครั้ง  

ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป  
1) การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมพระสงฆ์ ควรมีระยะเวลาที่ใช้สําหรับการอบรมทั้งในภาคปฏิบัติและ

ภาคทฤษฎี และควรปรับให้เหมาะสมกับกิจกรรมตามแผนการจัดการเรียนรู้  รวมทั้งสถาบันสงฆ์ ควรนํา
หลักสูตรนี้ไปประยุกต์ใช้ให้เป็นหลักสูตรพื้นฐานของการอบรมพระสงฆ์  

2) การนำหลักสูตรฝึกอบรมพระสงฆ์ไปใช้ในการวิจัยครั้งต่อไป ควรมีการปรับแนวคิดหรือทักษะ
ทางด้านจิตวิทยาอ่ืน ๆ ให้เหมาะสมกับสถานการณ์ของสังคมในช่วงนั้น และสามารถให้พระสงฆ์นำองค์ความรู้
ไปใช้ได้อย่างมีประสิทธิภาพต่อไป  



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์ 2567 

163 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
เดวิด โบห์ม. (2554). ว่าด้วยสุนทรียสนทนา = On dialogue. (แปลโดย เพชรรัตน์ พงษ์เจริญสุข ). 

กรุงเทพมหานคร: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
ชลวิทย์ เจียรจิตต์. (2563). พุทธนววิถี (Buddhist New Normal): ระหว่างและหลังโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 

2019 (โควิด-19). นนทบุร:ี นิติธรรมการพิมพ์. 
ธีรวรรณ ธีรพงษ์. (2549). ผลของกลุ่มพัฒนาตนและการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธที่เน้นศีลและปัญญาต่อ

สัมพันธภาพการปรึกษาเชิงจิตวิทยาและผลต่อเนื่องของความพึงพอใจของผู้รับบริการ . วิทยานิพนธ์
ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต. คณะจิตวิทยา. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ประทีป พืชทองหลาง, พระบุญทรง ปุญฺญธโร และอาภากร ปัญโญ. (2561). กระบวนการและทักษะการ
ปรึกษาเชิงพุทธจิตวิทยา. วารสารปณิธาน: วารสารวิชาการด้านปรัชญาและศาสนา. 14 (1), 1 – 31.  

ประทีป พืชทองหลาง. (2556). รูปแบบการปรึกษาเชิงพุทธตามหลักกัลยาณมิตร. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
ดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมกิตดิวงศ์ (ทองตี สุรเตโร ป.ธ.9, ราชบัณทิต). (2541). พระสงฆ์กับกรมการศาสนา. ในกรมการศาสนา
สู่ทศวรรษแห่งการพัฒนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546).  สู่การศึกษาแนวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์องค์การรับส่งสินค้า
และพัสดุภัณฑ์ (ร.ส.พ.) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศูนย์คุณธรรม (องค์การมหาชน). (2566). คุณธรรมกับโลกยุคโกลาหล (MORAL WITH THE AGE OF 

CHAOS) รายงานสถานการณ์คุณธรรม ปี 2565. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์คุณธรรม (องค์การ
มหาชน). 

สุภาพร ประดับสมุทร. (2552). การเกิดปัญญาในกระบวนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแนวพุทธ. วิทยานิพนธ์
ศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาจิตวิทยา. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

อุมาภรณ์ สุขารมณ์. (2559). Resilience Quotient: RQ. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 4 (1), 209–
220. 

Issacs, T., Zara, C. and Herbert, G. with Coombs, S. and Smith, C. (2013). Key concept in 

educational assessment. Thousand Oaks. CA: SAGE 

John W. Best. (1981). Research in Education. 4 th ed. New Jersey: Prentice – Hall Inc.. 

Marquardt M.J. (2 0 0 2 ) .  Building the Learning Organization: Mastering the 5  Elements for 

Corporate Learning. Palo Alto: Davies-Black. 

 
 


