
กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Drums in Theravada Buddhism 

 
พระศักดิ์สกล สกฺกมหิทฺธิมลาวิโก (ผลสนอง), พระครูปริยัติพัฒนบัณฑิต, 

พระครูสุธีคัมภีรญาณ และ เพลิงสุริยเทพ รามางกูร ณ โคตะปุระ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Phra Saksakon Sakkamahiddhimlawiko (Phonsaṅan), 

Phrakru Pariyattiphatthanabundit, Phra Khru Sutheekampirayan  

and Plerng Suriyathep Ramangkun Na Kotapura 

Mahachulalongkorn Rajavidyalay University, Khon Kaen Campus 

Corresponding Author, Email: praewpanprajakko@gmail.com 

 
********* 

 

บทคัดย่อ* 

บทความนี้ศึกษาเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา แนวคิด และความเชื่อเรื่องกลองในพระพุทธศาสนาเถร
วาทสู่ความเชื่อของชาวลาว ซึ่งกลองในพระพุทธศาสนาใช้เสียงเป็นสิ่งสื่อสัญลักษณ์ การตีกลองเป็นกิจกรรม
สำคัญในสมัยพุทธกาล กลองในพระไตรปิฎกและสมัยพุทธกาลมีหลายชนิด โดยจำแนกตามขนาดและชื่อ
เฉพาะ อีกทั้งยังเป็นเครื่องดนตรีในโลกสวรรค์ด้วย กลองในพระพุทธศาสนามีบทบาทเกี่ยวข้องกับการบำเพ็ญ
บารมีของพระโพธิสัตว์ เรื่องราวของอดีตพุทธเจ้า อดีตชาติของพระพุทธเจ้าและพระสาวก การละเล่นตีกลอง
ถือเป็นปฏิปักษ์ต่อสมณเพศ และมักเกี่ยวข้องกับพระวินัยบัญญัติของพระสงฆ์ กลองถูกใช้ เป็นสัญลักษณ์ของ
การประกาศชัยชนะ ใช้เป็นเคร ื ่องหมายการประกาศธรรม ถูกนำมาอุปมากับหลักธรรมคำสอนใน
พระพุทธศาสนา สัมพันธ์กับแนวคิดเรื่องอานิสงส์ของกุศลธรรม และคุณวิเศษในพระพุทธศาสนา ความสำคัญ
ของกลองถูกกล่าวถึงในคัมภีร์ชาดกจำนวนมาก อีกทั้งมีความสัมพันธ์กับเหตุการณ์พุทธปรินิพพาน และการ
ปลงอายุสังขารของพระพุทธเจ้าอีกหลายตอน พระพุทธศาสนาของชาวลาวมีอัตลักษณ์และเอกลักษณ์พิเศษ 
เนื่องจากมีการผสมกับคติความเชื่อดั้งเดิมของชาวลาว รวมทั้งผสมกับความเชื่อทางพระพุทธศาสนาแบบ
มหายาน กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาทของชาวลาว ถูกนำมาเป็นสัญลักษณ์ทางธรรม เสียงกลองถูกใช้ใน
การสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา เป็นเสียงแห่งการประกาศธรรม การแสดงธรรม และเป็นเสียงแห่งตัวแทน
ของพุทธวจนะ ชาวลาวให้ความสำคัญกับเรื่องอานิสงส์การสร้างกลองและหอกลอง โดยมีจุดหมายสูงสุด คือ 
พระนิพพาน กลองเป็นเครื่องหมายการร่วมศรัทธาระหว่างพุทธศาสนิกชนลาวและชุมชนลาว โดยมีวัดเป็น
ศูนย์กลาง กลองถูกใช้ตีเป็นสัญญาณ เพื่อบอกเวลาในการทำบุญและสร้างกุศลกรรม เป็นเครื่องตักเตือนศา
สนิกชนไม่ให้หลงลืมการทำบุญให้ทาน เป็นเครื่องดนตรีที่ผูกพันกับฮีดคองประเพณีของชาวลาว รวมถึงใช้
ประโคมในพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาและเทศกาลงานบุญ เสียงกลองลาวช่วยลดความตึงเครียดในการ

                                                           
* วันที่รับบทความ : 26 มิถุนายน 2566; วันแก้ไขบทความ 7 กันยายน 2566; วันตอบรับบทความ : 8 กันยายน 2566 
   Received: June 26, 2023; Revised: , September 7, 2023; Accepted: , September 8, 2023 



768 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

ปฏิบัติธรรม ซึ่งสอดคล้องกับลักษณะนิสัยเฉพาะของชาวลาว นอกจากนี้เรื ่องราวของกลองยังถูกผูกให้
เกี่ยวข้องกับบุคคลสมัยพุทธกาล ผูกโยงกับพระพุทธเจ้า แสดงบทบาททั้งทางโลกและทางธรรม อีกทั้งเป็น
เครื่องมือในการเข้าถึงคำสอนทางพระพุทธศาสนา และการระลึกถึงคำสอนของพระพุทธเจ้า 

ค าส าคัญ:  กลอง; พระพุทธศาสนา; พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
Abstracts 

This article studies the history, concepts and beliefs about drums in Theravada 

Buddhism to the beliefs of the Laos people. which drums in Buddhism use sound as a symbolic 

medium. Drumming is an important activity in the Buddhist era. There are many types of drum 

in Tripitaka and Buddha era. Classified by size and unique name and is also a musical 

instrument in the paradise world. Drumming in Buddhism has a role associated with the acts 

of Bodhisattva, the story of the former Buddha, the past life of the Buddha and the disciples. 

Drumming is a form of antagonism to clergy and is often related to the discipline and discipline 

of monks. The drum is used as a symbol of victory announcement, used as a preaching symbol, 

was brought to be a metaphor for the teachings of Buddhism, relate to the concept of virtue of 

charity and magicians in Buddhism. The importance of drums is mentioned in many Jataka 

texts. Also related to the event of Buddhist nirvana and several episodes of the Lord Buddha's 

expulsion. Buddhism of Laos people has a unique identity and identity. Due to being mixed 

with the traditional beliefs of the Laos people and mixing with Mahayana Buddhism beliefs. 

Drum in Theravada Buddhism of Laos was taken as a religious symbol. The drum sounds were 

used in the inheritance of Buddhism, is the sound of the preaching, the dharma talk and the 

voice of the Buddha's word. Laos people pay attention to the merit of drum and drum making 

which has the highest goal is Nirvana. Drum is a symbol of faith between the Laos Buddhists 

and the Laos community with a temple as the center. The drum is used as a beacon to tell the 

time of making merit and creating merit, is a warning to the people not to forget the merit of 

giving alms, is a musical instrument that ties with the HeedKhong and tradition of Laos, used 

fanfare in Buddhist rituals and merit festivals. The sound of the Lao drum helps to reduce the 

tension in Dharma practice which is in line with the characteristics of Laos people. In addition, 

the story of the drums is tied to the era of the Buddha, tied to the Lord Buddha, showing both 

worldly and religious roles. Also, a tool to access Buddhist teachings and recalling the 

teachings of the Lord Buddha. 

Keywords: Drums; Buddhism; Theravada Buddhism 

 

 

 

 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 11 ประจ าเดือนพฤศจิกายน 2566 

769 

 

 

บทน า 

การรับรู้และความซาบซึ้งในสุนทรียะทางเสียงหรือโสตวิญญาณ ทำให้เกิดการถ่ายทอดองค์ความรู้และ
ภูมิปัญญาท้องถิ่น ในการนำวัสดุธรรมชาติมาประดิษฐ์เครื่องดนตรีที่บรรเลงหลายลักษณะ ทั้งบรรเลงเดี่ยว 
รวมวง ประกอบการขับร้อง หรือประกอบการแสดง พระพุทธศาสนากล่าวถึงความสำคัญของดนตรีหลายแห่ง 
ดังพระสุตตันตปิฎก วิชยาสูตร ว่าด้วยวิชยาภิกษุณี ที่กล่าวถึงการชักชวนกันร่วมบรรเลงดนตรีเครื่องห้าเพื่อ
ความสำราญ นักดนตรีวิทยาบางกลุ่มเชื่อว่า เครื่องตีมีมาก่อนเครื่องดีด สี เป่า และเป่า-ดูด เนื่องจากกลองเป็น
เครื่องตี สันนิษฐานว่า เป็นเครื่องดนตรีกลุ่มแรกของมนุษย์ด้วย กลองจึงมีมาตั้งแต่บรรพกาลก่อนพุทธกาล ชน
พื้นเมืองนิยมเล่นดนตรีโดยมีกลองเป็นองค์ประกอบ กลองในพระพุทธศาสนาภาษาบาลีมีศัพท์ว่า เภรี พระ
สุตตันตปิฎก ทกรักขสชาดก กล่าวถึงนักบวชชื่อ เภรีปริพาชิกา ซึ่งหมายถึงกลอง กลองไม่ได้มีเฉพาะในอินเดีย
ที่เป็นแหล่งกำเนิดพระพุทธศาสนา แต่เป็นเครื่องดนตรีทั่วโลก อุษาคเนย์มีกลองเป็นองค์ประกอบสำคัญของ
ดนตรี มีชื่อและลักษณะเฉพาะแตกต่างกัน กลองไม่เพียงแต่เป็นเครื่องดนตรีเพื่อละเล่น แต่ยังเป็นส่วนหนึ่ง
ของศาสนพิธีในบางชาติพันธุ ์ กลองของชาติพันธุ ์ลาวในอารยธรรมลุ ่มน้ำของ (แม่น้ำโขง) สำคัญทั้งใน
วัฒนธรรมหมอลำ-หมอแคน เจรียง-กันตรึม และเพลงโคราช โบราณวัตถุที่แสดงต้นกำเนิดกลองลาว และ
สะท้อนความสัมพันธ์เรื ่องกลองกับความเชื่อในศาสนาและลัทธิดั ้งเดิมของลาวมากที่สุด  คือ ตั่งเจืองใน
วัฒนธรรมหินตั้ง ซึ่งเป็นอารยธรรมยุคก่อนประวัติศาสตร์ของลาวที่สร้างจากหินคล้ายไข่ ด้านหน้าเป็นจอม
คล้ายดวงอาทิตย์รัศมีแฉกที่อาจเป็นรูปขวัญในศาสนาผีแถน สะท้อนความเชื่อเกี่ยวกับฤดูกาลธรรมชาติและ
การนับถือพระอาทิตย์ในฐานะเทพเจ้าระดับสูง นอกจากนี้ยังปรากฏรูปสัตว์จำพวกกบ ชี้ถึงความเชื่อเรื่องพระ
ยาคันคากในวรรณกรรมศาสนาสมัยประวัติศาสตร์ และความเชื่อเรื่องกบกินเดือนในมุขปาฐะลาวบนหน้าตั่ง
ด้วย สันนิษฐานว่า มีอายุราว ๔๐๐ ปีก่อนคริสตกาล พบครั้งแรก ค.ศ. ๑๙๘๓ ในภูเขาแขวงหลวงพระบาง 
ปัจจุบันเก็บรักษาที่พิพิธภัณฑสถานประจำแขวงหลวงพระบาง มีอายุร่วมสมัยหรือแสดงรอยต่ออารยธรรมลาว
ยุคก่อนประวัติศาสตร์ ร่วมกับฮูบแต้มผนังถ้ำหรือผาแต้มที่อุบลราชธานี และท่งไหหิน (ทุ่งไหหิน) แขวงเซียง
ขวาง (เชียงขวาง) ตั่งเจืองยุคหินอาจเป็นต้นกำเนิดกลองมะหอระทึก (มโหระทึก) ลาวยุคโลหะ และวัฒนธรรม
ใกล้เคียงในอุษาคเนย์ เนื่องจากสัญลักษณ์บนหน้าตั่งปรากฏลวดลายเดียวกับหน้ากลองมะหอระทึก มะหอ
ระทึกขนาดใหญ่ที่สุดในลาวอีสานและไทยพบที่อำเภอดอนตาล จังหวัดมุกดาหาร ปัจจุบันอาจเป็นชิ้นที่พบใน
อำเภอคำชะอี มะหอระทึกเป็นเครื่องดนตรีศักดิ์สิทธิ์ที่ประโคมสืบมาไม่ขาดสาย ปัจจุบันพระราชพิธีไทยใช้
ร่วมกับกลองชนะและบัณเฑาะว์ เช่นเดียวกับราชสำนักลาวก่อนเปลี่ยนการปกครอง กลองของชาวลาวใช้ใน
ราชสำนักโบราณและระดับชาวบ้าน โดยราชสำนักใช้บรรเลงประกอบมโหรี เพ่ือแสดงละครโขนหรือโขนพะลัก
พะลาม ซึ่งเป็นวรรณคดีชาดกสำคัญในพระพุทธศาสนาที่อธิบายกำเนิดนครหลวงเวียงจันทน์ รวมถึงใช้เสพใน
วงมโหรี กลองลาวอาจสัมพันธ์กับกลองอินเดีย รูปแบบกลองอินเดียผสมเขมรโบราณเชื่อมโยงกับกลองของชาว
ลาว ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดูตอนเหนืออนุทวีป ใช้กลองสองหน้าขนาดเล็กและใหญ่ตีบูชาพระผู้เป็นเจ้า



770 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

เรียกว่า Phurpa คติดังกล่าวมีอิทธิพลต่อพระพุทธศาสนาตันตระหรือวัชรยาน ซึ่งเคยมีอิทธิพลในดินแดนสอง
ฝั่งโขงหลังอาณาจักรสีโคดตะบอง (ศรีโคตรบูร) เสื่อมอำนาจลง และสมัยอาณาจักรเจนละในราวพุทธศตวรรษ
ที่ ๑๐-๑๒ พร้อมส่งอิทธิพลถึงปัจจุบันผ่านทางความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์ของลาว ซึ่งเป็นที่น่าสงสัยว่า กลองใน
พระพุทธศาสนาของชาวลาว อาจสืบทอดและเก่ียวข้องกับความเชื่อในนิกายตันตระด้วย 

แม้เสียงกลองเป็นปฏิปักษ์ต่อวัตรปฏิบัติของพระพุทธเจ้า ดังพระสุตตันตปิฎก พรหมชาลสูตร ความว่า 
“…พระสมณโคดมทรงเว้นขาดจากการฟ้อนรำ ขับร้อง ประโคมดนตรี และดูการละเล่นที่เป็นข้าศึกแก่กุศล…”
แต่กลองในพระพุทธศาสนาของชาวลาว กลับใช้วิธีหลีกเลี่ยงการบรรเลงแล้วผูกโยงคติไสยศาสตร์กับความเป็น
สิริมงคล ซึ่งไม่มีในพระพุทธศาสนาแบบไทย และเป็นความเชื่อเฉพาะเรื่องกลองของพระพุทธศาสนาในลาว
สองฝั่งโขง ด้วยเหตุนี้คติเรื ่องกลองและดนตรีในพระไตรปิฎกจึงขัดแย้งกับพระพุทธศาสนาท้องถิ่นหลาย
ประการ แม้พระวินัยปิฎก เรื่องพระฉัพพัคคีย์ดูมหรสพ พระพุทธเจ้าจะรับสั่งว่า “…ภิกษุไม่พึงไปดูการฟ้อนรำ 
การขับร้อง หรือการบรรเลงดนตรี รูปใดไปดู ต้องอาบัติทุกกฏ” เสมือนสั่งให้ภิกษุห่างวัตถุต้นกำเนิดเสียงดนตรี
ที่เป็นปฏิปักษ์ต่อสมณเพศ แต่คติพระพุทธศาสนาลาวกลับสนับสนุนให้บรรเลงดนตรีถวายพระสงฆ์ สร้างกลอง
ถวายวัด พร้อมแสดงอานิสงส์อันยิ่งใหญ่ของการสร้างหอกลองหรือหอนันทเภรี ดังหลักฐานในคัมภีร์ใบลาน
เรื่องสลองหอกอง (ฉลองหอกลอง) ว่า “…โมคฺคลาน ดูฮาโมคคลา โยปุคฺคโล อันว่าบุคละผู้ใดมีใจใสสัทธา อา
การยิ ได้กะทำส้างแปงยังหอนันทเภนีตีบูซาแก้วทั้ง ๓ ดังนั้น โสปุคฺคโล อันว่าบุคละผู้นั้น ซาโต เกิดมา มหิทธิ
โก มีอิทธิริทธี อันว่า มหานุภาโว มีอานุภาบอันมาก มหาปโญ มีประยาอันมาก อาดเพื่อจักตัดเสียยังคำสลั่ง
สงกาแห่งคนทั้งหลาย ภาคยะวณฺโณ รุปฺปสมฺปโน อันประกอบด้วยฮูปสมตระนมพันวัณณะเนื้อตนอันงาม ปิ
โยมนาโป เป็นที่ฮักถูกเนื้อเพิงใจแก่คนทั้งหลายทุกซาตติกำเนิดเกิดมา สพฺพโลคาปิ แม่นว่าพระยาดทั้งหลาย
ทั้งมวร นอุปฺปซนฺติ ก็บ่เกิดมีในเนื้อตนแห่งบุคละผู้นั้นแล ประกาน ๑ แม่นว่าบุคละผู้นั้นยังอยู่ในมนุสสโลก
เมืองคน ไป่ได้จุตติจากพากกายขันแห่งตนดังนั้น ทิพฺพปาสาทฺโธ อันว่าปราสาสทิพ อุฐาหิสุ ก็ตั้งอยู่ ตาวติงสา
ภวเน ในซั้นฟ้าตาวติงสา ถ่าบุคละผู้นั้นแท้ดีหลีแล…” การตีกลองผูกพันกับขบวนแห่ สมโภช และงานบุญใน
พระพุทธศาสนา วัดของชาวลาวทั้งในเมืองและชนบทจึงปรากฏหอกลองหรือหอโปง (ระฆังไม้) อยู่ทั่วไป เสียง
กลองเป็นหนึ่งในเสียงดนตรีลาวที่ปลุกจิตวิญญาณของชนชาติ และบ่งบอกอัตลักษณ์ของลาวได้เป็นอย่างดี 
กลองในภูมิภาคลุ่มน้ำโขงสัมพันธ์แนบแน่นกับชาวลาว มีอิทธิพลและความสำคัญต่อวิถีชีวิตที่สัมพันธ์กับความ
เชื่อของพระพุทธศาสนาในท้องถิ่น โดยเฉพาะเรื่องอานิสงส์ งานบุญ งานมงคล ซึ่งแตกต่างกับเนื้อหาใน
พระไตรปิฎกดังจะกล่าวต่อไป 

 
 
 
 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 11 ประจ าเดือนพฤศจิกายน 2566 

771 

 

 

กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

พัฒนาการของกลองกับความเชื่อทางศาสนามีมาก่อนพุทธกาล พระไตรปิฎกกล่าวถึงกลองหลายแห่ง 
ทั้งก่อนและร่วมสมัยพุทธกาล พระสุตตันตปิฎก โตเทยยเถราปทาน กล่าวถึงทหารที่ร่าเริงด้วยเสียงสังข์และ
กลอง กลองจึงใช้ในการทหารหรือการปกครองผ่านงานรื่นเริงตั้งแต่ก่อนพุทธกาลแล้ว ส่วนพระวินัยปิ ฎก 
ทีฆาวุวัตถุ กลองถูกใช้ตีก่อนการประหารชีวิตกษัตริย์กับมเหสี  กลองในสมัยพุทธกาลยังเกี่ยวข้องกับวินัย
บัญญัติหลายแห่ง พระสุตตันตปิฎก สามัญญผลสูตรชี้ว่า กลองเป็นเครื่องตีเพื่อรื่นเริง ภิกษุต้องเว้นจากการดู 
เนื่องจากเป็นข้าศึกต่อกุศล การดูการละเล่นตีกลองคงเป็นกิจของฆราวาส ไม่ใช่กิจสมณะ พระพุทธเจ้าจึง
บัญญัติไว้ ส่วนพระสุตตันตปิฎก ทันตภูมิสูตร กล่าวถึงกลองที่ประโคมยามทำศึกและฝึกช้าง มี ๓ ชนิด คือ 
กลองศึก มโหระทึก และกลองเล็ก กลองในสมัยพุทธกาลและก่อนพุทธกาลจึงมีความสำคัญหลายสถานะ ทั้งใช้
ประโคมเพื่อความบันเทิง ประกาศข่าว ใช้ในการสงครามและฝึกสัตว์เพื่อการสงคราม เรื ่องราวของกลอง
ปรากฏทั้งพระพุทธเจ้าตรัสโดยตรงและสาวกกล่าวไว้ กรณีตรัสเองมักนำกลองมาเป็นองค์ประกอบของเนื้อหา 
เพื ่อเปรียบเทียบกับหลักธรรมคำสอน การละเล่นตีกลองจึงมีความสำคัญมากในสมัยพุทธกาล ขณะที ่
พระพุทธศาสนาถือเป็นกิจกรรมที่ไม่ควรแก่สมณสารูป หากภิกษุไปชมถือว่า ผิดพระวินัย แต่ไม่ร้ายแรงถึง
ปาราชิก แม้ไม่ชี้ชัดว่ากลองชนิดใดนิยมเล่นสมัยพุทธกาล แต่คงหมายรวมถึงกลองทุกชนิด ยกเว้นการตีกลองที่
ไม่ได้เป็นไปเพื่อความรื่นเริง หากภิกษุอยู่ในสถานการณ์ดังกล่าว อาจไม่ถือเป็นอาบัติหรือผิดต่อพระวินัย โดย
พระพุทธเจ้าตรัสห้ามภิกษุฟ้อน ขับร้อง ประโคมดนตรี ดูมหรสพ และการเล่นตีกลอง ขณะที่พระสุตตันตปิฎก 
อธิบายสารีปุตตสูตร พระพุทธเจ้าตรัสเรียกการเล่นตีกลองว่าอโคจร ซึ่งภิกษุไม่ควรขวนขวายไปดูเช่นกัน กลอง
สำคัญในสมัยพุทธกาลและก่อนพุทธกาล ซึ่งพระไตรปิฎกมักเรียกพร้อมกันร่วมกับกลองชนิดอ่ืน คือ บัณเฑาะว์
และมโหระทึก ที่ใช้คู่กันกับกลองศึกในการสงครามและใช้ฝึกช้างศึก ทั้งเป็นกลองในพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์เกี่ยวกับ
การปกครอง เพ่ือความเป็นสิริมงคลและชัยชนะ รวมถึงเป็นเครื่องบอกสัญญาณบ้านเมือง กลองทั้ง ๒ ชนิด ไม่
เพียงใช้บนโลกมนุษย์ แต่ยังปรากฏในวิมานของเทวดาที่ทำบุญไว้มาก สอดคล้องกับคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์
เกี่ยวกับกลองในคัมภีร์พระพุทธศาสนาท้องถิ่นของลาวประเภทคัมภีร์สลอง คือ สลองเครื่องเสบและสลอง
หอกลอง แต่เนื้อความยังไม่ตรงกันมากนัก กลอง ๒ ชนิดที่ปรากฏในทิพยโลกนี้ ยังถูกกล่าวถึงในพุทธประวัติ
ตอนตรัสรู้ด้วย ในพระสุตตันตปิฎก มหากัปปินเถราปทาน เสียงกลองมโหระทึกถูกเปรียบเทียบกับพระสุรเสียง
ของพระปทุมุตตระอดีตพุทธเจ้า มโหระทึกจึงเป็นเสียงกลองศักดิ์สิทธิ์ในพระพุทธศาสนา ความเชื่อท้องถิ่นจึง
นิยมใช้มโหระทึกประกอบพิธีกรรม มโหระทึกเปรียบดั่งเสียงพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้า เพื่อสั่งสอนสัตว์
โลกให้พ้นทุกข์อันเป็นเป้าหมายสูงสุด 

 



772 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

กลองซึ่งเป็นดนตรีพื้นเมืองท้องถิ่นมาตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์ในประเทศสสป.ลาวและภาคอีสาน
ของไทย ถูกจัดให้สัมพันธ์กับพระพุทธศาสนาในหลากหลายมิติ  กลองของชาวลาวนอกจากใช้ในพิธีกรรม
ศาสนายังใช้ประโยชน์ด้านอื่นด้วย โดยเฉพาะการประโคมทางโลกเพื่อความรื่นเริง แต่เนื้อหากลับปรากฏใน
วรรณคดีพระพุทธศาสนา ดังชาดกลาวเรื่องท้าวก่ำกาดำ ว่า “เขาก็ตีต่อยต้องตีต่อยนำกลอง” และเรื่องกาละ
เกดว่า “ฟังยินเค็ง ๆ ก้องกองคัวคอนคั่งพุ้นเยอ” หรือเรื่องสังสินไซว่า “ฟังยินถะหวินค้องกองยามเค้าคื่น” 
กลองของชาวลาวจึงทำหน้าที่ในสังคมทั้งด้านศาสนา การเมือง และจารีตประเพณีที่แสดงผ่านเสียงกลอง ซึ่งมี
ลักษณะพิเศษต่างจากเครื่องดนตรีประเภทตีที่เป็นโลหะชนิดอื่น คือ มีเสียงทุ้ม หนัก และแผ่กังวาน ส่วนอุรังค
ธาตุซึ่งเป็นคัมภีร์พระพุทธศาสนาประเภทพุทธตำนานของลุ่มน้ำโขง กล่าวถึงการตีกลองเพื่อบอกยามกองเดิก
หรือเวลาข้อนแจ้งมาแต่สมัยสีโคดตะบอง หลังสร้างอูบมุงภูกำพร้าหรือพระธาตุพนมเสร็จ ความว่า “เดือน ๑๒ 
เพิง (เพ็ง) วัน ๓ ยามตุดตั้ง เมื่อค่ำวิสุกัมมเทวบุดฮอดภูกำพร้า ได้ควัดลายฮูปทั้งหลาย กองเด็ก (กลองเดิก) ก็
แล้วบรบวรหั้นแล” ซึ่งหมายความว่า ช่วงหัวค่ำ (หกโมงเย็นถึงทุ่มครึ่ง) ของวันอังคาร ขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๑๒ วิ
สุกัมมเทวบุตรมาที่ภูกำพร้าเพื่อเนรมิตลวดลายอูบมุงเมื่อแรกสร้างให้วิจิตรพิสดาร จนแล้วเสร็จบริบูรณ์พร้อม
กับเสียงกลองดึกที่บรรเลงขึ้นช่วงตีสี่ เนื้อหาดังกล่าวแสดงถึงคุณค่าและความสำคัญของพระธาตุพนมในฐานะ
ที่มีความงดงามเป็นพิเศษ เนื่องจากเป็นฝีมือของเทพบุตร ซึ่งใช้เวลาเนรมิตลวดลายตั้งแต่หัวค่ำจนถึงรุ่งสาง 
อย่างไรก็ตาม กลองของลาวกับไทยนั้นมีข้อแตกต่างกัน แม้กลองชนิดเดียวกัน ชื่อคล้ายกัน แต่ก็มีความหมาย 
คำอธิบาย และรายละเอียดต่างกัน คงเนื่องจากวัฒนธรรมกลองของลาวเข้ามามีอิทธิพลต่อไทยสยาม หรือไทย
สยามอาจรับแนวคิดและอิทธิพลกลองแต่ละชนิดของลาวไปค่อนข้างมาก โดยเฉพาะกลองยาว กลองเพล และ
มโหระทึกนั้นเป็นตัวอย่างที่ชัดเจน ทั้งนี้คงเนื่องจากชาวลาวฝั่งขวาแม่น้ำโขงเป็นประชากรส่วนใหญ่ของไทย 
และเป็นชาติพันธุ์ที่ยังยึดมั่นในวัฒนธรรมเดิมของตน เมื่ออพยพเข้าสู่ภาคกลางของไทย ได้นำวัฒนธรรมและ
เครื่องดนตรีของตนไปใช้ด้วย ขณะเดียวกันกลองของลาวก็ยังไม่ละทิ้งการบรรเลง ไม่ว่าพิธีกรรมทางโลกและ
ทางธรรมหรือควบคู่กัน พิธีกรรมศาสนาที่เกี่ยวกับกลองของลาว ไม่ได้มีรากฐานเฉพาะจากพระพุทธศาสนา แต่
มีคติศาสนาผีผสม ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของพระพุทธศาสนาแบบลาว ต่างจากทัศนะของพระพุทธศาสนาไทย
สยามที่มองว่า พระพุทธศาสนาลาวเป็นแบบชาวบ้าน พระพุทธศาสนาแบบลาวคงมีรากฐานมาจากการนับถือ
พระพุทธศาสนาคนละนิกายกับสยาม และเอกลักษณ์ของพระพุทธศาสนาแบบลาวนี้ สามารถแสดงออกโดย
ผ่านคติความเชื่อเรื่องกลองได้อย่างชัดเจน 

การตีกลองจึงสัมพันธ์กับคติพระพุทธศาสนาและวิถีชีวิตพระสงฆ์ หลักฐานจากคัมภีร์ใบลานลาว
จำนวนมากกล่าวถึงการสร้างกลอง หอกลอง และอานิสงส์การถวายกลองในพระพุทธศาสนาว่ามีอานิสงส์มาก 
แต่น้อยกว่าฆ้องและระฆัง คงเนื่องจากฆ้องและระฆังเป็นโลหะ ขณะท่ีกลองเป็นไม้และหนัง อาจผุพังเร็วกว่าและ
อายุการใช้งานก็น้อยกว่าด้วย ดังนิทานทางพระพุทธศาสนาเรื ่องพระยาพิมพิสารว่า “สร้างฆ้องได้บุญ ๑๓ พัน 
สร้างระฆังได้บุญ ๑๒ พัน สร้างกลองได้บุญ ๙ พัน” สันนิษฐานว่า เหตุที่ฆ้องมีอานิสงส์มากกว่าระฆัง เนื่องจาก



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 11 ประจ าเดือนพฤศจิกายน 2566 

773 

 

 

ประกอบเป็นฆ้องวงตีบรรเลงเป็นทำนองได้ ส่วนระฆังตีเป็นทำนองไม่ได้ ท้ังยังมีน้ำหนักมากยากต่อการเคลื่อนย้าย 
และเหตุท่ีระฆังมีอานิสงส์มากกว่ากลองก็เนื่องจากเหตุผลข้างต้น อีกท้ังเสียงระฆังใสกังวานกว่ากลองก็อาจเป็นได้ 
นอกจากนี้ยังมีกลองสำคัญที่มีบทบาทต่อความเชื่อและวรรณกรรมของลาวสองฝั่งโขง คือ กลองหมากแข้ง 
กลองไม้ขนาดใหญ่ในวรรณกรรมประเภทพุทธตำนาน ตำนานบ้านเมือง และวรรณกรรมประวัติศาสตร์
การเมืองเรื่องท้าวเหลาคำ เนื้อหากล่าวถึงประวัติศาสตร์ลาว โดยมุ่งเน้นการรักชาติ การกอบกู้เอกราชจาก
สยาม และแสดงความรุ่งเรืองของนครหลวงเวียงจันทน์ที่ถูกสยามทำลาย โดยมีกลองหมากแข้งเป็นวัตถุ
ศักดิ์สิทธิ์ และเป็นของสิริมงคลคู่บ้านคู่เมืองหรือของคูนเมืองของลาวมาแต่โบราณ กลองหมากแข้งถูกใช้เป็น
นิมิตการตั้งชื่อราชธานีลาวในอนาคตตามพุทธทำนาย โดยเป็นสร้อยนามของเมืองซายพองว่า เมืองซายพอง
กองหมากเวียงจันทน์ กลองหมากแข้งเป็นของคู่บ้านคู่เมืองร่วมกับพระแก้วมรกต ช้างเผือกงานิล และรูพระยา
นาค คนลาวโบราณเชื่อว่า กองหมากแข้งตีเรียกพระยานาคขึ้นมาช่วยทำศึกได้ ส่งผลให้ทัพลาวชนะทุกครั้งเมื่อ
ทำสงครามกับสยาม การปล้นกลองหมากแข้งไปนั้นวรรณกรรมชี้ว่า สยามไม่เพียงได้กลองหมากแข้ง แต่ยังได้
คำสาปแช่งติดไปด้วย คราวใดที่กรุงเทพเกิดภัยพิบัติและความวุ่นวายทางการเมือง คงมีสาเหตุจากคำสาปแช่ง 
เหตุการณ์นี้สะท้อนโลกทัศน์ของลาวที่มีต่อนิสัยใจคอสยามว่า เป็นชาติที่ ละโมบไร้สัจจะ ผู้แต่งยังแฝงนัย
ทางการเมือง เพื่อปลูกฝังอนุชนลาวรุ่นหลังให้พร้อมใจกันแย่งชิงกลองหมากแข้งและของมีค่า ตลอดจนกอบกู้
เอกราชชาติลาวกลับคืน ความคิดนี้ได้กลายเป็นมูนเซื้อ (มูลเชื้อ) เพื่อสานต่อเจตนารมณ์บรรพชน ซึ่งตกทอด
มาถึงลูกหลานลาวสองฝั่งโขงจนถึงปัจจุบัน กลองหมากแข้งเป็นสัญลักษณ์ทางจิตวิญญาณ แสดงถึงความ
สามัคคี การมีจิตสำนึกร่วม และการปลูกฝังจิตใจรักชาติเชื้อเผ่าพันธุ์ ดังเนื้อหาตอนหนึ่งว่า “อ้ายจักขอสั่งน้อง
สาก่อนสองที่ ให้เจ้าจำของเฮาเครื่องเวียงคูณแก้ว บาดเจ้าได้ลูกแล้วให้สั่งสอนเขา ให้เขาพิเอาแท้ของเวียงสาม
อย่าง มีทั้งองค์พระแก้วทั้งซ้างและกลอง อันหนึ่งให้เขาเอากันสร้างครองเมืองนำเพิ่น ให้เขาพิแอบเข้าดีแท้ซู่
คนแท้เนอ ให้เขาเลวกรุงกว้างเพลงให้ดับหน่อ อย่าให้มีอยู่สร้างกรุงกว้างดั่งเวียงนี้ท้อน” ชาวลาวไม่เคยลืม
เหตุการณ์นี้ อนุชนลาวยังคงสืบทอดอุดมการณ์กอบกู้แผ่นดินคืน อีกทั้งกลายเป็นความขัดแย้งระดับประเทศ
ทุกสมัย กลองหมากแข้งเป็นสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์รวมจิตวิญญาณคู่กับพระแก้วมรกต เพื่อต่อต้านอำนาจสยาม 
และยังใช้สร้างจิตสำนึกเรื่องการเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันของชาวลาวด้วย 
 

ความส าคัญของกลองในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
กลองยุคพุทธกาลมีความสำคัญทั้งแง่ความเชื่อและการให้ความบันเทิง กลองไม่ได้ตอบสนองความ

ต้องการทางสุนทรียะของมนุษย์เท่านั้น ในมิติความเชื่อกลองสำคัญหลายแง่มุม พระพุทธศาสนามีหลักเข้าถึง
เป้าหมายด้วยการปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐานที่ไม่ได้เน้นเพียงศรัทธา ท่าทีต่อกลองซึ ่งเป็นเครื ่องดนตรี 
การละเล่น และเครื่องประกอบความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม จึงต่างจากศาสนาพระเวทและศาสนาพราหมณ์-
ฮินดู ความสำคัญของกลองไม่ใช่ตัวนำศาสนา แต่เป็นเครื่องมือและอุบายเข้าถึงธรรม หลังพุทธปรินิพพาน



774 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

ประเทศที่รับพระพุทธศาสนาเดิมมีการละเล่นและมีกลองเป็นองค์ประกอบสำคัญของวัฒนธรรมดนตรี 
ประกอบกับฐานความเชื ่อเดิม เช่น พิธีกรรมดั้งเดิมและประเพณีท้องถิ่น กลองจึงมีความสำคัญต่อจารีต
ประเพณี ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งในการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์และการปฏิบัติตามหลักศาสนา ท่าทีของพระพุทธเจ้า
ไม่ได้จำกัดเฉพาะเชิงบวกหรือลบ กลองเป็นเครื่องดนตรีพ้ืนฐานในการละเล่นและแสดงกิจกรรมสำคัญของชีวิต
มนุษย์ สำคัญต่อกิจกรรมสังคมและการจัดระเบียบชุมชนอย่างมาก กลองในพระไตรปิฎกแสดงสัญลักษณ์ร่วม
ของชุมชน เมื่อมีเหตุการณ์สำคัญเสียงกลองเป็นสัญลักษณ์ความร่าเริง ความสำคัญของกลองจึงเป็นสัญลักษณ์
เชิงบวก บางสถานการณ์กลองเป็นสัญลักษณ์ในพิธีกรรมเชิงลบ เช่น การตีกลองสัญญาณก่อนการประหารชีวิต 
กลองในมิติทางประวัติศาสตร์ร่วมสมัยกับพระพุทธเจ้าจึงเกี่ยวข้องกับพุทธประวัติ และเป็นเครื่องมือสำคัญ
แสดงเหตุการณ์ในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาอย่างน้อย ๒ เหตุการณ ์ใน ๓ ความหมาย คือ 

๑) ความหมายเชิงบวก กลองเป็นเครื่องดนตรีและการละเล่นของคนในสมัยนั้น ไม่ได้มีความหมาย
เชิงบวกหรือลบ แต่เมื่อโยงกับพระพุทธศาสนาที่มีหลักการสำคัญ คือ การพัฒนาตนเอง ซึ่งเป็นคุณค่าภายในก็
สะท้อนคุณค่าเชิงบวกและลบ กลองจึงมีความหมายใหม่ โดยมี ๒ เหตุการณ์สำคัญที่สะท้อนคุณค่าเชิงบวก คือ 
เมื่อพระพุทธเจ้าประสูติได้ ๗ วัน พระบิดาจัดเลี้ยงบรรดาพราหณ์และทำนายทายทัก ในพิธีมีมหรสพและมี
ดนตรีพร้อมสรรพ กลองจึงเป็นส่วนหนึ่งของดนตรีที่แสดงถึงความเพียบพร้อมของโภคทรัพย์และยศศักดิ์ผู้จัด
งาน และมีความหมายเป็นมงคล ความสมบูรณ์ของสิ่งอำนวยความสะดวกพระพุทธเจ้าปรากฏในพุทธาปทาน
ว่า “กลองทุกชนิดจงดังขึ้น พิณทุกชนิดจงบรรเลง เครื่องสังคีตทุกชนิดจงบรรเลงขับกล่อมอยู่รอบ ๆ ปราสาท
ตลอดพุทธเขตและในจักรวาล” เหตุการณ์ที่สองปรากฏในมหาปรินิพพานสูตรว่า “ทั้งกลองทิพย์ก็ดังกึกก้อง 
อะไรหนอแลเป็นเหตุ อะไรเป็นปัจจัยที่ทำให้เกิดแผ่นดินไหวอย่างรุนแรง” กลองทิพย์ที่เทวดาบรรเลงแสดง
ความยิ ่งใหญ่ของเหตุการณ์สำคัญในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา กลองจึงมีส่วนสำคัญเกี ่ยวข้องกับ
เหตุการณ์นี ้

๒) ความหมายเชิงลบ กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาทเชื ่อมโยงกับหลักพระธรรมวินัย โดยมี
เป้าหมาย คือ โลกุตระหรือการบรรลุธรรมเป็นตัววัด สิ่งใดขวางกั้นหรือเป็นอุปสรรคต่อการบรรลุมรรคผล
นิพพาน สิ่งนั้นมีความหมายเชิงลบ ซึ่งปรากฏในข้อห้ามหรือพระวินัย อาทิ ห้ามเล่นตีกลอง และภิกษุต้องเว้น
จากการดูโดยเด็ดขาด เนื่องจากเป็นข้าศึกต่อกุศล อีกท้ังเป็นพฤติกรรมที่สมณพราหมณ์บางพวกนิยมกระทำ 

๓) ความหมายอย่างกลาง เป็นเหตุการณ์บ้านเมืองปกตทิี่เกี่ยวกับกลอง มีความหมายกลางๆ สะท้อน
วัฒนธรรมและประเพณีสมัยนั้น ดังพระสุตตันตปิฎก นาคสูตร กล่าวถึงช้างของพระราชาว่า เป็นสัตว์อดทนต่อ
เสียงกลอง บัณเฑาะว์ และมโหระทึกที่ดังกระหึ่มได้ สอดคล้องกับโสณนันทชาดกที่ว่า “กระบวนกลอง ตะโพน 
สังข์ บัณเฑาะว์ และมโหระทึกนำหน้าใครมา ยังพระราชาผู้จอมทัพให้ร่าเริง” และภูริทัตตชาดก ตอนพระเจ้า
สาครพรหมทัตทูลถามพระบิดาผู้เป็นดาบส  ซึ่งเนื้อความแสดงถึงการเสด็จของกษัตริย์สมัยพุทธกาลที่ใช้กลอง
ประโคมนำหน้าขบวนอย่างน้อย ๔ ชนิด กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีพัฒนาการอย่างต่อเนื่อง เชื่อมโยง



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 11 ประจ าเดือนพฤศจิกายน 2566 

775 

 

 

กับศาสนาพราหมณ์ ความเชื่อพื้นบ้าน และปรากฏความสำคัญในพระพุทธศาสนาท้องถิ่นที่มีลักษณะเฉพาะ 
ทั้งด้านที่มาของธรรมวินัย ซึ่งบัญญัติให้พระสงฆ์ยึดถือและปฏิบัติ เสียงกลองเป็นสัญลักษณ์ของชัยชนะ เป็น
เครื ่องหมายการประกาศธรรมและอุปมาหลักธรรม สัมพันธ์กับอานิสงส์ของกุศลธรรมและคุณวิเศษใน
พระพุทธศาสนา กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงมีความสำคัญหลายด้าน โดยเฉพาะในคัมภีร์ชาดกที่มักใช้
กลองเป็นสื่อแสดงหลักคำสอน แสดงถึงความสำคัญของพระพุทธเจ้า และเป็นเครื่องมือในการทำกิจวัตรของ
พระสงฆ์ในเวลาต่อมา นอกจากนี้กลองยังสัมพันธ์กับเหตุการณ์พุทธปรินิพพานอีกหลายตอน 

ความสำคัญและพัฒนาการของกลองในกลุ่มชาติพันธุ์ลาว ก่อให้เกิดคุณค่าทางศาสนาและสังคม กลอง
ไม่ได้เป็นเพียงเครื่องดนตรี แต่เกี่ยวข้องกับชีวิตมนุษย์ซึ่งก่อให้เกิดคุณค่า นอกจากคุณค่าทั่วไปตามประโยชน์
พ้ืนฐานคือความบันเทิง กลองยังมีคุณค่าทางจริยธรรมที่เก่ียวกับชีวิตส่วนบุคคล ขยายเป็นจริยธรรมร่วมของวิถี
ชีวิตในสังคม ก่อให้เกิดวัฒนธรรมและประเพณีที่มีคุณค่าในเวลาต่อมา คุณค่าของกลองแบ่งเป็น ๒ ด้าน คือ 
โลกุตรธรรมหรือการหลุดพ้น และโลกิยธรรมที่เกี่ยวกับความเชื่อ ค่านิยม จริยธรรม ประเพณี วัฒนธรรม และ
การจัดความสัมพันธ์ของคนในสังคม ดังนี้ 

๑) คุณค่าทางโลกุตรธรรม กลองเป็นสื่อสะท้อนหลักธรรม มีคุณค่าในฐานะเป็นเครื่องมือแสดงหลัก
คำสอนและสะท้อนความจริงสูงสุดทางพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าสอนธรรมตามจริตของผู้ฟัง เช่น ผู้ฟังเป็น
ชาวนาก็ใช้ผานไถและเรือกสวนไร่นาเป็นสื่อแสดงธรรม ในธนิยสูตร พระพุทธเจ้าตรัสกับนายธนิยะเกี่ยวกับ
เรือกสวนไร่นาวัวควายโดยสื ่อถึงหลักธรรม เมื ่อตีความได้ก็บรรลุธรรม กลองก็เป็นสื ่อแสดงหลักธรรม
เช่นเดียวกับเรือกสวนไร่นา แต่กลองที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนนั้น ผู้ฟังมีประสบการณ์โดยตรงจึงเข้าใจง่าย ตัว
กลองไม่ใช่หลักธรรม แต่เป็นสื่อเข้าถึงแก่นหลักธรรมได้อย่างลึกซึ้ง ดังคำถามว่า ผู้ใดเป็นศาสดาของพระองค์ 
พระองค์ชอบใจธรรมของใคร พระพุทธเจ้าตรัสว่า พระองค์ครอบงำธรรม รู้ธรรม ไม่แปดเปื้อนในธรรม ละ
ธรรมได้สิ้นเชิง หลุดพ้นเนื่องจากสิ้นตัณหาและตรัสรู้เอง ไม่มีอาจารย์และผู้เสมอ ไม่มีผู้ทัดเทียมทั้งในโลกและ
เทวโลก เป็นอรหันต์ เป็นศาสดาผู้ยอดเยี่ยม ตรัสรู้เอง เยือกเย็นและดับกิเลสในโลกได้ จากนั้นตรัสกับอุปกชีวก
ว่า พระองค์จะเสด็จไปประกาศธรรมจักร และจะตีกลองอมตธรรมในโลกที่มีแต่ความมืดมน เสียงกลองจึงเป็น
เสียงแห่งความดีงาม และเป็นเสียงมงคลดั่งเสียงพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าที่สั่งสอนสัตว์โลกให้พ้นทุกข์ 
อันเป็นเป้าหมายสูงสุด นอกจากนี้บางพระสูตรยังเปรียบเสียงกลองเหมือนการเรียนและปฏิบัติธรรม การฝึก
และความเคยชินทำให้เกิดความคุ้นเคยและมีทักษะเหมือนบุรุษมีประสบการณ์ตีกลอง เมื่อมีเสียงกลองอยู่
ห่างไกลก็ทราบทันที ซึ่งสะท้อนถึงคุณค่าของกลองในมิติความดีงามและบริสุทธิ์เช่นเดียวกัน 

๒) คุณค่าทางโลกิยธรรม 

  - มิติทางจิตใจ เสียงกลองสัมพันธ์กับจิตใจและก่อให้เกิดความบันเทิง เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม
ความเชื่อและความเข้มแข็งทางจิตใจของคนในสังคม กลองจึงสัมพันธ์กับมิติทางจิตใจชัดเจน เมื่อเจ้าชายสิทธัต
ถะประสูติ กลองเป็นสิ่งสำคัญในการสร้างความบันเทิงและความเชื่อ กลองสร้างพิธีกรรมและความเข้มแข็งใน



776 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

สงคราม การตีกลองรัวเป็นการแสดงการออกศึก เสียงกลองแต่ละจังหวะขณะออกศึกสร้างสัญญาณร่วมให้
ยอมรับมิติทางจิตใจ เป็นสัญญาณการรบ เป็นฉันทานุมัติร่วมว่า มีการสู้รบ ซึ่งแสดงมิติคุณค่าด้านจิตใจ ทั้งยังมี
ผลกับแต่ละบรรยากาศและเหตุการณ์ขณะที่สงครามดำเนินไปด้วย หลายพระสูตรแสดงถึงการรบพร้อม
สัญญาณกลอง เมื ่อรบชนะเสียงกลองเป็นสัญลักษณ์บ่งบอกด้วยจังหวะที่ต่างจากการประจันบาน หรือ
เหตุการณ์สำคัญในพุทธประวัติที่เกี่ยวข้องกับกลอง เช่น ตอนประสูติและปรินิพพาน ล้วนแสดงความยิ่งใหญ่
และเป็นแรงบันดาลใจให้พุทธศาสนิกชนเกิดศรัทธา ซึ่งสะท้อนถึงมิติทางจิตใจได้เป็นอย่างดี 

  - มิติทางวัฒนธรรม หลังพุทธปรินิพพานพัฒนาการของกลองด้านวัฒนธรรมปรากฏชัดมาก
ขึ้น สะท้อนลักษณะพระพุทธศาสนาช่วงแรกที่เน้นโลกุตรธรรมหรือการหลุดพ้น พระสงฆ์บรรลุ ธรรมเป็นพระ
อรหันต์ตามอุดมคติหลักจำนวนมาก เมื่อพระพุทธศาสนาแผ่ไปทั่วโลกรวมทั้งอุษาคเนย์ ซึ่งปรากฏชัดหลัง
สังคายนาครั้งที่ ๓ ประเทศแถบนี้ส่วนหนึ่งนับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท มีกลองประกอบการละเล่นและ
พิธีกรรมศาสนา กลองจึงสัมพันธ์กลมกลืนกับพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างแนบแน่น เช่น ประเทศลาว
และไทยปัจจุบันที ่เสียงกลองมีอิทธิพลอย่างยิ ่งต่อเทศกาลงานบุญ ประเพณี วัฒนธรรม และพิธีกรรม
พระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นการฟ้อนในวาระสำคัญ การใช้กลองแสดงสัญญาณบอกเหตุการณ์ บอกบุญหรือ
วันสำคัญ บอกขั้นตอนหรือช่วงเวลาทำพิธีกรรมทางศาสนา กลองจึงมีความสำคัญในมิติทางวัฒนธรรมทั้งกับ
พระสงฆ์และพุทธศาสนิกชนทั่วไป 

  - มิติทางสังคม เมื่อมีสังคมก็ต้องมีกฎระเบียบที่คนส่วนใหญ่ยึดถือ เพื่อสร้างข้อตกลงใน
สังคม ส่งผลให้สังคมเข้มแข็งสงบร่มเย็น พระวินัยปิฎก เวรัญชกัณฑ์ แสดงความสำคัญของวินัยหรือระเบียบ
ปฏิบัติร่วมของพระสงฆ์ เพื่อให้องค์กรเข้มแข็ง กลองในมิติทางสังคมสมัยพุทธกาลปรากฏว่า พระวินัยห้าม
พระสงฆ์บรรเลงดนตรี หรือดูการละเล่นที่เป็นข้าศึกต่อกุศลและการประพฤติพรหมจรรย์ เนื่องจากไม่นำไปสู่
ความหลุดพ้น เมื่อกลองเป็นเครื่องดนตรีที่เกี่ยวกับการละเล่นโดยตรง จึงเป็นที่มาของข้อห้ามในพระวินัย 
ขณะที่กลองในปัจจุบันมีความสำคัญในมิติคุณค่าทางสังคม คือ เป็นเครื่องกำหนดความผูกพันกลมเกลียวใน
สังคมและสร้างฉันทามติร่วมกัน เช่น พระสงฆ์สามเณรตีกลองในวันธรรมสวนะ เพ่ือส่งสัญญาณว่า พุทธศาสนิก
พึงปฏิบัติอย่างไร ซึ่งมีข้อกำหนดและข้อปฏิบัติในวันธรรมสวนะ อาทิ ร่วมกิจกรรมทำบุญตักบาตรตอนเช้า 
ปฏิบัติธรรม ให้ทาน รักษาศีล ไม่ฆ่าสัตว์ บำเพ็ญประโยชน์ ช่วงเย็นร่วมสวดมนต์และฟังพระธรรมเทศนา เพื่อ
ชำระจิตใจให้บริสุทธิ์ผ่องใส เป็นต้น 

 

 

 

 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 11 ประจ าเดือนพฤศจิกายน 2566 

777 

 

 

องค์ความรู ้
 การละเล่นตีกลองแม้เป็นปฏิปักษ์ต่อสมณเพศและขัดแย้งกับพระวินัยบัญญัติของพระสงฆ์ แต่ชาวลาว
กลับเชื่อว่า การสร้างกลองและหอกลองหรือส่วนประกอบส่วนใดส่วนหนึ่งของกลองเพื่อถวายวัด  หรือแม้แต่
การตีกลองเพื่อถวายเป็นพุทธบูชาจะทำให้ได้อานิสงส์มาก โดยสร้างเนื้อหารองรับความเชื่อผ่านทางคัมภีร์สล
องหอกลองและคัมภีร์สลองเครื่องเสพ กลองในความเชื่อจากคัมภีร์สลองของลาวไม่ต่างจากการทำบุญชนิดอื่น
ในพระพุทธศาสนาซึ่งไม่ละทิ้งคติสูงสุดคือการเข้าถึงพระนิพพาน กลองจึงเป็นวัตถุทานชนิดหนึ่งที่ถูกนำมาเป็น
เครื่องมือในการขัดเกลาจิตใจและเป็นตัวเชื่อมให้เข้าถึงเนื้อหาสาระและหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา 
ผ ่านทางความเช ื ่อเร ื ่องพุทธทำนายและการเสวยพระชาต ิของพระโพธ ิส ัตว ์ในดินแดนลุ ่มน ้ำโขง  
พระพุทธศาสนาของชาวลาวทั้งสองฝั่งโขงจึงมีลักษณะพิเศษต่างจากพระพุทธศาสนาของสยาม เนื่องจาก
ผสมผสานกับคติความเชื ่อดั ้งเด ิมหลายลัทธิ และหลายศาสนา ทำให้อัตลักษณ์และเอกลักษณ์ทาง
พระพุทธศาสนาของชนชาติลาวที่ตกทอดมาถึงปัจจุบันมีความพิเศษ ซึ่งรวมไปถึงคติความเชื่อเรื่องกลองของ
ชาวลาวด้วย เสียงกลองเปิดทางให้พุทธศาสนิกชนเข้าถึงจุดหมายแห่งความสุขทั้งทางโลกและทางธรรม นำพา
ความศรัทธาของมวลชนมุ่งสู่การสร้างกุศลและพระนิพพาน เนื้อหาที่พระไตรปิฎกกล่าวถึงกลองแม้มีความ
ละเอียดน้อยกว่าคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาของท้องถิ่น แต่ก็สอดคล้องประสานและกลมกลืนกัน กลองของ
ชาวลาวเป็นภูมิปัญญาทางความเชื่อที่ถูกยกมาใช้ในทางปฏิบัติเชิงประจักษ์ในชีวิตประจำวัน เป็นสัญญาณแห่ง
การสร้างกุศลกรรม อีกทั้งยังช่วยลดความตึงเครียดจากความเคร่งครัดในคำสอนทางพระพุทธศาสนา และ
ประสานอารมณ์ความรู้สึกของเรื ่องราวทางโลกเข้ากับวิถีปฏิบัติในทางธรรม เสียงกลองเป็นเครื่องเชื่อม
ประสานระหว่างโลกียวิสัยกับโลกุตรธรรม ความเชื่อเรื่องกลองของชาวลาวจึงไม่ขัดแย้งกับความเชื่อเรื่องกลอง
ในพระพุทธศาสนา เนื่องจากความเชื่อทั้งสองส่วนนี้ถูกทำให้กลายเป็นเนื้อเดียวและแยกกันไม่ออกทางพฤตินัย
อย่างสิ้นเชิง ดังนั้นเสียงกลองจึงเป็นสิ่งที่แสดงถึงจิตวิญญาณของชาวลาวซึ่งเป็นชนชาติที่รักความสงบ รักความ
สนุกสนาน มีน้ำใจไมตรีและรักชาติเผ่าพันธุ์ โดยไม่สามารถแยกเสียงกลองในทางโลกกับทางธรรมออกจากชีวิต
ของชนชาติลาวสองฝั่งโขงได้ กล่าวได้ว่า กลองเป็นเครื่องมือแห่งการเข้าถึงคำสอนในพระพุทธศาสนา การ
ระลึกถึงหลักธรรม และการประกาศหลักคำสอนอันลึกซึ้งของพระพุทธเจ้า รวมถึงเป็นเครื่องมือที่ใช้ในการสืบ
ทอดพระพุทธศาสนาเพ่ือให้ดำรงคงม่ันอยู่คู่กับชาวลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ำโขงตลอดไป 
 
 
 
 
 
 



778 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

สรุป 
กลองในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีพัฒนาการมายาวนาน ซึ่งปรากฏในพระไตรปิฎกหลายมิติ กลอง

เป็นเครื่องหมายการรวมศรัทธาของพุทธศาสนิกชนกับชุมชนโดยมีวัดเป็นศูนย์กลาง และยังเกี่ยวข้องกับกิจวัตร
ของพระสงฆ์ ทั้งพระสงฆ์กับพระสงฆ์และพระสงฆ์กับชาวบ้าน กลองสัมพันธ์กับวินัยบัญญัติ ชาวลาวให้
ความสำคัญมากกับอานิสงส์การสร้างกลองและหอกลองโดยมีจุดหมายสูงสุดคือพระนิพพาน กลองถูกบรรเลง
ประกอบเครื่องดนตรีอ่ืนเพื่อความรื่นเริงในการบูชาพระรัตนตรัย ซ่ึงเป็นภูมิปัญญาทางความเชื่อทีใ่ช้ปฏิบัติจริง
โดยไม่สามารถแยกเสียงกลองในทางโลกกับทางธรรมออกจากชีวิตของชนชาติลาวสองฝั่งโขงได้ เครื่องดนตรีใน
พระพุทธศาสนาของลาวที่นอกเหนือจากแคน กลอง และพิณ ก็เป็นสิ่งที่ควรศึกษาและพิจารณาถึงความสำคัญ
ต่อบทบาทในพระพุทธศาสนาอย่างมาก พัฒนาการของเครื่องดนตรีเหล่านี้ซึ่งเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเป็น
สิ่งที่ควรศึกษาอย่างยิ่ง เพื่อแสดงหลักฐานถึงความเก่าแก่ในอารยธรรมการดนตรีของลาว และแสดงให้เห็นถึง
หลักฐานต้นกำเนิดเครื่องดนตรีบางชนิดว่า ควรมาจากชนชาติลาวก่อน แล้วจึงแพร่อิทธิพลต่อชนชาติรอบข้าง
อย่างสยาม เครื ่องดนตรีเนื ่องในพระพุทธศาสนาของชนชาติลาวในอุษาคเนย์ควรถูกหยิบยกมาศึกษา
เปรียบเทียบบทบาทและความสำคัญ โดยการศึกษาเครื่องดนตรีในพระพุทธศาสนาของชนชาติลาวนั้นไม่ควร
แยกศึกษาในส่วนของลาวอีสานออกจากสปป.ลาว เนื่องจากมีวัฒนธรรม วิธีคิด และภูมิปัญญามาจากบรรพชน
เดียวกัน กรณีนี้นักวิชาการฝ่ายสยามนิยมจัดมักใช้ศัพท์หรือคำนิยามเฉพาะเพื่อแบ่งแยกชนชาติลาวทั้งสองฝั่ง
แม่น้ำโขงออกจากกัน จนเกิดข้อขัดแย้งและข้อถกเถียงถึงประวัติศาสตร์ของเครื่องดนตรีหลายชนิดอันเป็น
เอกลักษณ์เฉพาะของลาวที่สยามไม่มี เช่น กรณีโปงลาง ซึ่งบางกลุ่มเห็นว่า กำเนิดขึ้นที่ลาวอีสาน แต่เมื่อ
พิจารณาถึงพัฒนาการที่มีความสัมพันธ์กับความเป็นชนชาติแล้วกลับพบว่า โปงลางพัฒนามาจากลาวฝั่งซ้าย
แม่น้ำโขง การศึกษาเรื่องราวของเครื่องดนตรีในแต่ละชนิดของชนชาติลาว ไม่ควรนำอิทธิพลทางความคิดของ
นักวิชาการที่เกี่ยวกับเครื่องดนตรีทางภาคกลางหรือแถบลุ่มน้ำเจ้าพระยามาเป็นกรอบคิดหรือศูนย์กลางหลัก
ในการศึกษา แม้จะมีความสัมพันธ์กันอยู่บ้างก็ตาม เนื่องจากมักทำให้ผลการวิจัยถูกตีความว่า เครื่องดนตรี
จำนวนมากของลาวมาจากสยาม ส่งผลให้สยามกลายเป็นศูนย์กลางทางความคิดที่ครอบงำอารยธรรมลาวจน
ทำให้ชาติพันธุ์ลาวสูญเสียอัตลักษณ์และเอกลักษณ์แห่งความเป็นลาวไป ซึ่งแนวคิดหลายประการของสยามมัก
ขัดแย้งกับหลักฐานทางประวัติศาสตร์และเอกสารลายลักษณ์อักษรของลาวเป็นประจำ อาทิ กรณีวัฒนธรรม
อาหารที่เกี่ยวกับส้มตำ วงดนตรีลาวเดิม ภาษาและวรรณคดีลาวหลายฉบับ นอกจากเครื่องดนตรีจำเพาะชนิด
ในพระพุทธศาสนาของชาวลาวแล้ว เรื่องราวที่เก่ียวข้องกับวัฒนธรรมการดนตรีโดยรวมในพระพุทธศาสนาของ
ชนชาติลาวก็เป็นสิ่งที่ควรนำมาพิจารณาและศึกษาเช่นกัน เนื่องจากไม่เพียงทำให้เห็นภาพรวมของเรื่องราวใน
ประเด็นดังกล่าว แต่ยังแสดงให้เห็นถึงความสำคัญของการดนตรีในพระพุทธศาสนาของชาวลาว ซึ่งมีบทบาท
และอิทธิพลอย่างยิ่งต่ออารยธรรมลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ำโขง 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 11 ประจ าเดือนพฤศจิกายน 2566 

779 

 

 

 
 
หอกลองและหอโปง (ระฆังไม้) วัดพระธาตุพนมวรมหาวิหาร ถ่ายเมื่อวันที่ ๖ กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๕๖๖ ในงาน

เทศกาลนมัสการองค์พระธาตุพนมประจำปี ๒๕๖๖ (๒๙ มกราคม-๖ กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๕๖๖) 



780 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 11 November  2023 

    
 

เอกสารอ้างอิง 

กำพล จำปาพันธ์. (2558). นาคยุดครุฑ: “ลาว” การเมืองในประวัติศาสตร์นิพนธ์ไทย. กรุงเทพมหานคร: มติ
ชน, 2558. 

ณรงค์ศักดิ์ ราวะรินทร์. (2561). อุรังคธาตุ จ.ศ. 1167 (พ.ศ. 2348). เอกสารวิชาการลำดับที่ 28 กลุ่มงาน
อนุร ักษ์เอกสารโบราณ สถาบันวิจ ัยศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
มหาสารคาม: หจก. อภิชาติการพิมพ์. 

ดวงจัน วันนะบุบผา. (2010). ท้าวเหลาค า. เวียงจันทน์: หนุ่มลาว. 
ดำรง พ. ทัมมิกะมุนี. (2553). พระพุททะสาสนาในปะเทดลาว: สึกสาตั้งแต่อะดีดจนเถิงปัดจุบัน. กุงเทบมะหา

นะคอน: สุขะพาบใจ, 2553. 
ทาดขาว (ปริวรรต). (ม.ป.ป..).  กาละเกด เหล้ม 1: วัดสีซมซื่น เมืองหีนบูน แขวงค าม่วน. ม.ป.ท.: ม.ป.พ.,  
ธิติพล กันตีวงศ.์ (2557). ดนตรีล้านนา สล่าเครื่องต.ี เชียงใหม่: สุเทพการพิมพ์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


