
ความเป็นดนตรีที่ปรากฎในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย 
The Music on Tibetan Vajrayana  Buddhism  in Thai Social Context 

 
รวมศักดิ์ เจียมศักดิ์, สุรศักดิ์ จ านงค์สาร, 

เทพิกา รอดสการ และ รุจี ศรีสมบัติ 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ  

Ruamsak  Jiemsak, Surasak Jamnongsarn, 

Tepika Rodsakan  and Rujee  Srisombat 

Srinakharinwirot University, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: jruamsak@aru.ac.th 

 
******** 

 

บทคัดย่อ* 

บทความวิจัยเรื่อง“ความเป็นดนตรีที่ปรากฎในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย”          
มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาพุทธศาสนาวัชรยานที่ปรากฏในบริบทสังคมไทย และ2) เพ่ือวิเคราะห์ความเป็น
ดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย การเก็บข้อมูลเป็นรูปแบบเชิงคุณภาพโดย
ใช้กระบวนการทางด้านมานุษยดุริยางควิทยา โดยการส ารวจเอกสาร การออกเก็บข้อมูลภาคสนาม การจด
บันทึก การบันทึกเสียง การสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกตการณ์ และการมีส่วนร่วมกับกิจกรรม  ด าเนินการ
วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีบรรยายแบบพรรณนาวิเคราะห์ เพ่ือสอดคล้องตามวัตถุประสงค์ที่ได้ตั้งไว้ ผลการวิจัย
พบว่า 1) ประเด็นพุทธศาสนาวัชรยานที่ปรากฏในบริบทสังคมไทย มีการเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนา
วัชรยานในประเทศไทย แบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ คือ การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านส านัก
ธรรม การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านงานวรรณกรรม และการเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนา
วัชรยานผ่านสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศ 2) ความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบท
สังคมไทยมีการใช้เครื่องดนตรีทิเบตในพิธีกรรม นอกจากนี้ มีการแบ่งลักษณะดนตรีออกเป็น 3 ประเภท ได้แก่ 
การบรรเลงดนตรีรวมวง การบรรเลงดนตรีประกอบการสวดมนตร์ และการสวดมนตร์โดยไม่มีดนตรีประกอบ 

 

ค าส าคัญ: ความเป็นดนตรี;  พุทธศาสนาวัชรยาน;  ทิเบต;  สังคมไทย 
 

 

 

 

 

 

                                                           
* วันที่รับบทความ : 30 พฤศจิกายน 2565; วันแก้ไขบทความ 27 ธันวาคม 2565; วันตอบรับบทความ : 30 ธันวาคม 2565 

   Received: November 30, 2022; Revised: December 27, 2022; Accepted: December 30, 2022 

mailto:aj.thanyapat@gmail.com


Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

313 

 

 

Abstracts 
The study " The Music on Tibetan Vajrayana  Buddhism in Thai Social Context" was 

based on the qualitative research. The objectives of this research were 1) to study the Vajrayana  

Buddhism in Thai social context; and 2) to analyze the music on Tibetan Vajrayana  Buddhism 

in Thai social context. In terms of the data collection, this qualitative research was used by 

ethnomusicology methods including the documentary survey, fieldwork, note – taking, 

recording, In-depth interview, observation, and participatory process. The data analyzed by 

descriptive analytics in accordance with the objectives. The results of the research were as 

follows: 1) For the Vajrayana Buddhism in Thai social context, there were main 3 Vajrayana 

Buddhism propagations : Dhamma center, literature review, information technology; and 2) As 

regards the music on Tibetan Vajrayana  Buddhism in Thai social context, there were 3 musical 

types: the music ensemble, music performance with Mantra, and Mantra without music 

performance. 

 

Keywords: Music; Vajrayana  Buddhism ; Tibetan; Thai Social Context 

 

บทน า 
ทิเบตเป็นดินแดนที่ราบสูงตั้งอยู่ใจกลางทวีปเอเชีย ซึ่งเป็นหนึ่งในประเทศที่มีขนาดใหญ่และสูงที่สุดใน

โลก ได้รับการขนานนามว่าเป็น “หลังคาโลก” รวมถึงเป็นดินแดนที่มีความลี้ลับในสายตาของชาวโลก ข้อมูล
เกี่ยวกับทิเบตในบางแง่มุมยังไม่เป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวาง เนื่องจากลักษณะเฉพาะทางภูมิศาสตร์ที่ยากต่อการ
เดินทางเข้าไปส ารวจ และการแยกตัวของดินแดนแห่งนี้ออกจากโลกภายนอกที่ใช้ระยะเวลายาวนานหลาย
ศตวรรษ ผู้คนจากต่างวัฒนธรรมต้องใช้ความพยายามอย่างสูงเพ่ือท าความเข้าใจเรื่องประวัติศาสตร์  ศาสนา 
และประเพณีของทิเบต  (Kuzmin, 2011 : 19) อย่างไรก็ตาม ในช่วงระยะเวลาแห่งความไม่สงบได้อุบัติขึ้น
ในทิเบตจากการรุกรานของชาวต่างชาติ  ส่งผลให้ผู้น าประเทศอย่างทะไลลามะ ลามะชั้นสูง และประชาชน
ชาวทิเบตส่วนใหญ่ต้องอพยพลี้ภัยออกจากบ้านเกิดของตนเอง ด้วยเหตุนี้ เรื่องราวต่าง ๆ เกี่ยวกับทิเบตได้ถูก
เผยแพร่ต่อชาวโลกมากขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ด้านพุทธศาสนาที่มีอัตลักษณ์ในแบบฉบับของทิเบต  

พุทธศาสนาแบบทิ เบตเป็นพุทธศาสนามหายานแบบหนึ่ งซึ่ งมีลักษณะเฉพาะ  โดยมีชื่ อ                   
เรียกที่หลากหลาย อาทิ  มหายานในทิเบต (ราชบัณฑิตยสถาน, 2475 : 1), พุทธทิเบต หรือพุทธศาสนา
วัชรยาน (กฤษดาวรรณ เมธาวิกุล, 2561 : 46), พุทธตันตระ (ส.ศิวรักษ์, 2542 : 1), (สมเกียรติ โล่เพชรัตน์, 
2561 : 11), ตันตรยาน (บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 141), มนตรยาน/มันตรยาน (Mantrayana),  (กฤษดาวรรณ 
เมธาวิกุล , 2561 : 68), (ผาสุข อินทราวุธ , 2548 : 154), (บุญมี  แท่นแก้ว , 2548 : 140) , สหัชยาน 
(Sahajayana) (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, 2545 : 214), (บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 122), พุทธตันตริก (ทวีวัฒน์ 
ปุณฑริกวิวัฒน์, 2545 : 214), รหัสยาน หรือคุยหยาน (ผาสุข อินทราวุธ, 2548 : 154) ชาวตะวันตกมักนิยม
เรียกว่า Tibetan Buddhism (พุทธศาสนาแบบทิเบต) ซึ่งปัจจุบันไม่ได้ยึดเป็นแนวทางปฏิบัติธรรมเฉพาะใน
ทิเบตเท่านั้น หากมีการแผ่ขยายไปในพ้ืนที่ต่าง ๆ ทั่วโลก  โดยแท้จริงแล้ว พุทธศาสนาแบบทิเบตเป็นศาสนา



314 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

ระหว่างประเทศมาเป็นระยะเวลายาวนานหลายศตวรรษ มีความรุ่งเรืองเฟ่ืองฟูในหลายประเทศ อาท ิประเทศ
จีน มองโกเลีย ภูฏาน และเนปาล รวมถึงในทิเบต พุทธศาสนาแบบทิเบตได้รับความนิยมไปทั่วโลกซึ่งถูก
ถ่ายทอดแนวทางธรรมโดยนักวิชาการ และคณาจารย์ทั้งชาวเอเชีย ชาวยุโรป และชาวอเมริกัน ท่ามกลางการ
เปลี่ยนแปลงของพุทธศาสนาแบบทิเบต หรือศาสนาพุทธวัชรยาน ศาสนาดังกล่าวยังมีลักษณะแบบตรรกะ เน้น
ความเป็นเหตุเป็นผล รวมถึงมีการปฏิบัติธรรมแบบพุทธทิเบตที่รักษาความเชื่อมโยงกับประเพณีวัฒนธรรมของ
ชาวทิเบตได้อย่างใกล้ชิด (Van Schaik, 2016 : 13) นอกเหนือจากนี้ การท าความเข้าใจภูมิหลังของพุทธ
ศาสนาวัชรยานต้องใช้แนวทางการศึกษา ค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารวิชาการและหลักฐานด้านโบราณคดี พุทธ
สถาน และพุทธศิลป์ ข้อมูลส่วนใหญ่พบว่าภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  ได้แก่ ชวา-สุมาตรา กัมพูชา 
เวียดนาม เมียนมาร์ และไทย ได้มีการค้นพบหลักฐานทางโบราณคดีที่แสดงร่องรอยและอิทธิพลของพุทธ
ศาสนาวัชรยานแบบอินเดีย หรือเรียกว่าพุทธศาสนาวัชรยานแบบตันตระ นับตั้งแต่พุทธศตวรรษท่ี 12 ส าหรับ
ประเทศไทยนั้น นักวิชาการได้ค้นพบหลักฐานที่สัมพันธ์กับศาสนาพุทธวัชรยานในวัฒนธรรมทวารวดีทางภาค
กลาง วัฒนธรรมศรีวิชัยทางภาคใต้ และวัฒนธรรมเขมรในภาคตะวันออกเฉียงเหนือและภาคกลางของไทย 
(จิรัสสา คชาชีวะ, 2559 : 342-350) นอกจากนี้ พุทธศาสนาวัชรยานยังมีอิทธิพลในบางพ้ืนที่ทางตอนเหนือ
ของไทยด้วยเช่นกัน (สุรสวัสดิ์ ศุขสวัสดิ์, 2558 : 247-248)  

ในปัจจุบัน พุทธศาสนาซึ่งแพร่หลายมากที่สุดในสังคมไทยคือนิกายเถรวาทแบบลังกาวงศ์  โดยเริ่ม   
เผยแผ่เข้ามาราวพุทธศตวรรษที่ 19 และผสมผสานไปกับวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของคนไทยเรื่อยมา ในขณะที่
พุทธศาสนานิกายมหายานซึ่งรวมถึงพุทธวัชรยานตันตระแบบอินเดียก็ค่อย ๆ เลือนหายไปจากสังคม (สุรชัย    
ศิริไกร, 2561 : 126)  ต่อมาในช่วงปลายพุทธศตวรรษที่  25 พุทธศาสนาวัชรยานเริ่มมีการถูกกล่าวถึงใน
สังคมไทยอีกครั้ง จนปัจจุบันสืบมา ไม่ใช่พุทธศาสนาวัชรยานแบบอินเดีย หากเป็นพุทธศาสนาวัชรยานแบบ
ทิเบต ดังนั้น สารัตถะของพุทธศาสนาวัชรยานได้ถูกเผยแผ่อย่างต่อเนื่อง ในรูปแบบของวรรณกรรม อาทิ งาน
เขียน งานสิ่งพิมพ์ต่าง ๆ ส าหรับการเผยแผ่ในรูปแบบของการปฏิบัติธรรมนั้น มีระยะเวลาเริ่มต้นในช่วงเวลา
ใกล้เคียงกัน โดยมีผู้ปฏิบัติทางจิตวิญญาณเป็นพระสงฆ์และฆราวาส 

การปฏิบัติธรรมแบบพุทธศาสนาวัชรยานโดยพระสงฆ์และฆราวาสในทิเบตมีการใช้ดนตรีเป็น
ส่วนประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ โดยมีท่วงท านองที่แตกต่างกันไป รวมถึงการใช้เครื่องดนตรีหลากหลายประเภท  
จะเห็นได้ว่าวัฒนธรรมแบบทิเบตมีความผูกโยงสัมพันธ์กับมนตร์  หรือมนตรา (Mantra) และการสวดภาวนา
อย่างแนบแน่น นับเป็นสาระส าคัญที่ไม่ใช่แค่เพียงค าพูด หรือความหมายในการสวดเพียงเท่านั้น หาก
ท่วงท านอง จังหวะ และความหนักเบาในการร่ายมนตราต่างมีความส าคัญไม่แพ้กัน ลามะทิเบตหลายท่านเห็น
ว่าส่วนส าคัญของศาสนาคือ “เสียง” โดยนัยยะนี้ เสียงคือเครื่องมือส าคัญในการพัฒนาจิตวิญญาณให้สอดรับ
กับธรรมะในศาสนา (วีระ สมบูรณ์, 2550 : 126-127) ความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบ
ทิเบตในบริบทสังคมไทยได้ประกอบด้วยเสียงที่ก าเนิดมาจากการบรรเลงเครื่องดนตรีและเสียงจากการสวด



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

315 

 

 

ภาวนามนตราท่วงท านองในการสวดมนตร์นั้นจึงมีความแตกต่างไปจากการสวดมนตร์ของพุทธศาสนาเถรวาท
และพุทธศาสนามหายาน ดนตรียังมีความส าคัญทางด้านศาสนา ดนตรีถูกใช้เพ่ือประกอบพิธีกรรมทางความ
เชื่อและศาสนามาถึงทุกวันนี้ ดังจะเห็นได้จากศาสนาส าคัญของโลก ได้แก่ ศาสนาคริสต์ พราหมณ์-ฮินดู 
อิสลาม และพุทธ ล้วนปรากฏว่ามีดนตรีร่วมอยู่ในการพิธีกรรมต่าง ๆ แม้ว่า นักวิชาการทางด้านดนตรีมองว่า
ความเป็นดนตรีมีลักษณะพิเศษและเฉพาะ จนบางครั้งความเป็นดนตรีอาจไม่ถูกเรียกว่าเป็นดนตรีในมุมมอง
ของผู้คนทั่วไป แต่ในฐานะของผู้ศึกษาทางด้านมานุษยดุริยางควิทยา (Ethnomusicology) เสียงสวดมนตร์
ภาวนาในศาสนาต่าง ๆ ก็สามารถตีความเป็นดนตรีได้ อาทิ การอ่านท านองเสนาะ การขับเสภา และการสวด
มนต์ อาจไม่ได้เรียกว่า “ดนตรี โดยตรง อย่างไรก็ตาม ทั้งกิจกรรมทางด้านดนตรีเหล่านี้ล้วนมีความเป็นดนตรี
ปรากฏอยู่ สังเกตได้จากการใช้จังหวะในรูปแบบต่าง ๆ และการเปล่งเสียงในระดับต่าง ๆ ทั้งระดับเสียงต่ า 
และเสียงสูง ซึ่งเป็นลักษณะของท านองเพลงในดนตรี  
 จากภูมิหลัง และความเป็นมาที่ได้กล่าวไว้ข้างต้น ความเป็นดนตรีพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตมี  
อัตลักษณ์ที่แตกต่างไปจากพุทธศาสนาแบบอ่ืน ประกอบกับการศึกษา ค้นคว้า และทบทวนวรรณกรรมของ
เอกสารทางวิชาการ งานวิจัยทั้งในประเทศ และต่างประเทศแล้ว พบว่ายังไม่มีผู้ศึกษาเรื่องนี้ในเชิงวิชาการด้าน
มานุษยดุริยางควิทยามาก่อน ดังนั้น ผู้วิจัยจึงเห็นว่าความเป็นดนตรีในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบท
ของสังคมไทย เป็นเรื่องที่ควรศึกษาเพ่ือบันทึกไว้เป็นข้อมูลทางวิชาการ และได้รับการเผยแพร่สืบต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาพุทธศาสนาวัชรยานที่ปรากฏในบริบทสังคมไทย 
2. เพ่ือวิเคราะห์ความเป็นดนตรีท่ีปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 การด าเนินงานวิจัยในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยใช้กระบวนการทางด้านมานุษยดนตรีวิทยา 
ในส่วนของเนื้อหางานใช้วิธีบรรยายแบบพรรณนาวิเคราะห์  (Descriptive analytics) โดยศึกษางานวิจัยที่
เกี่ยวข้องทั้งในประเทศ และต่างประเทศ ดังนี้ 

1. การส ารวจข้อมูลเอกสารและสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศเบื้องต้น   
ผู้วิจัยได้ด าเนินการศึกษาข้อมูลเบื้องต้นท่ีเกี่ยวกับหัวข้อปริญญานิพนธ์ โดยท าการค้นคว้าและรวบรวม

ข้อมูลจากเอกสารทางวิชาการ ประกอบด้วย หนังสือ วารสาร ต ารา บทความ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวมถึง
สื่อเทคโนโลยีสารสนเทศ อาทิ ฐานข้อมูลด้านวิชาการทั้งในประเทศ และต่างประเทศ เพ่ือท าความเข้าใจใน
ข้อมูลเบื้องต้นว่าเรื่องท่ีผู้วิจัยสนใจมีความเป็นไปได้ในการศึกษา  

 



316 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

2. การส ารวจข้อมูลภาคสนาม  
ภายหลังจากที่ผู้วิจัยได้ส ารวจข้อมูลเอกสารและสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศในเบื้องต้นแล้ว พบว่ามี

แนวโน้มถึงความเป็นไปได้ในการท าวิจัยเรื่องนี้  ขั้นต่อมาเป็นการลงพ้ืนที่เพ่ือส ารวจข้อมูลภาคสนามเบื้องต้น 
เป็นการเพ่ิมความมั่นใจในการเลือกหัวข้อวิจัยเรื่องนี้  โดยเน้นส ารวจข้อมูลเชิงลึก  ส าหรับการลงพ้ืนที่
ภาคสนามเป็นปฏิบัติการเพ่ือค้นคว้าข้อมูลชั้นต้น อีกทั้ง ผู้วิจัยได้ปรึกษาผู้เชี่ยวชาญด้านมานุษยดุริยางควิทยา 
และค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องเพ่ิมเติม  เพ่ือเป็นข้อมูลในการเลือกพ้ืนที่ศึกษา           
การก าหนดหัวเรื่องวิจัย และแนวทางการท าวิจัยภาคสนามมีข้ันตอนการด าเนินงานวิจัย ดังนี้ 

2.1 การศึกษาชุมชน (Community investigation) 
การวิเคราะห์ชุมชน และศึกษาภาคสนาม โดยท าการวิเคราะห์ชุมชนในพ้ืนที่ เพ่ือเข้าใจภาพรวมของ

พ้ืนที่ทางด้านพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย โดยผู้วิจัยได้ใช้กระบวนการศึกษางาน
ภาคสนาม (Field work) ของวินิค และบาร์ทีส (Winick and Bartis, 2016 : 14) ประกอบด้วย 1) การ
ส ารวจงานวิจัย 2) การสร้างสัมพันธ์ทางเครือข่ายก่อนที่จะลงภาคสนามโดยส ารวจสถานที่  งานด้าน
ศิลปวัฒนธรรม ความเชื่อ ค่านิยมในชุมชน 3) การบันทึกข้อมูลภาคสนาม ผู้วิจัยมีการบันทึกข้อมูลภาคสนาม
โดยใช้อุปกรณ์ และเทคโนโลยีเพ่ือการบันทึกทั้งภาพ และเสียง และ 4) การเตรียมตัวเพ่ือสัมภาษณ์บุคคล    
ต่าง ๆ  โดยมีการติดต่อนัดหมายวันเวลา และสถานที่ของผู้สัมภาษณ์ รวมถึงการจัดเตรียมค าถามส าหรับการ
สัมภาษณ์ โดยผู้วิจัยเลือกศึกษาสังฆะมูลนิธิพันดาราและสังฆะริโวเชธรรมสถาน เนื่องจากเป็นกลุ่ มที่มีการ
ปฏิบัติธรรมวัชรยานอย่างสม่ าเสมอและต่อเนื่อง 

2.2 การสัมภาษณ์ (Interview)  
การสัมภาษณ์เป็นการสนทนาระหว่างผู้สัมภาษณ์ และผู้ให้สัมภาษณ์ ส าหรับการวิจัยฉบับนี้ได้ใช้การ

สัมภาษณ์อย่างไม่เป็นทางการ เป็นพ้ืนฐานตามแนวคิดของไรซ์ (Rice, 2014 : 99) โดยมีการสนทนาแบบ
กัลยาณมิตร และเรียบง่าย นอกจากนี้ ในงานวิจัยได้ใช้การสัมภาษณ์เชิงลึกของผู้ให้ข้อมูลส าคัญ คือนักวิชาการ
ด้านพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตที่เข้ามาร่วมกระบวนการเรียนรู้  โดยผู้สัมภาษณ์มีการวางแผนและ
เตรียมการให้พร้อม รวมทั้งด าเนินการตามขั้นตอนเพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ตรงประเด็นจากผู้ ให้สัมภาษณ์              
การสัมภาษณ์เป็นแบบพบปะสนทนา หรือใช้วิธีการสื่อสารทางเครือข่ายสังคมออนไลน์ รวมถึงสอบถามผ่าน 
ทางจดหมาย เช่น การยืนยันชื่อเครื่องดนตรีเป็นภาษาทิเบตจากผู้เชี่ยวชาญวัฒนธรรมทิเบต และพุทธวัชรยาน 
อย่าง ดร.กฤษดาวรรณ เมธาวิกุล และอาจารย์มิว เยินเต็น  

2.3 การสังเกต (Observation)  
การสังเกตในงานวิจัยครั้งนี้ มีทั้งการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม และมีส่วนร่วม โดยวิธีการแรกที่ผู้วิจัยใช้

คือการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม คือผู้วิจัยเฝ้าสังเกตอยู่วงนอก กระท าตนเองเป็นบุคคลภายนอก ไม่ได้เข้าไปมี
ส่วนร่วมในกิจกรรมที่ท าอยู่ เนื่องจากยังไม่มีคุ้นเคยกับผู้คนในพ้ืนที่ ต่อมาเมื่อผู้วิจัยได้มีความคุ้นเคยกับบุคคล



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

317 

 

 

ข้อมูลและสมาชิกในสังคมนี้มากขึ้น ผู้วิจัยจึงได้ใช้การสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม คือผู้วิจัยเข้าไปร่วมใน
กิจกรรมร่วมกับกลุ่มคนในชุมชน มีการกระท าร่วมกับชุมชน ซึ่งเป็นหัวใจส าคัญในการรวบรวมข้อมูลงานวิจัย 
ท าให้ข้อมูลมีคุณภาพครบถ้วน โดยที่ผู้ถูกสังเกตซึ่งก าลังปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาจะแสดงพฤติกรรมตาม
ความรู้สึก ไม่ได้ขัดเขินจากการถูกเฝ้ามอง ท าให้ภาพรวมของเหตุการณ์มีความเป็นธรรมชาติ  

2.4 การจดบันทึก (Note – taking) 
 การจดบันทึกเป็นทักษะที่ส าคัญในการเก็บบันทึกเรื่องราว ประสบการณ์ หรือสรุปประเด็นส าคัญ 

เพ่ือเตือนความจ าว่าแต่ละขั้นตอนของกระบวนการด าเนินการวิจัยอย่างเป็นระบบ การจดบันทึกต่างมีรูปแบบ
ที่หลากหลาย อาทิ การจดบันทึกโดยใช้สัญลักษณ์ การขีดเส้นใต้ การใช้ปากกา และดินสอสี ส าหรับงานวิจัยนี้ 
ผู้วิจัยได้การจดบันทึกแบบคอร์เนลล์ (Cornell note – taking ) โดยเน้นการบันทึกข้อมูลอย่างเป็นระบบที่    
จะช่วยเรื่องความจ า ท าให้เกิดความสัมพันธ์เชิงมโนภาพได้  

2.5 การจัดเตรียมเครื่องมือและอุปกรณ์ทางเทคโนโลยี (Preparing for equipment) 

ในงานวิจัยนี้ การใช้เครื่องมือและอุปกรณ์ทางเทคโนโลยีเป็นวิธีที่มีความจ าเป็นและความส าคัญในการ
ท างานสนามเป็นอย่างมาก โดยใช้เป็นเครื่องช่วยบันทึกข้อมูลภาพ เช่นภาพนิ่ง ภาพเคลื่อนไหวและคลิปวิดีโอ 
รวมถึงข้อมูลทางเสียง อาทิ เสียงดนตรี เสียงการสวดมนตร์ และเสียงสัมภาษณ์ ข้อมูลที่บันทึกได้จากเครื่องมือ
เหล่านี้สามารถน าไปใช้ในขั้นตอนการเรียบเรียงเนื้อหางานวิจัยเครื่องมือและอุปกรณ์ทางเทคโนโลยีที่ใช้มีดังนี้  
กล้องบันทึกวิดีโอ กล้องถ่ายรูปดิจิตอล เครื่องบันทึกเสียง TASCAM DR-05 สมาร์ทโฟน และแท็บเล็ต iPad  

3. การวิเคราะห์ข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูลแบ่งออกเป็น 2 ส่วน ได้แก่ 
ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลจากการเก็บรวบรวมข้อมูลทั้งแบบเอกสาร  งานวิชาการทั้งในประเทศ           

และต่างประเทศ รวมถึงข้อมูลจากภาคสนาม ซึ่งประกอบด้วยข้อมูลให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ ดังนี ้
3.1 พุทธศาสนาวัชรยาน เป็นการวิเคราะห์ข้อมูลในลักษณะการรวบรวมองค์ความรู้ในพุทธศาสนา

วัชรยานที่เกิดขึ้นในทิเบต และในประเทศไทย มาวิเคราะห์ และสังเคราะห์ข้อมูลโดยใช้วิธีวิเคราะห์เชิงคุณภาพ 
อาทิ การสัมภาษณ์ และการใช้แนวคิดทฤษฎีด้านศาสนา ด้านวัฒนธรรมและความเชื่อ ด้านมานุษยดุริยางค
วิทยา ด้านมานุษยดุริยางวิทยาทางการแพทย์ และด้านมานุษยวิทยาและสังคมวิทยา  

3.2 ลักษณะความเป็นดนตรีในพุทธศาสนาวัชรยาน เป็นการรวบรวม และวิเคราะห์ข้อมูลจาก
ภาคสนามเป็นหลัก อาทิ ประวัติความเป็นมาของดนตรี เครื่องดนตรี บทสวดมนตร์ และรูปแบบการผสมวง
ดนตรี  โดยวิเคราะห์องค์ประกอบดนตรีที่ปรากฎเป็นเอกลักษณ์ที่อยู่ในบทสวดมนตร์ของพุทธศาสนาวัชรยาน 
ประกอบด้วย ลักษณะของเสียง  รูปพรรณ รูปแบบ ท านอง จังหวะของท านอง เป็นต้น  

 
 
 



318 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

4. การรวบรวมข้อมูล 
4.1 ศึกษาสืบค้นและตรวจสอบเอกสารสิ่งพิมพ์ต่าง ๆ อาทิ หนังสือ ต ารา บทความ และงานวิจัยที่

เกี่ยวข้อง ตลอดจนสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศเพ่ิมเติม เพ่ือเป็นการค้นคว้าข้อมูลให้ครอบคลุมมากข้ึน 
4.2 ลงพื้นที่เพ่ือติดต่อประสานงานกับผู้ให้ข้อมูลเพ่ือด าเนินการวิจัยภาคสนาม  
4.3 ด าเนินการรวบรวมข้อมูลเอกสารและข้อมูลภาคสนามที่ได้เพ่ือจัดท าข้อมูลในประเด็นของพุทธ

ศาสนาวัชรยานที่ปรากฏในบริบทสังคมไทย และประเด็นความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบ
ทิเบตในบริบทสังคมไทย 

4.4 ตรวจสอบความถูกต้องและสมบูรณ์ของข้อมูลที่ได้มาเพ่ิม ตลอดจนจ าแนกประเด็นของข้อมูล 
เพ่ือวิเคราะห์ผลการวิจัย 

4.5 น าเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลเพ่ือจัดท าสรุป และอภิปรายผล 
 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องความเป็นดนตรีที่ปรากฎในพุทธศาสนาวัชรยานแบบ
ทิเบตในบริบทสังคมไทย ผู้วิจัยได้ศึกษา และสรุปกรอบแนวคิดการวิจัย ดังนี้ 

 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ความเป็นดนตรีพุทธ
ศาสนาวัชรยานในบริบท

สังคมไทย 
1. เครื่องดนตรีที่ใช้ในพุทธ
ศาสนาวัชรยาน 
2. การบรรเลงดนตรีรวมวง 
3. การบรรเลงดนตรี
ประกอบการสวดมนตร์ 
4. การสวดมนตร์โดยไม่มี
ดนตรีประกอบ 

 

พุทธศาสนาวัชรยานที่ปรากฏ
ในบริบทสังคมไทย 
1.พุทธศาสนาวัชรยานในทิเบต 
2. พุทธศาสนาวัชรยานในไทย 
3. การเผยแพร่องค์ความรู้
พุทธศาสนาวัชรยานในไทย 
3.1 ผ่านส านักธรรม 
3.2 ผ่านงานวรรณกรรม 
3.3 ผ่านสื่อเทคโนโลยี
สารสนเทศ 

 

แนวคิดทฤษฎี 
1. แนวคิดด้านวัฒนธรรม 
และความเชื่อ 
2. ทฤษฎีด้านมานุษยดุริยางค
วิทยา 
3. ทฤษฎีด้านมานุษยวิทยา 
และสังคมวิทยา 
 

ความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย 
 

 

 

องค์ความรู้เรื่องความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบท
สังคมไทย 

 

 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

319 

 

 

ผลการวิจัย 
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 : พุทธศาสนาวัชรยานที่ปรากฏในบริบทสังคมไทย 
ส าหรับบรรพบุรุษชาวทิเบตอาศัยอยู่ร่วมกับธรรมชาติที่บริบูรณ์เช่นเดียวกับในดินแดนอารยธรรม

โบราณของโลก ขณะเดียวกันก็ต้องประสบกับปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่ก่อให้เกิดความหวาดกลัวในจิตใจ 
อาทิ พายุ น้ าท่วม แผ่นดินไหว และภัยธรรมชาติทั้งหลาย รวมไปถึงเรื่องโรคภัยไข้เจ็บ ดังนั้น ชาวทิเบตจึงต้อง
หาแนวทางในการอยู่ร่วมกับธรรมชาติด้วยการใช้วิธีสื่อสารอย่างเป็นมิตรกับธรรมชาติในรูปแบบของลัทธิ
พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการสักการะ การเซ่นไหว้ การร่ายมนตร์ การบูชายัญ ภูตผีวิญญาณ และอ่ืน ๆ  เมื่อ
อารยธรรมทิเบตมีความรุ่งเรืองมากขึ้นลัทธินี้จึงได้แพร่ขยายออกไปตามภูมิภาคแถบหิมาลัยในลักษณะของ
ความเชื่อและพิธีกรรม โดยนับวันก็ยิ่งมีซับซ้อนเพ่ิมมากขึ้น การปฏิบัติกิจกรรมทางความเชื่อในยุคก่อนที่ชาว
ทิเบตจะนับถือศาสนา เรียกว่า “เพิน” (Bön)  ซึ่งมีลักษณะที่คล้ายคลึงกับลัทธิบูชาอ านาจของผู้วิเศษหรือ
ลัทธิทรงเจ้าเข้าผี (Shamanism) เนื่องด้วยโดยพื้นฐานไม่มีหลักค าสอน ความเป็นเพินในยุคต้นจึงไม่อาจเรียก
ได้ว่าเป็นศาสนา ต่อมาพุทธศาสนาวัชรยานซึ่งเป็นหนึ่งในนิกายของมหายานได้เข้ามามีอิทธิพลกับชาวทิเบต
เพ่ิมมากขึ้น ในนิกายนี้ ได้แบ่งสายธรรม หรือความเชื่อของนิกายย่อย ๆ จ านวนมาก หากแยกสายธรรมใน
ทิเบตตามต้นก าเนิดสามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภทหลัก ได้แก่ 1) สายธรรมที่มีต้นก าเนิดในทิเบต คือยุงตรุง
เพิน โดยคัมภีร์ธรรมดั้งเดิมบันทึกเป็นภาษาชางชุง 2) สายธรรมที่มีต้นก าเนิดในอินเดีย ซึ่งได้รับการเผยแผ่เข้า
ไปยังทิเบตโดยพระ และโยคี เป็นเหตุให้ก่อก าเนิดสายธรรมแรกขึ้นในทิเบตนั่นคือญิงมาปะ และก าเนิดสาย
ธรรมอื่นต่อมา คือ กาจูร์ปะ สาเกียปะ เกลุกปะ และโจนังปะ 

ส าหรับประเทศไทยนั้น แต่เดิมมีพุทธศาสนาอยู่  2 นิกาย นิกายหลักคือเถรวาทซึ่งมีผู้นับถือเป็น
จ านวนมาก รองลงมาคือพุทธศาสนานิกายมหายานซึ่งมีการแยกย่อยออกไปโดยมักเรียกตามแหล่งที่มาหรือ
เรียกตามชนชาติที่ได้น าหลักธรรมมาเผยแผ่ในไทย เช่น มหายานที่รับอิทธิพลมาจากประเทศจีน หรือคนเชื้อ
สายจีนก็ถูกเรียกว่ามหายานแบบจีนนิกาย ส่วนมหายานที่รับสืบทอดมาจากเวียดนามก็ถูกเรียกว่ามหายาน
แบบญวน แต่มักเรียกชื่อเฉพาะว่าอนัมนิกาย นอกจากนี้ ยังมีมหายานแบบทิเบตอีกด้วย ซึ่งในระดับโลกถือว่า
พุทธแบบนี้ได้กลายเป็นอีกหนึ่งนิกายหลักนั่นคือวัชรยาน เนื่องจากมหายานแบบทิเทตหรือวัชรยานได้ถูก    
เผยแผ่ออกไปทั่วโลกและมีผู้ศรัทธาจ านวนมาก จากสาเหตุที่พระทิเบตได้น าพระธรรมค าสอนไปถ่ายทอดใน
ต่างประเทศจากการหลบหนีลี้ภัยออกจากบ้านเกิดซึ่งถูกจีนรุกราน ดังนั้น ประเทศไทยในปัจจุบันจึงมีผู้ศรัทธา
และศึกษาหลักปฏิบัติทางพุทธศาสนาอยู่ 3 นิกาย ได้แก่ เถรวาท มหายาน และวัชรยาน 

การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานในประเทศไทย 
ประเด็นการเผยแพร่องค์ความรู้ พุทธศาสนาวัชรยานในประเทศไทยเป็นเรื่องส าคัญ และมี

ลักษณะเฉพาะ โดยสามารถแบ่งออกเป็น 3 ประเด็นหลัก คือ การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่าน



320 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

ส านักธรรม การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านงานวรรณกรรม และการเผยแพร่องค์ความรู้พุทธ
ศาสนาวัชรยานผ่านสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศ รายเอียดดังนี้ 

1. การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านส านักธรรม 

ส านักธรรมที่เผยแพร่และถ่ายทอดองค์ความรู้ในการปฏิบัติธรรมพุทธศาสนาวัชรยานในประเทศไทย มีดังนี้ 
     1.1 ริโวเชธรรมสถาน (Riwoche Dharma Center Thailand) 
     “จากวัดริโวเชแห่งทิเบตตะวันออกสู่ริโวเชธรรมสถานประเทศไทย” 
      พุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตได้แผ่เข้ามาในประเทศไทยโดยพระมหาคณาจารย์จีนธรรมสมาธิ

วัตรฯ ท่านเจ้าคุณโพธิ์แจ้งมหาเถระ  (พ.ศ. 2444-2529) อดีตเจ้าคณะใหญ่สงฆ์จีนนิกายแห่งประเทศไทย รูปที่ 
6 ผู้สถาปนาวัดโพธิ์แมนคุณาราม วัดโพธิ์เย็น และวัดโพธิทัตตาราม ในปี พ.ศ. 2477 ท่านเจ้าคุณได้เดินทางไป
ประเทศจีนและมีโอกาสได้ถวายตนเป็นศิษย์ของพระมหาวัชราจารย์ชีวินพุทธะนอรา ริมโปเช (Nora 

Rinpoche) แห่งวัดริโวเช ในแคว้นคาม แถบทิเบตตะวันออก ท่านเจ้าคุณได้ศึกษามนตรยาน ญิงมาคากิว     
เมื่อท่านเจ้าคุณโพธิ์แจ้งได้ศึกษามนตรายานกระทั่งแตกฉานแล้ว จึงได้รับมนตราภิเษกจากพระสังฆราชาฯ และ
ได้รับการแต่งตั้งให้เป็น “พระวัชรธราจารย์” อันดับที่ 26 ต่อมาเมื่อท่านเจ้าคุณโพธิ์แจ้งเดินทางกลับประเทศ
ไทย ได้มีผู้สนใจในทางธรรมมาฝากตัวเป็นศิษย์ของท่านอย่างต่อเนื่องเรื่อยมาเพ่ือปรารถนาในการศึกษาพุทธ
ศาสนาวัชรยานแบบทิเบต ท่านไม่ได้มอบหมายให้ศิษย์ผู้ใดรับช่วงต่อเป็นทายาทปฏิบัติธรรมแบบทิเบตโดยตรง 
แต่ท่านได้ชี้แนะถ่ายทอดเฉพาะบางส่วนให้กับศิษย์ หนึ่งในผู้ที่ได้ศึกษากับท่านคือคุณชาญชัย คูณทวีลาภ ซึ่ง
เคยอุปสมบทโดยมีท่านเจ้าคุณเป็นพระอุปัชฌาย์ และมีประสบการณ์ในการปฏิบัติวัชรธรรมมากว่า 20  ปี 
ต่อมาคุณชาญชัยได้เป็นผู้ก่อตั้งและเป็นประธานริโวเชธรรมสถาน โดยมีวัตถุประสงค์ในการส่งเสริมความเข้าใจ
ในค าสอนของพุทธศาสนานิกายต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธศาสนามหายานและพุทธศาสนาวัชรยานแบบ
ทิเบตในสายการปฏิบัติของท่านเจ้าคุณโพธิ์แจ้งมหาเถระ ผู้สืบทอดการปฏิบัติธรรมอันได้แก่ค าสอนของ
นิกายญิงมาปะจากคุรุปัทมสมภพ และค าสอนทักลุง การ์จู หรือนิกายกาจูร์ปะ ซึ่งสืบทอดมายาวนานกว่า 800 
ปี ปัจจุบันมีสมเด็จพักชก ริมโปเช เป็นองค์ประธานฝ่ายสงฆ์ และเคนโป โซนัม ริมโปเช เป็นพระอาจารย์ใหญ่ 
ผู้เผยแผ่ธรรมะ  

1.2 มูลนิธิพันดารา (The Thousand Stars Foundation) 
“การเดินทางของพุทธศาสนาแบบทิเบตสู่มูลนิธิพันดาราประเทศไทย” 
มูลนิธิพันดาราก่อตั้งขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์เพ่ืออนุรักษ์ภาษา และศิลปวัฒนธรรมแบบทิเบต ส่งเสริม

ความปรองดองและความเข้าใจทางด้านศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธศาสนานิกายต่าง ๆ โดยไม่มีการ
แบ่งแยกนิกาย หรือเรียกว่ารีเม (Rime) เป็นแหล่งเรียนรู้ทางด้านพระพุทธศาสนาแบบทิเบตและดินแดนแถบ
หิมาลัย  ตลอดจนด าเนินงานสาธารณประโยชน์เพ่ือขับเคลื่อนให้เกิดการแบ่งปันบนพ้ืนฐานของความรักและ
กรุณา อีกทั้ง มีการจัดกิจกรรมอบรมภาวนา จัดประชุมเสวนาเพ่ือเป็นพ้ืนที่ในการแลกเปลี่ยนทรรศนะส าหรับ



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

321 

 

 

นักวิชาการและบุคคลทั่วไป ผู้ก่อตั้งและเป็นประธานมูลนิธิแห่งนี้คือ ดร.กฤษดาวรรณ เมธาวิกุล หรือในชื่อ
ภาษาทิเบตคือเกซัง ตาวา อดีตนักวิชาการด้านภาษาศาสตร์และทิเบตศึกษาจากคณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย ซึ่งตัดสินใจหันเหชีวิตจากสายงานด้านวิชาการไปสู่เส้นทางการอุทิศตนให้กับการปฏิบัติธรรมและงาน
สาธารณประโยชน์ เนื่องจากความประทับใจในวัฒนธรรมและพุทธศาสนาแบบทิเบตเมื่อครั้งที่เคยไปท าวิจัยด้าน
ภาษาทิเบต ดร.กฤษดาวรรณ มีประสบการณ์ได้พบและศึกษาพระธรรมแบบทิเบตกับครูทางจิตวิญญาณหลายท่าน 
หนึ่งในนั้นคือพระอาจารย์กุงกา ซังโป ริมโปเช แห่งสายสาเกียปะ ต่อมาได้ศึกษาการปฏิบัติธรรมจากครูหลักคือพระ
อาจารย์กุนเทรอ ลาเซ ริมโปเช แห่งสายยุงตรุงเพิน คือเพินซาร์มา หรือเพินใหม่ 

1.3 สถาบันวัชรสิทธา (Vajrasiddha Institute of Comtemplative Learning) 
  “เมื่อวัชรยานแบบทิเบตอ้อมไปโลกตะวันตกแล้ววกกลับไทยที่วัชรสิทธา” 
 สถาบันวัชรสิทธา เป็นสถานบันที่มีความร่วมสมัย และเปิดกว้างเปิดรับ มีวัตถุประสงค์เพ่ือสื่อสารพุทธ
ธรรมบนพ้ืนฐานของการภาวนา การไตร่ตรองด้วยจิตใจ และการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ประสบการณ์ระหว่าง
ผู้เรียน ส่งเสริมการแสวงหาคุณค่าทางศาสนธรรมแบบโลกวิสัย ทางสถาบันมีการจัดกิจกรรมที่หลากหลาย
อย่างสม่ าเสมอ เช่น การศึกษาด้านการภาวนา ศาสนธรรม จิตวิทยา ศิลปะ การเสวนา และอ่ืน ๆ ซึ่งเ ป็น
แนวทางที่มีความมั่นคงในเส้นทางการปฏิบัติ และเกื้อหนุนให้สมาชิกเข้าถึงประสบการณ์ภายในเพ่ือการเติบโต
ทางจิตวิญญาณ ตลอดจนเรียนรู้ และค้นพบศักยภาพของตัวเองได้ ปัจจุบัน วัชรสิทธาเป็นสถาบันที่อยู่ภายใต้
การด าเนินงานของมูลนิธิวัชรปัญญา ก่อตั้งและเป็นประธานกรรมการโดยคุณวิจักขณ์ พานิช  ผู้ได้รับการศึกษา
ด้านประวัติศาสตร์ศาสนาจากมหาวิทยาลัยนาโรปะ เมืองโบลเดอร์ รัฐโคโลราโด ประเทศสหรัฐอเมริกา มีการ
ฝึกปฏิบัติด้านจิตวิญญาณวัชรยานแบบทิเบตกับดร.เรจินัลด์ เรย์ หรือ เรจจี้ ธรรมจารย์ชาวตะวันตก ผู้เป็น
ศิษย์รุ่นแรกของเชอเกียม ตรุงปะ รินโปเช ดังนั้น กล่าวได้ว่าคุรุผู้เป็นต้นสายธรรมของสถาบันวัชรสิทธาคือ      
เชอเกียม ตรุงปะ ริมโปเช ท่านคือคุรุทางจิตวิญญาณชาวทิเบตผู้ยิ่งใหญ่ที่ได้รับการบ่มเพาะวิถีปฏิบัติแบบ
วัชรยานมาอย่างดีพร้อม ท่านได้หลบหนีลี้ภัยการเมืองจากทิเบตไปต่างประเทศ และทุ่มเทให้กับการเผยแผ่พุทธ
ศาสนาในซีกโลกตะวันตกเพ่ือพัฒนาคุณภาพทางจิตวิญญาณ  

1.4 มูลนิธิพระมัญชุศรี (Manjushri Foundation) 
“จากศรัทธาในเถรวาทสู่การผสมผสานมหายานและวัชรยาน” 
มูลนิธิพระมัญชุศรีได้รับการจดทะเบียนจัดตั้งเป็นมูลนิธิ เมื่อวันที่ 5 ตุลาคม พ.ศ. 2560 โดยเกิดจาก

แรงบันดาลใจของกลุ่มผู้ที่มีศรัทธาในพระพุทธศาสนาอย่างแรงกล้าและปฏิบัติธรรมตามแนวเถรวาทมาอย่าง
ต่อเนื่องยาวนาน ต่อมาได้ไปสักการะพระมหาโพธิเจดีย์ที่พุทธคยาจึงมีโอกาสได้สัมผัสกับพุทธศาสนาแบบ
ทิเบต เปิดโลกทัศน์ให้ได้สดับฟังค าสอนทางมหายานและวัชรยานจากประมุขนิกายกรรมากาจูร์ คือท่านทริน   
เลทาเย ดอร์เจ และได้ศึกษาเรียนรู้การปฏิบัติภาวนาตามแนวทางของพุทธศาสนาแบบทิเบตอย่างต่อเนื่องเป็น
เวลา 6 ปีเต็ม โดยยังคงให้ความส าคัญกับค าสอนเถรวาทซึ่งเป็นรากฐานส าคัญของพุทธศาสนาผสมผสานกับค า



322 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

สอนมหายานและวัชรยานที่เน้นย้ าแนวคิดเรื่องปณิธานโพธิจิตและโพธิสัตว์คือมีความปรารถนาในการน าพา
บรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายไปสู่หนทางแห่งการดับทุกข์ และหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ  

ในประเทศไทยไม่ปรากฏว่ามีวัดและภิกษุทางพุทธศาสนานิกายวัชรยาน ซึ่งแตกต่างจากพุทธศาสนา
นิกายเถรวาท มหายานแบบอนัมนิกาย และมหายานแบบจีนนิกาย ที่มีศาสนสถานและศาสนบุคคลเป็นจ านวน
มาก อย่างไรก็ตาม วัชรยานมีวิธีการเผยแพร่องค์ความรู้ทางศาสนาผ่านส านักธรรมต่าง ๆ ข้างต้น อย่างริโวเช
ธรรมสถาน มูลนิธิพันดารา สถาบันวัชรสิทธา และมูลนิธิพระมัญชุศรี โดยมีผู้เชี่ยวชาญท าหน้าที่ให้การชี้แนะ
และเป็นผู้น าในการปฏิบัติธรรม และในบางโอกาส สถานธรรมทั้งหลายได้มีการนิมนต์พระคุรุอาจารย์จากทิเบต
มาประกอบพิธีส าคัญ และสอนธรรม 

2. การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านงานวรรณกรรม 
ส าหรับประเทศไทย งานวรรณกรรมที่เกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานเป็นการเผยแพร่ผลงานออกสู่

สาธารณชนในวงกว้าง เพ่ือสื่อสารและน าเสนอสาระประโยชน์ให้กับผู้อ่าน สังคมไทยมีการตีพิมพ์ผลงาน
เก่ียวกับพุทธศาสนาวัชรยานออกมาอย่างต่อเนื่องทั้งในประเทศ และต่างประเทศ ส าหรับในประเทศไทย มี
ส านักพิมพ์ต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งส านักพิมพ์ศูนย์ไทยธิเบต โกมลคีมทอง และสวนเงินมีมา ได้ตีพิมพ์งาน
วรรณกรรมเกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานออกมาอย่างต่อเนื่อง โดยผู้เขียนที่ทรงภูมิรู้ชาวต่างชาติ อาทิ องค์ทะไล   
ลามะ, เชอเกียม ตรุงปะ, เชอเกียล นัมไค นอร์บุ, พักชก ริมโปเช ยงเก มินจู ริมโปเช และ เปมา โชดรอน (เพม่า  
โชดรัน) เป็นต้น โดยมีผู้เชี่ยวชาญท าหน้าที่แปลหรือเป็นบรรณาธิการอย่าง พจนา จันทรสันติ, นัยนา นาควัชระ, 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏเสน (ภิกษุณีธรรมนันทา), โสรัจจ์ หงศ์ลดารมภ์, กฤษดาวรรณ เมธาวิกุล (หงศ์ลดารมภ์) 
และวิจักขณ์ พานิช เป็นต้น ซึ่งผู้แปลทั้งหลายนี้ บ้างก็มีผลงานเขียนหนังสือสารัตถะทางธรรมเป็นของตนเองโดย
ไม่ใช่งานแปล 

งานวรรณกรรมเกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานในประเทศไทยแบ่งเป็น 2 ประเภท คือ 1) งาน
วรรณกรรมแปลที่เกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานจากต่างประเทศ 2) งานวรรณกรรมที่เกี่ยวกับพุทธศาสนา
วัชรยานของไทย โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

2.1 งานวรรณกรรมแปลที่เกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานจากต่างประเทศ 
งานวรรณกรรมหรือหนังสือเล่มแรกที่ได้มีการกล่าวถึงเกี่ยวกับพุทธศาสนาแบบทิเบตคือหนังสือ 

“พุทธประวัติฝ่ามหายานในธิเบต” ตีพิมพ์ครั้งแรกในช่วงพุทธทศวรรษ 2470 คือเมื่อปี พ.ศ. 2475 โดย      
โรงพิมพ์พระจันทร์ พิมพ์แจกเพ่ือเป็นอนุสรณ์ในงานพระราชทานเพลงพระศพ พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหลวง
สมรรัตนสิริเชษฐ และมีการตีพิมพ์ซ้ าโดยกรมศิลปากรในปี 2501 และ 2510 หนังสือเล่มนี้มีที่มาจากต้นฉบับ
ของวุดวิล รอกฮิล (W.Woodville Rockhill) ที่ตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1884 (พ.ศ. 2427) โดยราชบัณฑิตยสภาได้ท า
การแปล เรียบเรียง และคัดสรรมาเฉพาะในส่วนของพุทธประวัติเท่านั้น ในส่วนอ่ืน เช่น ประวัติพุทธศาสนา 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

323 

 

 

พงศาวดารธิเบต แม้ว่าหนังสือนี้เป็นเล่มแรกที่มีการกล่าวถึงพุทธศาสนาแบบทิเบต แต่สาระของหนังสือเล่มนี้เป็นไป
ตามชื่อเรื่องคือเป็นเพียงพุทธประวัติเท่านั้น ไม่มีสารัตถะที่เกี่ยวข้องกับความเป็นพุทธศาสนาทิเบต  

ต่อมาในช่วงพุทธทศวรรษที่ 2500 ได้มีการตีพิมพ์หนังสือเรื่องของดีจากธิเบตที่เป็นรวบรวมเรื่องน่ารู้
เกี่ยวกับพุทธศาสนาในทิเบต โดย ส.ศิวรักษ์ เป็นผู้แปล ในปีต่อ ๆ มาได้มีผลงานแปลออกมามากและต่อเนื่อง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งผลงานขององค์ทะไลลามะ เช่น ปรัชญาปารมิตาหฤทัยสูตร ข้ามพ้นศาสนา: จริยธรรมเพ่ือคนทั้ง
โลก ศาสนาทั้งผองพ่ีน้องกัน: วิถีสู่ความปรองดองในหมู่ศาสนา ล าดับขั้นแห่งการปฏิบัติภาวนา เป็นต้น ผลงานของ
เชอเกียม ตรุงปะ เช่น ภาวนาคือชีวิต ชัมบาลา ทะลวงวัตถุนิยมทางจิตวิญญาณ คัมภีร์มรณศาสตร์แห่งธิเบต 
นอกจากนี้ มีหนังสือแปลเรื่องอ่ืนอีกมากมาย เช่น ชีวประวัติของมิลาเรปะ เลือดทิเบต ร่ายร าชีวิต 17 ภพ แห่ง
องค์กรรมาปะ: ผู้น าทางจิตวิญญาณธิเบตที่โลกจับตามอง ซกเชน: ค าสอนลับแห่งวัชรยาน วิถีธรรมสู่การรู้แจ้ง    
บทเริ่มต้นสู่ตันตระทรรศนะแห่งความบริบูรณ์ เป็นต้น 

2.2 งานวรรณกรรมท่ีเกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานของไทย 
ส าหรับงานวรรณกรรมที่เก่ียวกับพุทธศาสนาวัชรยานของไทยนั้น คืองานที่นักเขียนคนไทยผู้ศึกษา

ข้อมูลเกี่ยวกับวัชรยาน และเรียบเรียงเป็นผลงานของตนเอง ซึ่งงานวรรณกรรมประเภทนี้ถือว่ามีน้อยเมื่อเทียบ
กับงานวรรณกรรมแปล โดยเริ่มต้นมีการตีพิมพ์ในราวพุทธทศวรรษที่ 2490 อาทิ หนังสือเรื่องมหัศจรรย์ทางจิต 
โดยหลวงวิจิตรวาทการ ในปี พ.ศ. 2494 ที่มีเนื้อหาบางส่วนกล่าวถึงเรื่องมายาศาสตร์ หลักวิชาและการปฏิบัติ
ขั้นสูงในทิเบต ต่อมาในปี พ.ศ. 2496 ได้มีการตีพิมพ์หนังสือเรื่องลัทธิของเพ่ือน โดยส านักพิมพ์ก้าวหน้า รวม
รวบและประพันธ์โดยพระยาอนุมานราชธน หรือเสฐียรโกเศศ และนาคะประทีป ผู้ประพันธ์ทั้งสองเขียน
ผลงานออกมาเป็นตอนย่อยซึ่งในหนังสือใช้ค าว่าภาค เป็นเรื่องเกี่ยวกับศาสนาและความเชื่อต่าง ๆ 
ประกอบด้วยศาสนายิว คริสต์ อิสลาม เชน ฮินดู พุทธ และลัทธิในจีน ส าหรับในส่วนที่มีความเก่ียวข้องกับ
ศาสนาของทิเบตคือภาคท่ี 3 ว่าด้วยเรื่องเก่ียวกับพุทธศาสนาในอินเดียและลัทธิลามะ  

ในปีพุทธทศวรรษที่ 2500 และปีถัดมากระทั่งถึงปัจจุบันได้มีการตีพิมพ์หนังสือเกี่ยวกับวัชรยานออกมา
อย่างประปราย เช่น ในปี พ.ศ. 2508 เรื่องตามรอยบาทพระพุทธองค์ เล่ม 4 โดยผู้เขียนชื่อสารนาถ ซึ่งเป็นลักษณะ
สารคดีเชิงท่องเที่ยวที่มีการเล่าถึงดินแดนทิเบต ธรรมเนียมทิเบต พุทธศาสนานิกายและวิถีปฏิบัติต่าง ๆ  รวมถึง
เรื่ององค์ทะไลลามะ  ปี พ.ศ. 2513 มีการพิมพ์หนังสือเรื่องทิเบต : ประเทศลับแล ที่มีลักษณะเป็นเชิงสารคดี เรียบ
เรียงโดยผู้เขียนนามปากกาวิจิตรวรรณกรรม ต่อมามีการเผยแพร่หนังสือชื่อลัทธิและนิกาย เขียนโดยหม่อม
ราชวงศ์คึกฤทธิ์ ปราโมช พิมพ์เมื่อ พ.ศ.2524 เป็นหนังสือบทความเกี่ยวกับความเชื่อต่าง ๆ ซึ่งมีเนื้อหา
บางส่วนเกี่ยวกับนิกายวัชรยาน นอกจากนี้ ยังมีผลงานของ ส. ศิวรักษ์ อย่างพุทธตันตระหรือวัชรยาน ผลงานของ       
กฤษดาวรรณ เมธาวิกุล อย่างทงเลน : วิถีแห่งการละอัตตา และรู้ก่อนตายไม่เสียดายชีวิต นอกจากนี้ ยังมีงาน
วรรณกรรมอ่ืนที่เผยแพร่องค์ความรู้วัชรยานในทางวิชาการโดยคนไทยอีกด้วย นั่นคือ งานวิจัย บทความวิจัย และ
บทความวิชาการ 



324 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

จากการศึกษาค้นคว้างานวรรณกรรมที่เกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยานของไทยนั้นพบว่ามีจ านวนไม่มากนัก
โดยเน้นเนื้อหาสาระของศาสนา ความเชื่อแนวคิดในเชิงประวัติศาสตร์ เป็นการเล่าเรื่องบรรยาย ให้ข้อมูลเป็นหลัก 
ไม่เน้นการวิพากษ์เนื้อหา หรือการวิเคราะห์เชิงลึกมากนัก ในขณะที่งานวรรณกรรมจากต่างประเทศมีความ
หลากหลาย โดยมีลักษณะเนื้อหาแบบทั่วไปและแบบเชิงลึกเกี่ยวกับวัชรยาน เช่น เรื่องประวัติศาสตร์ศาสนาใน
ทิเบต ประวัติคุรุอาจารย์ท่านส าคัญ ความรักและสันติภาพ การฏิบัติธรรมทางวัชรยาน ค าสอนและเกร็ดความรู้ 
เกี่ยวกับพุทธศาสนาวัชรยาน เช่น เรื่องบาร์โด (ชีวิตหลังความตาย) เรื่องซกเช็น และตันตระ เป็นต้น  

3. การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศ  
นอกเหนือจากการเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านงานวรรณกรรมอย่างหนังสือ เอกสาร 

และงานวิจัย ในปัจจุบันได้มีการเผยแพร่องค์ความรู้ดังกล่าวผ่านสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศอีกด้วย โดยเป็นใน
ลักษณะของเกร็ดความรู้ทางธรรม เช่น 

3.1 เพจเฟซบุ๊ก (Facebook page) ได้แก่ 1) เพจที่สร้างขึ้นเพ่ือเสนอข่าวสารของสถานปฏิบัติธรรม 
ได้แก่ ริโวเชธรรมสถาน มูลนิธิพันดารา สถาบันวัชรสิทธา และมูลนิธิพระมัญชุศรี และ 2) เพจที่เชื่อมต่อกันการ
สถานธรรมในระหว่างประเทศและวัชรจารย์ระดับโลก (นานาชาติ) เช่น เพจวัชรจารย์ พักชก รินโปเช : การเผยแพร่
ธรรมะของท่านพักชก รินโปเช (Kyabgön Phakchok Rinpoche) ผู้น าทางจิตวิญญาณของสายการปฏิบัติ
วัชรยานในสายธรรมตักลุง การ์จู นอกจากนี้ ยังมีเพจที่เป็นเครือข่ายเดียวกันคือ Samye Thailand Center          
3) เพจที่สร้างขึ้นเพ่ือสื่อสารและให้เกร็ดความรู้ทางพุทธศาสนา เช่น มหายานวา้วซ่า คลงัพทุธศาสนา และ
Chohokun Ch. โชโฮ ธรรมราชบุตร เป็นต้น 

3.2 กลุ่มเฟสบุ๊ก (Facebook group) ได้แก่ 1) กลุ่มวัชรยานสัมพันธ์  - Vajrayana Buddhism in 

Thailand เป็นกลุ่มสังคมของผู้ปฏิบัติและผู้สนใจวัชรยานโดยไม่แบ่งแยกนิกายและสายการปฏิบัติ และ 2) กลุ่ม
เซน วัชรยาน เถรวาท  เป็นกลุ่มที่ให้ความรู้และแลกเปลี่ยนความคิดเห็นทางพุทธศาสนาโดยไร้นิกาย ไร้การ
แบ่งแยก 3) กลุ่ม 娑婆 : สังฆะสหาโลกธาตุ เป็นกลุ่มที่รวมพระพุทธศาสนาทุกนิกาย สายธรรม และหลักธรรมค า
สอน  4) กลุ่ม Wisdom of Tibet เป็นกลุ่มที่เสนอเกร็ดความรู้ทางวัชรยาน 5) ศิษย์พระโพธิสัตว์มหายานเชียงใหม่ 
เป็นกลุ่มที่เผยแผ่ข้อมูลและความเชื่อทางพระพุทธศาสนาโดยไม่แยกนิกาย น าเสนอข้อธรรมะในพระพุทธศาสนา 
อย่างสร้างสรรค์เพ่ือธ ารงรักษาไว้ซึ่งค าสอนในพระไตรปิฎก  

3.3 เว็บไซต์ (Website) ที่เป็นแหล่งข้อมูลทางอิเล็กทรอนิกส์เกี่ยวกันพุทธศาสนามหายานและวัชรยาน 
เช่น Rangjung Yeshe Thailand Vajrayana School, พุทธศาสนามหายาน – วัชรยาน (mahayana.in.th),     

ก่งฮุก (gonghoog.com) 
โดยสรุป สื่อเทคโนโลยีสารสนเทศเป็นเครื่องมือที่ช่วยในการเผยแพร่พุทธศาสนาที่เข้ากับสังคมยุคใหม่

ที่ผู้สนใจสามารถเข้าไปศึกษาค้นคว้าได้ทุกเวลาทุกสถานที่ อย่างไรก็ตาม การเผยแพร่องค์ความรู้พุทธศาสนา



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

325 

 

 

วัชรยานผ่านสื่อเทคโนโลยีสารสนเทศก็อาจใช้เป็นแนวทางเสริม ส่วนแนวทางหลักที่มีความส าคัญย่อมเป็น
การศึกษาผ่านการปฏิบัติโดยมีผู้เชี่ยวชาญคอยแนะน าช่วยเหลือ  

ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 : ความเป็นดนตรีพุทธศาสนาวัชรยานในบริบทสังคมไทย 
ส าหรับประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้วิเคราะห์ความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตใน

บริบทสังคมไทยผ่านเครื่องดนตรีทิเบตในพิธีกรรม นอกจากนี้ มีการแบ่งประเภทดนตรีออกเป็น 3 ประเภท 
ได้แก่ การบรรเลงดนตรีรวมวง การบรรเลงดนตรีประกอบการสวดมนตร์ และการสวดมนตร์โดยไม่มีดนตรี
ประกอบ รายละเอียด ดังนี้  

1. เครื่องดนตรีที่ใช้ในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบต 
ดนตรีของชาวทิเบตสามารถแบ่งเป็น 2 ลักษณะเด่น คือ ดนตรีที่เกี่ยวข้องกับศาสนา (Religious 

music) เช่น บทสวดมนตร์ บทคาถาต่าง ๆ บทเพลงประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ทางศาสนา และดนตรีที่
เกี่ยวข้องกับชีวิตประจ าวัน (Secular music) เช่น บทเพลงพ้ืนบ้าน บทเพลงเต้นร า เป็นต้น ในงานวิจัยนี้ 
ผู้วิจัยเน้นศึกษาลักษณะดนตรีที่เก่ียวข้องกับศาสนาเป็นหลัก โดยมีเครื่องดนตรีแบบทิเบตที่ปรากฏในพิธีกรรม
ของพุทะศาสนาวัชรยาน ดังนี้ 

1.1 ซีเญียน หรือระฆังแบน (Sil-nyen) คนทิเบตเชื่อว่าหากได้ยินเสียงของระฆังประเภทนี้จะเป็น
หนทางไปสู่การหลุดพ้น ตลอดจนเป็นการอัญเชิญความเจริญรุ่งเรืองและสิ่งมงคลทั้งหลาย ท่าทางในการ
บรรเลงเครื่องดนตรีมี 2 ลักษณะ คือ สะบัดออกจากตัวกับสะบัดเข้าหาตัว เวลาสิ้นสุดการสวดมนตร์ต้องสะบัด
ซีเญียนข้าหาตัวเสมอ การใช้เครื่องดนตรีในพุทธศาสนาแบบทิเบตมีธรรมเนียมที่ต้องยึดถือปฏิบัติ เช่น วิธีการ
สั่น วิธีการวาง วิธีการเก็บ ล้วนมีวิธีที่ผู้ใช้ควรให้ความส าคัญ 

1.2 ทรีพูกับดอร์เจ (Dripu and Dorje) ทรีพู หรือที่บางครั้งเรียกว่ากันตะ (Ghanta) มีลักษณะ
เหมือนกระดิ่งหรือระฆังขนาดเล็ก เป็นเครื่องหมายแทนสิ่งศักดิ์สิทธิ์โดยที่ด้านบนของก้านออกแบบให้มีสาม
แฉกหรือห้าแฉกซึ่งสื่อถึงพระพุทธเจ้าห้าตระกูล บริเวณองค์ระฆังทรีพูมีพระพักตร์แทนสัมโภคกายของ
พระพุทธเจ้า มีลวดลายประกอบที่สื่อถึงสรวงสวรรค์หรือพุทธเกษตรของพระพุทธเจ้า ด้านล่างของทรีพูมีวงรุ้ง
ซึ่งเป็นรัศมีที่ได้รับการปกป้องรักษา ทรีพูเป็นเครื่องดนตรีที่มีเสียงและคือสัญลักษณ์แทนปัญญา ส่วนดอร์เจ
หรือวัชระนั้นไม่เชิงเป็นเครื่องดนตรีเพราะไม่มีเสียงและสัญลักษณ์แทนอุบายแห่งธรรม ส าหรับการสวดมนตร์
และประกอบพิธีกรรมทางวัชรยานนั้นมักใช้ทรีพูและดอร์เจคู่กันเสมอซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนความศักดิ์สิทธิ์
สามารถกราบไหว้ได ้ 

1.3 งา (Nga) มักออกเสียงเป็น ง่า มีลักษณะเป็นกลองประเภทหนึ่งที่มีหลายขนาด งามีทั้งแบบที่มี
ด้ามจับโดยใช้วิธีการถือตี และงาแบบที่ห้อยไว้กับที่แขวนโดยที่ผู้ตีไม่ต้องถือ งาบรรเลงโดยการตีด้วยไม้กลองที่
เรียกว่างาตี หน้ากลองมีลวดลายที่แตกต่างกันโดยมากเป็นรูปพระปางพิโรธ กลองงาจึงใช้ส าหรับการสวด



326 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

มนตร์สักการะบูชาที่เกี่ยวข้องกับพระปางพิโรธ เช่น พระธรรมบาล พระมารดาฉัตรขาวปางกึ่งพิโรธ พระวัชรกิ
ลายะ เป็นต้น ส าหรับการบูชาพระปางสันติอย่างพระมัญชุศรี พระแม่ตารา และพระแม่ชัมมาไม่นิยมตีกลองงา  

1.4 ตุง (Dung/ Dung Kar) บางครั้งเรียกว่า ตุงการ์ หรือหอยสังข์ เป็นเครื่องดนตรีที่มีเสียงดัง
กังวานไปทั่วสารทิศประหนึ่งเป็นสุรเสียงของพระพุทธองค์ในขณะแสดงธรรม สังข์จึงเป็นเครื่องดนตรีที่ได้รับ
การนับถือบูชาเป็นของศักดิ์สิทธิ์ เป็นสัญลักษณ์แห่งธรรมะของพระพุทธเจ้าที่ขจรขจายออกไปอย่างไม่มีที่
สิ้นสุด ในปัจจุบันจึงมักมีการเป่าตุงร่วมกับการเล่นเครื่องดนตรีอ่ืน ๆ ในการบูชาพระปางสันติและการสวด
มนตร์ภาวนาบางบทที่มีท่วงท านองอ่อนโยนนัยว่าให้พระธรรมแผ่กระจายออกไปอย่างรุ่งโรจน์ และใช้ในการ
บรรเลงโหมโรงก่อนเริ่มพิธีกรรม ตลอดจนใช้เป่าในการอุทิศอาหารและส่วนบุญกุศลให้แก่ผู้ล่วงลับหรือเรียกว่า
อุทิศซู อีกทั้งการถวายก ายานเครื่องหอมแก่พระธรรมบาลหรือเรียกว่าการถวายซัง นอกจากนี้ ตุงยังถูกใช้
ส าหรับการประกาศต้อนรับบุคคลส าคัญ หรือการส่งสัญญาณเรียกให้พระสงฆ์มาร่วมประกอบพิธีกรรม  

1.5 วับชัก (Sbub-chal /Tibetan cymbals) เรียกอีกอย่างหนึ่งได้ว่า “เรอโม” (rölmo)  ซึ่งค านี้
โดยทั่วไปหมายถึงดนตรี และสามารถใช้เป็นชื่อเรียกฉาบชนิดนี้ได้ด้วย เป็นเครื่องดนตรีที่ผลิตจากทองเหลือง 
มีลักษณะเป็นวงกลม ขอบแบน  ตรงกลางมีลักษณะนูนกลมเป็นปุ่มขนาดใหญ่พร้อมที่จับเป็นผ้าหรือหนังที่ร้อย
ผ่านรูตรงกลาง วับชักใช้บรรเลงจังหวะซึ่งเป็นแบบแผนในการสวดมนตร์บางบท และใช้ตีในการโหมโรงก่อน
เริ่มพิธีกรรมส าคัญอีกด้วย 

1.6 รักตุง (Rag Dung/ Tibetan horn) เคร่ืองดนตรีนี้มีชือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าตุงเช็น (Dungchen) 
หรือที่ชาวตะวันตกมักเรียกว่า horn หรือ long horn เป็นเครื่องดนตรีที่ใช้เป่าในวัดทิเบตส าหรับโอกาสพิเศษ
ต่าง ๆ เช่น วันครบรอบวันเกิดหรือวันละสังขารของคุรุอาจารย์ คือเป่ารักตุงในช่วงเวลาเช้าเพ่ือเป็นการปลุกให้
ตื่นนอนมาสวดมนตร์ภาวนา ช่วงกลางคืนเพ่ือส่งสัญญาณเตือนให้ภิกษุสามเณรเข้านอน  นอกจากนี้ รักตุงยังมี
บทบาทหน้าที่ในพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ทางศาสนาอีกด้วย โดยใช้รวมวงร่วมกับเครื่องดนตรีอื่น ซึ่งรักตุงมีความยาว
หลายขนาด เสียงทุ้มดังไปไกล ส าเนียงเสียงเป่ามีท้ังแบบอ่อนโยนและดุดัน  

1.7 จาลิง (Gyaling) มีลักษณะเหมือนปี่ ผู้บรรเลงต้องมีทักษะในการเล่นที่ดี ซึ่งต้องฝึกลมเยอะจึง
จะสามารเป่าได้เป็นชั่วโมงโดยไม่หยุด ชื่อเครื่องดนตรีนี้แปลตรงตัวได้ว่า “แตรอินเดีย” (Indian trumpet) 
หากเปรียบเทียบกับเครื่องดนตรีตะวันตก จาลิงเป็นเครื่องดนตรีประเภทลมไม้ที่มีลิ้นลักษณะคล้ายคลึงกับโอ
โบ บทบาทหน้าที่คือใช้เป่าในพิธีกรรม เช่น ในระหว่างการถวายเครื่องบูชาอย่างสงบ  

1.8 ดามารุ  (Damaru/ two-headed drum/ two-sided drum) เป็นกลองสองหน้าที่มีลักษณะ
เหมือนบัณเฑาะว์ เป็นสัญลักษณะของพระฑากินี ในอดีตคือเครื่องดนตรีที่ถูกใช้โดยโยคีและโยคีนี ซึ่งเป็นดามา
รุชนิดพิเศษที่ท ามาจากกะโหลกมนุษย์ โดยมักใช้ประกอบพิธีสวดมนตร์ร่วมกับขลุ่ยกังตงและระฆังซีเญียน 
ปัจจุบันมีชนิดที่ท าจากไม้ มีสองขนาดหลักคือเล็กและใหญ่ ดามารุขนาดเล็กใช้สวดบูชาคุรุอาจารย์และสวด
สรรเสริญพระพุทธเจ้ากับพระโพธิสัตว์ทั้งหลาย ส่วนขนาดใหญ่ใช้สวดส าหรับการละอัตตาที่เรียกว่าเจอดซึ่ง



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

327 

 

 

เป็นการปฏิบัติหลักของโยคี ดามารุคือกลองที่มีสองหน้าซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนสัจธรรมทั้งสอง เป็นการ
ประสานระหว่างสังสารวัฏกับนิพพาน 

นอกจากนี้ ยังมีเครื่องดนตรีทิเบตอ่ืน ๆ เช่น คางาหรือคาง่ามีลักษณเหมือนฆ้องหรือกังสดาล ติงชัก
หรือฉิ่ง และกันตงที่ผลิตจากกระดูกต้นขาของมนุษย์ สรุปได้ว่า เครื่องดนตรีแต่ละชนิดมีความแตกต่างกันใน
เรื่องของระดับเสียง บ้างเสียงทุ้มต่ า บ้างเสียงแหลมสูง คุณลักษณะของเสียงที่ต่างกันนั้นสื่อไปถึงการปฏิบัติ
ศาสนกิจของพระพุทธองค์ที่ใช้ความนุ่มนวลหรือบางครั้งอาจใช้ความดุดัน ดังนั้น การเลือกใช้เครื่องดนตรีควร
มีความเหมาะสมกับลักษณะของการพิธีกรรม 

เครื่องดนตรีเป็นอุปกรณ์ส าคัญที่ไม่อาจขาดได้ส าหรับการปฏิบัติทางพุทธศาสนาวัชรยาน ซึ่งเครื่อง
ดนตรีเหล่านี้น าเข้ามาจากทิเบต โดยมีวิธีการบรรเลงที่ เป็นประเพณีสืบทอดต่อเนื่องกันมาแต่อดีตจนปัจจุบัน   
ผู้เล่นดนตรีต้องทราบและยึดถือวิธีการใช้เครื่องดนตรีตามธรรมเนียมปฏิบัติ นอกจากนี้ เครื่องดนตรีบางชนิด
จ าเป็นต้องใช้ผู้เชี่ยวชาญในการปฏิบัติ เนื่องจากมีความซับซ้อนเรื่องเทคนิคการบรรเลง เช่น วับชัก จาลิง    
ส่วนเครื่องดนตรีบางชนิดอาจไม่ต้องใช้ความเชี่ยวชาญสูงมากนัก ผู้ปฏิบัติธรรมทั่วไปสามารถร่วมบรรเลงได้ 
เช่น ทรีพู อย่างไรก็ตาม ผู้เล่นควรทราบว่าจะต้องบรรเลงในจังหวะเวลาใดในช่วงระหว่างการประกอบพิธีกรรม 

2. ประเภทดนตรีที่ใช้ในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบต 
ส าหรับการประกอบพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ของพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทยนั้น 

ผู้วิจัยได้แบ่งลักษณะของดนตรีออกเป็น 3 ประเภท ได้แก่ การบรรเลงดนตรีรวมวง การบรรเลงดนตรี
ประกอบการสวดมนตร์ และการสวดมนตร์โดยไม่มีดนตรีประกอบ ดังรายละเอียดต่อไปนี้  

2.1 การบรรเลงดนตรีรวมวง (Music Ensemble) 

การบรรเลงเครื่องดนตรีรวมวงในพุทธศาสนาวัชรยานใช้ประกอบก่อนการเริ่มพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์      

ต่าง ๆ ดังปรากฎในเทศกาลภาวนา “แมนเล ดรุบเชอ” มหาพุทธบูชาแด่พระไภษัชยคุรุพุทธเจ้า ณ ศูนย์

ขทิรวัน มูลนิธิพันดารา อ าเภอหัวหิน จังหวัดประจวบคีรีขันธ์  ซึ่งการบรรเลงเครื่องดนตรีรวมวงในลักษณะนี้ 

เรียกว่าดนตรีโหมโรง (Overture) ประกอบด้วยเครื่องดนตรี 5 ชนิด ได้แก่ วับชัก งา ซีเญียน ตุง และรักตุง ใช้

ผู้บรรเลงดนตรีทั้งสิ้น 6 คน โดยมีผู้บรรเลงท่านหนึ่งเล่นเครื่องดนตรี 2 ชนิด คือ งา ซีเญียน เครื่องดนตรีบาง

ชนิดใช้ 2 เครือ่ง คือ ตุง และรักตุง ทั้งนี้ ผู้บรรเลงตุง 1 และตุง 2 เล่นเหมือนกัน ส่วนผู้บรรเลงรักตุง 1 และรัก

ตุง 2 ก็เล่นเหมือนกันเช่นเดียวกัน 



328 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

 
แผนภาพที่ 2 การบรรเลงดนตรีโหมโรงก่อนเริ่มพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ 

2.2 การบรรเลงดนตรีประกอบการสวดมนตร์ (Music performance with Mantra)  
การปฏิบัติเจอด (อ่านว่า เจิด, ทิเบต: གཅོད , อังกฤษ: Chöd) พบได้ทั่วไปในสายธรรมยุงตรุงเพิน ญิง

มาปะ และกาจูร์ปะ ซึ่งคือค าสอนส าคัญที่เป็นการสวดเพ่ือตั้งปณิธานในการอุทิศร่างกายของตนเองถวายเป็น
เครื่องบูชาแด่สิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลาย รวมทั้งเป็นทานแก่ดวงวิญญาณเร่ร่อน และสัมภเวสีทั้งหลาย  การสวดเจอด
จึงเป็นการปฏิบัติที่ฝึกจิตใจให้เกิดความกรุณาอันยิ่งใหญ่ ลดความยึดติดในร่างกายและกิเลสทั้งหลาย ละอัตตา
ตัวตน เพ่ือให้มีจิตใจที่ไม่แบ่งแยก กระทั่งเข้าถึงศูนยตาอันเป็นสภาวะเดิมแท้แห่งธรรมชาติ  การปฏิบัติเจอด
เป็นการผสมผสานระหว่างพระสูตรปรัชญาปารมิตาและวิธีการท าสมาธิในแบบเฉพาะ รวมถึงพิธีกรรมตันตระ
อีกด้วย เจอดเป็นแก่นสาธนะขั้นสูงทางพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบต ซึ่งปัจจุบันได้แผ่ขยายไปทั่วโลกโดยชาว
ทิเบตพลัดถิ่น ส าหรับประเทศไทยนั้น มีการสวดเจอดมีการใช้เครื่องดนตรีประกอบ ได้แก่ กังตง ดามารุ ซี
เญียน และทรีพู การสวดเจอดอาจสวดผู้เดียวหรือสวดเป็นกลุ่มก็ได้โดยไม่จ ากัดจ านวนคน อาจเป็นหลักสิบ 
หรือหลักร้อยคนก็ได้ การสวดกลุ่มมักสวดกลางแจ้ง โดยผู้สวดหนึ่งคนบรรเลงเครื่องดนตรี 2 ชิ้น คือ มือขวาถือ
ดามารุ มือซ้ายถือซีเญียนหรือทรีพู โดยบรรเลงเป็นหลักตลอดการสวด ส่วนกังตงนั้นมักบรรเลงโดยผู้น าสวด
เพียงคนเดียวโดยใช้เป่าในบางช่วงบางตอนของการสวด 

2.3 การสวดมนตร์โดยไม่มีดนตรีประกอบ (Mantra without music performance) 
การสวดมนตร์เป็นเรื่องพ้ืนฐานการปฏิบัติธรรมทางพุทธศาสนาในนิกายหลักอย่างเถรวาทและ

มหายาน พบได้ทั้งในงานมงคลและอวมงคล ในดินแดนที่นับถือพุทธศาสนาแบบเถรวาทใช้การสวดมนตร์เป็น
ภาษาบาลี ส่วนในพ้ืนที่หลักท่ีนับถือพุทธศาสนาแบบมหายานใช้บทสวดที่เป็นภาษาท้องถิ่นของตนเองซึ่งรจนา
โดยนักบวชผู้มีความรู้ หรือบทสวดที่แปลจากภาษาบาลี สันสกฤต การสวดมนตร์สามารถสวดเพ่ือประโยชน์
ตนเอง สวดเพ่ือผู้อ่ืน สรรพสัตว์ และสัมภเวสี โดยความเชื่อในทางพุทธศาสนา การสวดมนตร์คือการได้เข้าเฝ้า
องค์ศาสดา ซึ่งผู้สวดต้องถึงพร้อมด้วยกาย วาจา และใจ กายคือการกราบไหว้ วาจาคือการสวดมนตร์ภาวนา
ค าสอน และใจคือการบริหารจิตใจให้บริสุทธิ์  แจ่มใส มีสติ สมาธิ และปัญญา นอกจากนี้ ยังเชื่อว่าเป็นการ



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

329 

 

 

อัญเชิญพุทธคุณ ธรรมคุณ สังฆคุณ มาช่วยคุ้มครองปกปักรักษา การสวดมนตร์เป็นพุทธบูชาและเป็นการแสดง
ความเคารพต่อพระรัตนตรัย ช่วยให้กงล้อแห่งธรรมได้เคลื่อนที่และแผ่ขยายออกไป 

ส าหรับบทภาวนาที่สวดเป็นท านองโดยไม่มีดนตรีประกอบนั้น ได้แก่ บทบูชาครู บทขอพรจากคุรุ
เพ่ือให้เข้าถึงจิตกระจ่าง (༅། གསོལ་འདེབས།) บทยึดพระรัตนตรัยเป็นสรณะ (༅། སྐྱབས་འགོ།) บทเจริญโพธิจิต (༅། 
སེམས་བསྐྱེད།) บทถวายมันดาลา (༅། མཎྜལ།)  (ถวายเครื่องบูชาอันประเสริฐ) และบทสาธนะพระตาราเทวี บท
ภาวนาเหล่านี้มีท านองการสวดที่เหมือนกัน โดยมีความแตกต่างในเรื่องอัตราส่วนโน้ตเล็กน้อย ซึ่งความ
แตกต่างนี้แปลผันไปพยางค์ของค าสวด นอกจากนี้ มนตราบทสั้น ๆ นิยมสวดโดยไม่มีดนตรีประกอบ เช่น         
มนตราหกพยางค์ภาษาสันสกฤตส าหรับการปฏิบัติบูชาพระอวโลกิเตศวร หรือพระโพธิสัตว์กวนอิม โอม  มณี 
ปัทเม หูม ส่วนภาษาทิเบตออกเสียงว่า โอม มณี เปเม ฮุง  

 
แผนภาพที่ 3 ท านองสวดมนตรา โอม มณี เปเม ฮุง ( ཨོཾ་མ་ཎི་པད ེ་ཧཱུྃཿ , Om Mani Padme Hum) 

 

โดยสรุป ความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตพบได้ 3 ลักษณะ คือ 1) การบรรเลง
ดนตรีรวม วง ใช้ในการประกอบพิธีกรรมส าคัญทางศาสนาเพ่ือความเป็นสิริมงคล โดยการบรรเลงที่ในมูลนิธิ        
พันดาราพบว่ามีการบรรเลงรวมวงในลักษณะเป็นเพลงโหมโรงก่อนการเริ่มต้นประกอบพิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ โดยใช้
เครื่องดนตรีคือ วาบชัก งา ซีเญียน ตุง และรักตุง 2) การบรรเลงดนตรีประกอบการสวดมนตร์ มีลักษณะการสวด
เป็นท่วงท านองโดยมีการใช้เครื่องดนตรีบรรเลงไปควบคู่กัน ส าหรับบทสวดพ้ืนฐานมักใช้เครื่องดนตรีทรีพู-ดอร์เจ 
บางบทสวด เช่น บทสาธนะพระตาราเทวี ใช้เครื่องดนตรีวาบชัก งา และจาลิง บางบทสวด เช่น บทปฏิบัติเจอดใช้
เครื่องดนตรีดามารุ ซีเญียน และกังตง 3) การสวดมนตร์โดยไม่มีดนตรีประกอบ นับว่าเป็นพ้ืนฐานส าคัญของการ
ปฏิบัติธรรมที่พุทธศาสนิกชนวัชรยานกระท าอย่างเป็นปกติและสม่ าเสมอ ดังเป็นที่มาของค าว่า “มนตรยาน”       
ซึ่งเป็นชื่อเรียกอีกชื่อหนึ่งของวัชรยาน การสวดมนตร์วัชรยานใช้ภาษาทิเบตโดยสวดเป็นท่วงท านอง ซึ่งคือกลวิธี
ส าคัญ ท าให้เกิดความพร้อมเพรียงส าหรับการสวดเป็นกลุ่ม ส่วนการสวดมนตร์เดี่ยวนั้นขึ้นอยู่กับผู้สวด โดยอาจ
สวดเป็นท านองหรือไม่ก็ได้ 

 
 
 
 
 
 



330 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

อภิปรายผลการวิจัย 
 ผลการศึกษางานวิจัยเรื่อง “ความเป็นดนตรีที่ปรากฎในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบท
สังคมไทย” พบว่า การเผยแพร่และการถ่ายทอดองค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานในบริบทสังคมไทยนั้น มีการ
เผยแพร่และการถ่ายทอดองค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานผ่านส านักธรรม ผ่านงานวรรณกรรม และผ่านสื่อ
เทคโนโลยีสารสนเทศ โดยแนวคิดเรื่องความเชื่อ และหลักปรัชญาพุทธศาสนาวัชรยานในบริบทสังคมไทยได้รับ
อิทธิพลมาจากประเทศทิเบตเป็นส่วนใหญ่ ซึ่งผลการศึกษาดังกล่าวมีคล้ายคลึงกับงานของโบเมอร์ (Baumer, 

2002 : 24) ที่เห็นว่าแนวคิดพุทธศาสนาวัชรยานเป็นการผสมผสานระหว่างความเชื่อ พิธีกรรม กับความเชื่อเรื่อง
ภูตผีปีศาจ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในท้องถิ่น รวมถึงความเชื่อเรื่องสังสารวัฏ เป็นประเด็นหลักท่ีส าคัญในพุทธศาสนา
วัชรยาน เช่นเดียวกับพุทธศาสนานิกายเถรวาท  นอกจากนี้ ผลการศึกษาด้านการเผยแพร่และการถ่ายทอดองค์
ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานในบริบทสังคมไทยยังสอดคล้องกับงานของกฤษดาวรรณ เมธาวิกุล (2561 : 47) ที่เห็น
ว่าสังคมทิเบตและไทยแบบดั้งเดิมมีบริบทร่วมกันคือ เน้นการเคารพบูชาธรรมชาติ (Animism) และสิ่งศักดิ์สิทธิ์
เน้นการสร้างการสวดมนตร์ และบ าเพ็ญเพียรทางจิต พิจารณาตามศักยภาพของมนุษย์  อย่างไรก็ตาม พุทธศาสนา
วัชรยานในบริบทไทยเน้นการยึดพระรัตนตรัย 3 ระดับ ได้แก่ ระดับนอก ระดับใน และระดับในสุด โดยระดับนอก
เกี่ยวโยงกับพระสูตร ประกอบด้วย พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เป็นสรณะ จากการศึกษาประเด็นดังกล่าวเห็นได้
ว่ามีความเชื่อมโยงในมิติด้านการเผยแพร่และการถ่ายถอดองค์ความรู้พุทธศาสนาวัชรยานโดยผ่านความเชื่อด้าน
ศาสนาในบริบทสังคมไทย 

ส าหรับประเด็นความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทยนั้น 
พบว่ามีการแบ่งประเภทดนตรีออกเป็น 3 ประเภท ได้แก่ การบรรเลงดนตรีรวมวง การบรรเลงดนตรี
ประกอบการสวดมนตร์ และการสวดมนตร์โดยไม่มีดนตรีประกอบ ลักษณะการแบ่งประเภทดนตรีนี้สอดคล้อง
กับงานของยอนเน็ตตี (Yonetti) ได้วิเคราะห์ว่าเครื่องดนตรีของทิเบตมีผลต่อการสร้างความศักดิ์สิทธิ์ใน
พิธีกรรมทางศาสนาพุทธวัชรยาน แม้ว่าท านองของดนตรีมีความแปลก แต่ในความจริงได้ผ่านกระบวนการ
จัดเรียงของท านอง ร้อยเรียงอย่างเป็นระบบโดยผ่านเครื่องดนตรีเพ่ือสร้างปฏิสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับพระ
เจ้า ดังจะเห็นได้จาก ฉาบวับชัก (เรอโม) ที่สะท้อนถึงแง่มุมด้านศาสนาพุทธวัชรยาน โดยฉาบวับชัก (เรอโม) มี
ความโดดเด่นเรื่องการให้จังหวะต่าง ๆ ในการประกอบพิธีกรรม เสมือนเป็นเครื่องดนตรีที่ใช้น าเครื่องดนตรี
ชนิดอ่ืน ๆ  โดยส่วนใหญ่ ผู้น าของคณะสงฆ์ (Dbu mdzad) มักจะเป็นผู้เล่นเครื่องดนตรีชนิดนี้ นอกจากนี้ 
กลองงา เป็นกลองขนาดใหญ่ ถือเป็นเครื่องดนตรีที่เล่นง่ายที่สุด มักจะใช้ในการประกอบพิธีฟ้อนร าทางด้าน
ศาสนา กลองงามักตีตามจังหวะของฉาบวับชัก (เรอโม) อย่างควบคู่กัน ในขณะที่ กลองดามารุ เป็นกลองขนาด
เล็กกะทัดรัดที่ใช้ได้กับทุกคนในการสวดมนตร์ เสียงของกลองชนิดนี้มีจังหวะคงที่ กังวาน แต่ไม่กึกก้องเสียงดัง 
เนื่องจากมีระดับเสียงและจังหวะที่แตกต่างจากเครื่องดนตรีชนิดอ่ืน ๆ อย่างไรก็ตาม ส าหรับประเด็นการสวด
มนตร์โดยไม่มีดนตรีประกอบนั้น มีความแตกต่างจากงานวิจัยของ เอลลิงสัน (Ellingson, 1979: 22) ที่เห็น



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

331 

 

 

ว่าในการสวดมนตร์พุทธศาสนาวัชรยานของชาวทิเบตนั้นมักเป็นเสียงร้องที่เปล่งออกมากจากล าคอ (Throat 

singing) มีลักษณะท านองเสียงที่ทุ้มต่ า จังหวะคงที่ และดังกังวาน บางครั้งอาจมีการใช้เสียงสูงในบางจังหวะ 
แต่โดยภาพรวมเน้นเสียงทุ้มต่ าเป็นหลัก ในขณะที่การสวดมนตร์ พุทธศาสนาวัชรยานของชาวไทยจะไม่มี
ลักษณะการใช้เสียงจากล าคอ เป็นการเปล่งเสียงออกมาจากช่องปาก (Oral cavity) เท่านั้น 
 จากผลการศึกษาที่กล่าวมาข้างต้น สามารถอภิปรายได้ว่ามีประเด็นที่สอดคล้องและแตกต่างกับ
งานวิจัยอ่ืน ๆ ทั้งภายในประเทศ และต่างประเทศ หลักส าคัญของการศึกษางานวิจัยนี้ได้เน้นศึกษาทั้งแนวคิด
ของพุทธศาสนาวัชรยาน และความเป็นดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบตในบริบทสังคมไทย 
ภายใต้แนวคิดทฤษฎีด้านศาสนา ด้านวัฒนธรรมและความเชื่อ ด้านมานุษยดุริยางควิทยา และด้าน
มานุษยวิทยาและสังคมวิทยา ซึ่งผลจากการด าเนินการวิจัยนั้นเริ่มตั้งแต่กระบวนการการส ารวจเอกสาร การ
ออกเก็บข้อมูลภาคสนาม การจดบันทึก การบันทึกเสียง การสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกตการณ์ และการมีส่วน
ร่วมกับกิจกรรม   

โดยสรุป ดนตรีเป็นเสมือนเครื่องมือที่กระตุ้นให้มีการเปลี่ยนแปลงของจิตใต้ส านึก  อีกทั้งเป็น
เครื่องมือที่กระตุ้นจิตใต้ส านึกของมนุษย์ให้มีการเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่ดี สามารถเป็นเครื่องมือที่จะท าให้
มนุษย์เข้าถึงพระเจ้าได้ในขั้นตอนต่าง ๆ ทางศาสนา มีการใช้เครื่องดนตรีเช่น กลองเข้ามาเป็นบทบาทที่ส าคัญ
ในการนั่งสมาธิ เสียงดนตรีสามารถช่วยกระตุ้นโน้มน้าวจิตใต้ส านึกให้มีความสงบ ดนตรียังปรับสมดุลให้กับทาง
ร่างกาย ไม่ว่าจะเป็นด้านอาหาร การใช้ชีวิต การหายใจ การออกก าลังกาย และลักษณะท่าทางของมนุษย์  
นอกจากนี้  บทบาทของดนตรีที่ เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาวัชรยานส่วนใหญ่เป็นกระบวนการของการ
เปลี่ยนแปลงภายในไปสู่สถานะที่ศักดิ์สิทธิ์และบริสุทธิ์  โดยเฉพาะอย่างยิ่งทางด้านศาสนา ดนตรีได้เข้าไปมี
บทบาทในการบรรลุความเชื่อ ความศรัทธาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ดังจะเห็นได้จาก การสวดมนตร์ การฟ้อนร า การ
ท าสมาธิล้วนมีการใช้ดนตรีบรรเลง ส่งผลต่อความเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกันของสังคม และสร้างสังคมที่อุดมด้วย
ความจริง และความสุขอันสูงสุดแห่งปัญญา  

 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะที่ได้จากการศึกษาและด าเนินโครงการพัฒนาจากการศึกษางานวิจัยเรื่อง “ความเป็น

ดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบต” ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัย ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้ 

1.1 ควรมีการศึกษาองค์ความรู้จากการวิจัยนี้ไปประยุกต์ใช้ในการส่งเสริม อนุรักษ์ และ     
สืบทอดดนตรีในพุทธศาสนาวัชรยานแบบทิเบต 

1.2 ส าหรับผู้ที่มีความสนใจในงานสร้างสรรค์ สามารถน าแนวคิดดนตรีในพุทธศาสนา
วัชรยานไปต่อยอดเป็นงานสร้างสรรค์บทประพันธ์ดนตรีได้ 



332 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 8  No 3 March  2023 

    
 

2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
2.1 ทางด้านวิชาการ ควรมีการศึกษารูปแบบดนตรีที่ปรากฏในพุทธศาสนาวัชรยานแบบ

ทิเบตในมิติด้านต่าง ๆ อาทิ ด้านสังคมมานุษยวิทยา ด้านการศึกษา ด้านสังคมและวัฒนธรรม เพ่ือสร้างองค์
ความรู้ที่บูรณาการกับศาสตร์อ่ืน ๆ 

2.2 ทางด้านนโยบาย ควรมีการศึกษาความเชื่อต่าง ๆ ที่เก่ียวข้องกับอุปกรณ์ หรือเครื่อง
ดนตรีซึ่งอาจท าให้เข้าใจดนตรีในพุทธศาสนาวัชรยานมากยิ่งขึ้น 

 

เอกสารอ้างอิง 
กฤษดาวรรณ เมธาวิกุล. (2561). วัชรยาน: พระพุทธศาสนามหายานแบบทิเบต. ในปกรณ์ ลิมปนุสรณ์ (บ.ก.). 

พระพุทธศาสนามหายานในเอเชียตะวันออก.นนทบุรี: ชวนอ่าน. 
จิรัสสา คชาชีวะ. (2559). วัชรยานตันตระในอินเดียและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้จากหลักฐานทางโบราณคดี . 

กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาโบราณคดี คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2545). ศาสนาและปรัชญาในจีน ทิเบต และญี่ปุ่น. กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ. 
บุญม ีแท่นแก้ว. (2548). พระพุทธศาสนาในเอเชีย (เน้นด้านอารยธรรม). กรุงเทพมหานคร : โอเดียนสโตร์ 
ผาสุข อินทราวุธ. (2548). สุวรรณภูมิ จากหลักฐานโบราณคดี. กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาโบราณคดี คณะ

โบราณคด ีมหาวิทยาลัยศิลปากร. 
ราชบัณฑิต. (2475). พุทธประวัติฝ่ามหายานในธิเบต. กรุงเทพมหานคร: พระจันทร ์ 
วีระ สมบูรณ์. (2550). รหัสดนตรีพลิกวิถีโลก. กรุงเทพมหานคร: Openbooks. 
ส. ศิวรักษ.์ (2542). พุทธตันตระหรือวัชรยาน. กรุงเทพมหานคร : ศูนย์ไทย-ธิเบต. 
สมเกียรติ โล่เพชรัตน์. (2561). พุทธตันตระ พระกษิติครรภ์มหาปณิธานสูตร. กรุงเทพมหานคร : ด่านสุทธา 

การพิมพ์. 
สุรชัย ศิริไกร. (2561). พุทธศาสนามหายานในไทย.ใน ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์ (บ.ก.), พระพุทธศาสนามหายานใน

เอเชียตะวันออก.  นนทบุรี: ส านักพิมพ์ชวนอ่าน. 
สุรสวัสดิ์ ศุขสวัสดิ์. (2558). พระพุทธรูปล้านนากับคติพระพุทธศาสนามหายานแบบตันตระนิกายวัชรยาน. 

เชียงใหม่: ส าหนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
 
 
 
 
 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 8 ฉบับท่ี 3 ประจ าเดือนมีนาคม 2566 

333 

 

 

Baumer, Christoph. (2002). Tibet’s Ancient Religion, Bön. Germany :Weatherbill. 

Ellingson, Terry. (1979). Don rta dbyangs gsum: Tibetan Chant and Melodic Categories. In 

Asian Music. Vol. 10, No. 2, pp. 112-156. USA :University of Texas Press. 

L. Kuzmin, Sergius.  (2011). Hidden Tibet. History of Independence and Occupation. 

Dharamsala: Library of Tibetan Works and Archives 

Rice, Timothy. (2014). Ethnomusiclogy. Great Britain : Oxford University Press. 

Van Schaik, Sam. (2016). The Spirit of Tibetan Buddhism. USA: Yale University Press . 

Winick, Stephen and Bartis , Peter. (2016). Folklife and Fieldwork: An Introduction to Cultural 

Documentation. 4th edition. Washigton, DC: The American Folklife Center. 
 


