
กัลยาณธรรม : กระบวนการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ 
Kalyanatham : Human Behavior Development Process 

 
พระอธิการธราธร นาถธมฺโม (เทพวรรณ) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์ 
PhraAthikanTarratorn Nathathammo (Tappavon) 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhonsawan Campus, Thailand 

Corresponding Author E-mail: aimmlala@gmail.com 
 

******** 

 

บทคัดย่อ* 

บทความวิชาการนี้เพื่อศึกษากระบวนการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ตามหลักกัลยาณธรรม พบว่า        
กัลยาณธรรมเป็นหลักธรรมที่ช่วยพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ที่แสดงออกด้วยความรัก ความเมตตา ในสัตว์
ทั้งหลาย ด้วยจิตเสมอกันในสัตว์ทุกหมู่เหล่าในที่ทั้งปวง เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงอบรมสั่งสอนให้
มนุษย์โลกทุกคนได้ประพฤติปฏิบัติให้เกิดขึ้นในจิตใจของมนุษย์ ด้วยหลัก 3 ประการ คือ 1) การมีเมตตา
กายกรรม เป็นการประพฤติสุจริตทางกาย 2) การมีเมตตาวจีกรรม เป็นการประพฤติสุจริตทางวาจา 3) การมี
เมตตามโนกรรม เป็นการประพฤติสุจริตทางใจ ซึ่งวิธีการเข้าถึงเมตตาธรรมพึงปฏิบัติด้วยการเมตตาประกอบ
หลัก 3 ประการ 1) การไม่ทำบาปทั้งปวง 2) การทำกุศลให้ถึงพร้อม และ 3) การทำจิตใจให้บริสุทธิ์ พฤติกรรม
เป็นการกระทำต่าง ๆ ของมนุษย์ที่ปรากฏออกมา 3 ทาง กาย วาจา และใจ หลักธรรมที่สามารถช่วยในการ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมในทางที่ดีตามหลักเบญจกัลยาณธรรม คือ การพัฒนาให้มีความคิดถูกต้องและปฏิบัติตน
ตามหลักพระพุทธศาสนาอย่างมีความสุข 2 ประการ คือ 1) ปฏิบัติตนตามหลักเบญจศีล 2) ปฏิบัติตนตามหลัก
เบญจธรรม ซึ่งเป็นแนวทางในการปฏิบัติสำหรับมนุษย์ทุกคนในโลกนี้ 

 

คำสำคัญ: กัลยาณธรรม; กระบวนการพัฒนา; พฤติกรรมมนุษย์ 
 

Abstracts 

In this academic article, to study the process of human behavior development according 

to Kanlayana Dharma principles, it was found that Kalyanadhamma is a principle that helps 

develop human behavior that expresses love. compassion for animals with equal spirit among 

all beings in all places It is the principle that the Lord Buddha taught all people of the world to 

practice in the human mind with 3 principles: 1) having mercy on karma. It is bodily conduct. 

2) Having mercy on karma. It is verbal honest behavior. 3) Having mercy on conscience. It is 

an act of dishonesty. The way to attain mercy is to be practiced by virtue of three principles: 1) 

 
* วันที่รับบทความ: 25 มิถุนายน 2564; วันแก้ไขบทความ 11 ตุลาคม 2564; วนัตอบรับบทความ: 12 ตุลาคม 2564 

  Received: June 25, 2021; Revised: October 11, 2021; Accepted: October 12, 2021 



422 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

not committing all sins, 2 )  making merit at the ready, and 3 )  purifying the mind. Behavior is 

the actions of human beings that appear in 3  ways: body, speech and mind. The principle that 

can help to change the behavior in a good way according to the principles of Benjakalayana 

Dharma is to develop a correct thinking and practice according to the principles. There are two 

things to be happy in Buddhism: 1) Practice oneself in accordance with the Five Principles 2) 

Practice one's self according to the Five Principles. which is a guideline for every human being 

in this world 
 

Keywords:  Kalyanatham; Development Process; Human Behavior 

 

บทนำ 

โลกทุกวันนี้มีคนอาศัยอยู่มาก มีหลายเชื้อชาติหลายศาสนาแตกต่างกันไปซึ่งทุกคนล้วนมีความคิด
ความเห็นที่ตรงกันบ้าง ไม่ตรงกันบ้าง ในโลกใบนี้เกิดจากการที่คนเรานั้นขาดเมตตาธรรมต่อกัน เมื่อคนเราขาด
เมตตาธรรมแล้วก็ทำให้เป็นคนไม่มีศีล มีความเห็นแก่ตัว เอารัดเอาเปรียบ เป็นต้น เป็นผลที่ส่งให้เกิดปัญหา
ด้านต่าง ๆ ก่อให้เกิดความไม่สงบขึ้นในสังคมโลก เป็นต้น จึงจำเป็นที่จะต้องนำเอาหลักธรรมที่เกี่ยวข้อง
โดยตรงของศาสนา เพื่อเอามาใช้แก้ไขปัญหาเหล่านี้ เพราะว่าศาสนานั้นมีอิทธิผลมากที่เข้ามาเกี่ยวข้องกับวถิี
ชีวิตประจำวันของคนเรา ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันคำสอนต่าง ๆ ก็มีมากแต่คำสอนที่จะก่อให้เกิดความสงบสุข
นั้น คือ หลักกัลยาณธรรม หลักแห่งความรัก ความเมตตา ความเอื้อเฟื้อเท่านั้นที่สามารถจะทำให้สังคมโลกมี
ความสงบได้ถาวร ดังพุทธสุภาษิตที่กล่าวไว้ว่า “โลโกปตฺถมฺภิกา เมตฺตา” “เมตตาเป็นเครื่องค้ำจุนโลก” 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2535 : 56)  

การกระทำของคนเรานั้นประกอบด้วยเมตตา ทางกาย วาจา และใจแล้วไซร้ก็จะทำในเราทุกคนนั้นอยู่
ร่วมกันได้อย่างมีความสุข ในทางพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนให้มนุษย์ทุกคนมีความเมตตาต่อ
สัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกันในที่ทั้งปวง โดยการเว้นจากการทำความชั่วทั้งปวง ทำแต่ความดีทั้งปวงและทำ
จิตใจให้บริสุทธิ์ ดังพระโอวาทปาติโมกข์อันเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาและถือว่าเป็นหัวใจหลักของการมี
เมตตาธรรมในจิตใจของพุทธศาสนิกชน ดังปรากฏว่า “สพฺพปาปสฺส อกรณ ํกุสลสฺสูปสมฺปทา สจิตฺตปริโยทปนํ 
เอตํ พุทธาน สาสนํ” แปลว่า การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว นี้คือ
คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย” (ที.ม. (ไทย) 10/90/50) 

 หลักเมตตาธรรมในพระพุทธศาสนา ถือ ว่าเป็นความรักที่บริสุทธิ์ ปราศจากกิเลสตัณหา และความ
อคติต่าง ๆ คือ เป็นความรักความปรารถนาดีในสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตบริสุทธิ์เสมอกันในที่ทั้งปวง ความรักชนิด
นี้จึงกล่าวได้ว่าพระพุทธศาสนาได้ชื่อว่า “เป็นศาสนาที่ให้ทุกคนมีเมตตาในสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกันในที่ทั้ง
ปวง เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงอบรมสั่งสอนให้มนุษย์โลกทุกคนได้ประพฤติปฏิบัติให้เกิดมีขึ้นในจิตใจ 
ดังนั้นหลักกัลยาณธรรมเป็นธรรมสำคัญที่จะช่วยให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันโดยไม่เบียดเบียนพระพุทธเจ้าทรงให้
ความสำคัญเป็นอย่างมาก ดังมีพุทธวจนะว่า “ผู้ใดเจริญเมตตาจิตแม้ชั่วเวลาลัดนิ้วมือเดียว จัดเป็นผู้อยู่ไม่ห่าง



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 12 ประจำเดือนธันวาคม 2564 
423 

 

 

จากฌาน ชื ่อว่าทำตามคำสอน และปฏิบัติตามโอวาทของพระศาสดา” (องฺ.เอก. (ไทย) 20/53/10) ด้วย
ความสำคัญของเมตตานี ้พระพุทธองค์จึงทรงส่งเสริมให้มีการปฏิบัติด้วยหลักกัลยาณธรรมต่อกัน มีจิตโดยที่สุด
แม้เพียงเวลาสูดดมของหอม มีผลมากกว่าการที่บุคคลมีความเลื่อมใสสมาทานสิกขาบท มีปาณาติบาต เป็นต้น 

ดังนั ้น กระบวนการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ตามหลักกัลยาณธรรมจึงเป็นกระบวนการที ่พัฒนา
พฤติกรรมของมนุษย์ทางกาย และวาจา และใจ ให้มีพฤติกรรม เจตคติ ความคิด และอารมณ์ ไปทิศทางที่ดี 
เพ่ือละกิเลส ความโลภ ความโกรธ ความหลง อันเป็นบ่อเกิดของความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ ที่ทำให้เกิดการ
อาฆาต จองล้าง จองผลาญ อันเป็นสิ่งที่ไม่สิ้นสุดเพ่ือให้เกิดการละกิเลสเหล่านั้นไปเพ่ือให้มนุษย์มีพฤติกรรมไป
ในทางท่ีดีตามหลักพุทธศาสนา 

 

หลักกัลยาณธรรม 
กัลยาธรรมเป็นธรรมอันดี ธรรมอันงาม เป็นธรรมที่ดีงาม, ธรรมที่เป็นหลักปฏิบัติของกัลยาณชน ธรรม

ที่ทำให้ผู้ปฏิบัติเป็นกัลยาณชน ผู้ประพฤติกัลยาณธรรมเป็นปกตินอกจากจะได้ชื่อว่าเป็นกัลยาณชนแล้ว ชีวิต
ของผู้นั้นย่อมสงบสุข ไม่มีเวร ไม่มีศัตร ูกัลยาณธรรม โดยตรงคือ เว้นจากฆ่าสัตว์เว้นจากลักทรัพย์ เว้นจากพูด
เท็จ เว้นจากดื่มสุราเมรัย และเว้นจากการประพฤติพรหมจรรย์ กัลยาณธรรมเป็นหลักปฏิบัติเบื้องต้นของ
มนุษย์ ทำให้เป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ และทำให้มนุษย์ต่างจากสัตว์โลกประเภทอ่ืน บางครั้งจึงเรียกกัลยาณธรรม
ว่า มนุษยธรรม พระพุทธองค์ทรงแสดงพุทธพจน์ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้มีกัลยาณศีล กัลยาณธรรม 
กัลยาณปัญญา ย่อมเป็นผู้เสร็จธุระอยู่จบพรหมจรรย์ในพระธรรมวินัย เราเรียกว่าอุดมบุรุษ 

1) ภิกษุเป็นผู้มีกัลยาณศีล คือ ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ มีศีลสำรวมในพระปาฏิโมกข์ (ศีลที่สำคัญ
ของภิกษุ) สมบูรณ์ด้วยอาจาระและโคจร (มารยาท และการไปแต่ในที่ที่สมควร) เห็นภัยในโทษเล็กๆ น้อยๆ
สมาทาน ศึกษาอยู่ในสิกขาบททั้งหลาย เธอชื่อว่ามีกัลยาณ ศีลดั่งกล่าวมานี้แล 

2) ภิกษุผู้มีกัลยาณศีลดั่งนี้แล้ว จะชื่อว่ามีกัลยาณธรรมอย่างไร ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ประกอบ 
อยู่เนืองๆ ซึ่งการอบรมธรรม อันเป็นไปในฝ่ายแห่งการตรัสรู้ 37 ประการอยู ่เธอชื่อว่ามีกัลยาณธรรม ดั่งกล่าว
มานี้แล 

3) ภิกษุผู้มีกัลยาณศีล กัลยาณธรรมดั่งนี้แล้ว จะชื่อว่ามีกัลยาณปัญญาอย่างไร ภิกษุในพระธรรม
วินัยนี้ ทำให้แจ้งเจโตวิมุติ ปัญญาวิมุติ อันไม่มีอาสวะ เพราะสิ้นอาสวะ ด้วยปัญญาอันยิ่งของตนในปัจจุบันอยู่ 
เธอชื่อว่ามีกัลยาณปัญญา อย่างนี้แล 

4) ภิกษุผู้มีกัลยาณศีล กัลยาณธรรม กัลยาณปัญญาดั่งนี้แล้ว ชื่อว่าเสร็จธุระ อยู่จบพรหมจรรย์เรา
เรียกว่าอุดมบุรุษ (ขุ.อิติ. (ไทย), 25/97/470-471) 

 



424 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

กัลยาณธรรมนี้ แปลว่า ธรรมอันด,ี ธรรมอันงาม หมายถึง คุณธรรมที่ดีงาม ธรรมที่เป็นหลักปฏิบัติของ
กัลยาณชน ธรรมที่ทำให้ผู้ปฏิบัติของกัลยาณชน ผู้ประพฤติกัลยาณธรรมเป็นปกตินอกจากจะได้ชื่อว่าเป็น
กัลยาณชนแล้ว ชีวิตของผู้นั้นย่อมสงบสุข ไม่มีเวร ไม่มีภัย ไม่มีศัตรูโดยตรง คือ เว้นจากฆ่าสัตว์ เว้นจากลัก
ทรัพย์ เว้นจากพูดเท็จ เว้นจากดื่มสุราเมรัย และประพฤติพรหมจรรย์ คือ เว้นจากการเมถุนธรรม โดยอ้อม 
ได้แก่เบญจศีล เบญจธรรม ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติเบื้องต้นของมนุษย์ที่ทำให้เป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ และทำให้
มนุษย์ต่างจากสัตว์โลกประเภทอื่น (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2556 : 10)  หรือเรียกว่า เบญจ
กัลยาณธรรม หมายถึง ธรรม 5, ธรรมอันดีงาม 5 อย่าง, คุณธรรม 5 ประการ คู่กับเบญจศีล เป็นธรรมเกื้อกูล
แก่การรักษาเบญจศีล ผู้รักษาเบญจศีลควรมีไว้ประจำใจว่า the five ennobling virtues; virtues enjoined 

by the five precepts ประกอบด้วย  
1) เมตตาและกรุณา (ความรักใคร่ปรารถนาให้มีความสุขความเจริญ และความสงสารคิดช่วยให้

พ้นทุกข์ - loving-kindness and compassion) คู่กับศีลข้อที่ 1 
2) สัมมาอาชีวะ (การหาเลี้ยงชีพในทางสุจริต - right means of livelihood) คู่กับศีลข้อที่ 2 
3) กามสังวร (ความสังวรในกาม, ความสำรวมระวังรู้จักยับยั้งควบคุมตนในทางกามารมณ์ ไม่ให้

หลงใหลในรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส - sexual restraint) คู่กับศีลข้อที่ 3 
4) สัจจะ (ความสัตย์ ความซื่อตรง - truthfulness, sincerity) คู่กับศีลข้อที่ 4 
5) สติสัมปชัญญะ (ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ คือ ฝึกตนให้เป็นคนรู้จักยั้งคิด รู้สึกตัวเสมอว่า สิ่งใด

ควรทำ และไม่ควรทำ ระวังมิให้เป็นคนมัวเมาประมาท - mindfulness and awareness; temperance) คู่กับ
ศีลข้อที่ 5 (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 9)  

จากข้อความดังกล่าวทำให้เห็นได้ว่าลักษณะความหมายที่สอดคล้องและเป็นไปในแนวทางเดียวกัน
เบญจศีลเบญจธรรมซึ่งเป็นหลักปฏิบัติเบื้องต้นของมนุษย์ ที่ทำให้เป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ และทำให้มนุษย์ตา่ง
จากสัตว์โลกประเภทอ่ืนซึ่งเป็นพ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์ในแนวทางเดียวกันเบญจศีลเบญจธรรมซึ่งเป็นหลัก
ปฏิบัติเบื้องต้นของมนุษย์ ที่ทำให้เป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ และทำให้มนุษย์ต่างจากสัตว์โลกประเภทอื่นซึ่งเป็น
พ้ืนฐานของความเป็นมนุษย ์ 

หลักของการมีกัลยาณธรรมที่สำคัญเป็นต้นนั้น ได้แก่ทฤษฎีปัจจยาการ ตามทฤษฎีนี้สอนว่าเป็น
อาการที่เป็นปัจจัยแก่กัน ได้แก่ ปฏิจจสมุปบาท (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538 : 143) การสืบภพชาติ
ของสัตว์เปรียบเหมือนกับวงล้อแห่งเหตุผลนั่นคือ อวิชชาเป็นปัจจัยให้เกิดสังขาร  สังขารเป็นปัจจัยให้เกิด
วิญญาณ วิญญาณเป็นปัจจัยให้เกิดนามรูปเป็นปัจจัยให้เกิดอายตนะ 6 ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดผัสสะ ผัสสะเป็นเหตุ
ให้เกิดเวทนา เวทนาเป็นเหตุให้เกิดตัณหา ตัณหาเป็นเหตุให้เกิดอุปาทาน อุปาทานเป็นเหตุให้เกิดภพ ภพเป็น
เหตุให้เกิดชาติ ชาติเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ ถ้ากำจัดผลอันสุดท้ายให้หมดสิ้นได้ ก็เท่ากับได้กำจัดเหตุเบื้องต้นด้วย



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 12 ประจำเดือนธันวาคม 2564 
425 

 

 

ส่วนหลักปฏิบัติที่สำคัญนั้นที่พระศาสดาองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงสั่งสอนชาวโลก เพื่อให้รู้แจ้งเห็น
จริงในอมฤตธรรม (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538 : 382)  

การเข้าถึงความมีกัลยาณธรรมต่อกันนั่น กัลยาณธรรมนั่นย่อมเกิดขึ้นภายในใจนั้นเป็นจุดศูนย์รวม 
เหมือนร่างกายของมนุษย์นั้นมีใจเป็นส่วนบังคับส่วนต่าง ๆ ให้เคลื่อนไหว ทุกสิ่งบนโลกนี้ย่อมต้องมีจุดศูนย์รวม
หรือที่เรียกว่าจุดสำคัญ หัวใจนั้นเป็นสิ่งที่สำคัญ การจะทำอะไรสักอย่างให้สำเร็จใจต้องมาก่อน คือ ต้องเชื่อมั่น 
ดังที่ปรากฏในเรื่อง จักขุบาลเถระว่า “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จแล้วด้วยใจ ดังนี้เป็น
ต้น” (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 40/1/2/1/8) แม้ในความขัดแย้งต่าง ๆ โลกใบนี้ก็ต้องมีหลักธรรมะที่เป็นกลางที่จะนำไป
แก้ปัญหาต่าง ๆ ได้แก ่การมีหลักเมตตาธรรม ถือว่าเป็นการแผ่และเจริญความรักในสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกัน
ในที่ทั้งปวง ถือว่า เป็นหัวใจของหลักธรรมต่าง ๆ พระพุทธเจ้าตรัสมีประมาณถึง 80,000 พระธรรมขันธ์ แต่หัวใจ
ของพระธรรมเหล่านั้น มีแค่หนึ่งเดียวเท่านั้น คือ พระโอวาทปาติโมกข์ ที่ถือว่าเป็นหัวใจของการมีกัลยาณธรรม
อยู่ในจิตใจ ในการเข้าถึงจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา เพราะเป็นแก่นของหลักคำสอนทั้งหลายใน
พระพุทธศาสนา เป็นหลักธรรมที่ให้พุทธบริษัทได้พึงปฏิบัติ มี 3 ประการ 1. การไม่ทำบาปทั้งปวง 2. การทำกุศล
ให้ถึงพร้อม และ3. การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว (ที.ม. (ไทย) 10/90/50) ความมีเมตตาของพระพุทธศาสนาที่
แสดงออกถึงความเป็นหัวใจ ได้แก ่ความเมตตามีการไม่ทำบาปทั้งปวง” การเจริญและแผ่ความรักในสัตว์ทั้งหลาย
ด้วยจิตเสมอกันในที่ทั้งปวง โดยการงดเว้นจากการทำความชั่วทั้งปวง ซึ่งได้แก่ อกุศลกรรมบถ 10 ประการ อัน
เป็นทางแห่งความชั่วทางกาย ทางวาจา และทางใจ แบ่งออกเป็น 3 หมวด เรียกว่า ทุจริต 3 ประการ คือ          1. 
กายทุจริต ได้แก ่การฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ การประพฤติผิดในกาม 2. วจีทุจริต ได้แก ่การพูดเท็จ การพูดส่อเสียด 
การพูดคำหยาบ การพูดเพ้อเจ้อ และ 3. มโนทุจริต ได้แก่ การอยากได้สมบัติของผู้อื ่น การผูกพยาบาท และ
ความเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม 

การประพฤติทุจริตทั้ง 3 ประการนี้ถือได้ว่า เป็นการไม่มีเมตตาธรรมในสัตว์ทั้งหลาย พระพุทธเจ้าจึง
ได้สอนให้มนุษย์นั้นไม่ว่าจะทำอะไร พูดอะไร คิดอะไร ก็ให้ประกอบไปด้วยความมีเมตตาต่อกัน ดังนั้นการมี
เมตตาอยู่ในจิตใจในทางพระพุทธศาสนานั้น เปรียบเสมือนการไม่ทำความชั่วทั้งปวงทางกาย วาจา ใจ ต่อสัตว์
ทั้งหลาย เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าจึงสอนให้คนเราสร้างความรักให้เกิดขึ้นต่อสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกันใน
ที่ทั้งปวง ความเมตตาเป็นการทำกุศลให้ถึงพร้อม ไดแ้ก่ การเจริญและแผ่ความรักในสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอ
กันในที่ทั้งปวง โดยการทำแต่ความดีทั้งปวง ซึ่งได้แก่ กุศลกรรมบถ 10 ประการ อันเป็นทางแห่งความดีทาง
กาย ทางวาจา และทางใจ แบ่งออกเป็น 3 หมวด เรียกว่า สุจริต 3 ประการ คือ 1. กายสุจริต ได้แก่ ไม่ฆ่าสัตว์ 
ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม 2. วจีสุจริต ได้แก่ ไม่พูดเท็จ ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดคำหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ 
3. มโนสุจริต ได้แก่ ไม่อยากได้สมบัติของผู้อื่น ไม่ผูกพยาบาท และไม่เห็นผิดจากทำนองคลองธรรม (อภิ.วิ. 
(ไทย) 35/913/571) 



426 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

การประพฤติสุจริตทั้ง 3 ประการนี้ถือว่า มีเมตตาธรรมในสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกันในที่ทั้งปวงเมื่อ
ทำลงไปแล้วย่อมก่อให้เกิดอานิสงส์ที่ดีงามต่าง ๆ พระพุทธเจ้าจึงได้สอนให้มนุษย์นั้นไม่ว่าจะทำอะไรพูดอะไร 
คิดอะไร ก็ให้ประกอบไปด้วยความมีเมตตาต่อกัน ดังนั้นการมีเมตตาอยู่ในจิตใจในทางพระพุทธศาสนานั้น 
เปรียบเสมือนการทำแต่ความดีทั้งปวงทางกาย วาจา ใจ ต่อสัตว์ทั้งหลาย เพราะฉะนั้นพระพุทธเจ้าจึงตรัสสอน
ให้มนุษย์มีความรักต่อสัตว์ทั้งหลายด้วยจิตเสมอกันในที่ทั้งปวงด้วยการมีกัลยาณธรรม เมื่อพิจารณาดูคนแต่ละ
จุด ในทางโลกดูกันที่ใบปริญญาบัตรก็สามารถรู้กันได้ แต่คุณลักษณะของผู้ที่มีกัลยาณธรรมในทางธรรมไม่มี
ใครรับรอง ไม่มีเหตุเครื่องหมายใด ๆ ที่จะแสดงให้รู้ นอกเสียจากจะดูที่ตัวของผู้นั้น และการที่จะดูที่ตัวของผู้
นั้น ก็ใช่ว่าจะรู้ชัดเลยว่าเป็นผู้มีธรรมดีงาม เพราะความอยู่ที่รูปร่างลักษณะผิวพรรณ เชื้อชาติหรือวงศ์สกุล แม้
จะแยกร่างออกให้เป็นชิ้นส่วนต่าง ๆ ก็ไม่สามารถท่ีจะหาร่องรอย หรือเครื่องหมายใด ๆ ที่มีปรากฏอยู่ในโลกนี้
ได้ ในด้านเป็นรูปธรรมสามารถแตะสัมผัสได้นั ้น ก็สามารถที่จะแยกส่วนต่าง ๆ ของสิ่งเหล่านั้น มาพิสูจน์
เทียบเคียงหาข้อมูลเพื่อประเมินหาคุณค่าได้ แต่มนุษย์หรือคนที่มีทั้งรูปและนามซึ่งถือว่าเป็นสิ่งมีชีวิตที่น่า
อัศจรรย์อย่างหนึ่งเพราะมีปัญญา ดังนั้นจะต้องพิจารณาพิเคราะห์ถึงคุณลักษณะที่มีอยู่ภายในด้วยทาง
พระพุทธศาสนาสามารถจะดูได้ในที่เพียงแห่งเดียวเท่านั้นคือจะต้องดูที่ความประพฤติปฏิบัติหรือพฤติกรรมที่
แสดงออกมาด้วยสายตาสัมผัสรับรู้ด้วยจักขุอินทรีย์ (ตาเห็นรูป) 

 

พฤติกรรมมนุษย์ 
“พฤติกรรม”เป็นคำที่ใช้โดยทั่วไปในสังคม รวมทั้งในศาสตร์ด้านต่างๆ เป็นคำที่ใช้แทนการแสดงออก

ของบุคคลในบริบทต่างๆ ซึ่งเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นกับทุกๆ คนในสังคม คำว่า พฤติกรรม คือ กิจกรรมของบุคคลที่
เป็นรูปธรรม เช่น การกระทำ การตอบโต้กับสิ่งแวดล้อม และกิจกรรมภายในจิตใจที่เป็นนามธรรม เช่น 
ความคิด ความรู้สึก (เมธาวี อุดมธรรมานุภาพ และคณะ, 2549 : 1) พฤติกรรมจึงเป็นการกระทำหรืออาการที่
แสดงออกทางกล้ามเนื้อ ความคิด และความรู้สึกเพื่อตอบสนองต่อสิ่งเร้า เช่น การกระทำการตอบโต้กับ
สิ่งแวดล้อม เป็นต้น 

 “พฤติกรรม” (Behavior) คือ การแสดงออกภายนอก เช่น การเคลื่อนไหว การมีปฏิสัมพันธ์ทาง
สังคม (การสนทนา) และการตอบสนองทางอารมณ์หรือการแสดงออกทางอารมณ์ (การหัวเราะ หรือร้องไห้) 
นอกจากนี้ ยังรวมถึงการทำงานของระบบต่างๆ ภายในร่างกาย เช่น การเต้นของหัวใจ หรือการทำงานของ
สมอง ซึ่งสามารถใช้เครื่องมือตรวจสอบได้ (Lefton & Brannon, 2008 : 3) เป็นการกระทำทุกอย่างของ
บุคคล ที่สามารถสังเกตได้โดยตรง เช่น การจูบ , การร้องไห้, การขับรถไปเรียน เป็นต้น (King, 2011 : 4)     
การกระทำของบุคคลซึ่งจะครอบคลุมเฉพาะสิ่งที่แสดงออก เช่น การพูด การนั่ง การยิ้ม หรือการเคลื่อนไหว 
เป็นต้น หากแต่กระบวนการทางจิตเป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นส่วนบุคคลซึ่งผู้อื่นไม่สามารถสังเกตได้โดยตรง 
เช่น ความคิด อารมณ์ความรู้สึก การรับรู้ การรับสัมผัส หรือแม้กระท่ังความฝัน เป็นต้น (Nevid, 2013 : 4) 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 12 ประจำเดือนธันวาคม 2564 
427 

 

 

พฤติกรรมจะประกอบไปด้วยการกระทำหรือการแสดงออกที ่สามารถสังเกตได้โดยตรง และ
กระบวนการทางจิตที่ไม่สามารถสังเกตได้โดยตรง ซึ่งสอดคล้องกับประเภทของพฤติกรรมที่นักวิชาการบาง
กลุ่มในสมัยก่อนได้ทำการแบ่งไว้ (Coon & Mitterer, 2013 : 14, จิราภรณ์ ตั้งกิตติภาภรณ์, 2556 : 2-3) 
ดังนี้ 

1) พฤติกรรมภายนอก (Overt Behavior) คือ การกระทำหรือปฏิกิริยาทางร่างกาย ที่ทั้งเจ้าตัว
และบุคคลอื่นสามารถสังเกตผ่านอวัยวะรับสัมผัส/ประสาทสัมผัส (ตา หู จมูก ลิ้น หรือ  ผิวหนัง) หรือใช้
เครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ช่วยสังเกตซึ่งมีความหมายสอดคล้องกับคำว่า “พฤติกรรม” ทั้งนี้สามารถแบ่ง
พฤติกรรมภายนอกออกเป็น 2 ประเภท คือ (1) พฤติกรรมภายนอกชนิดโมลาร์ (Molar Behavior) เป็น
พฤติกรรมที่สามารถ สังเกตได้โดยใช้อวัยวะรับสัมผัส ไม่ต้องใช้เครื่องมือช่วย เช่น การเดิน การวิ่ง การจาม 
เป็นต้น (2) พฤติกรรมภายนอกชนิดโมเลกุล (Molecular Behavior) เป็นพฤติกรรมที่สามารถสังเกตได้หรือ
วัดได้ด้วยเครื่องมือทางการแพทย์หรือเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ เช่น  การทำงานของต่อมต่างๆ ในร่างกาย     
การทำงานของอวัยวะภายใน หรือการทำงานของระบบประสาท เป็นต้น 

2) พฤติกรรมภายใน (Covert Behavior) คือ กระบวนการที่เกิดขึ้นในตัวบุคคล จะโดยรู้สึกตัว
หรือไม่รู้สึกตัวก็ตาม เป็นกระบวนการที่ไม่สามารถสังเกตได้และไม่สามารถใช้เครื่องมือ  วัดได้โดยตรง หาก
เจ้าของพฤติกรรมไม่บอก (บอกกล่าว เขียน หรือแสดงท่าทาง) ได้แก่ ความคิด อารมณ์ความรู้สึก ความจำ   
การรับรู้ ความฝัน รวมถึง การรับสัมผัสต่างๆ เช่น การได้ยิน การได้กลิ่น  ความรู้สึกทางผิวหนัง เป็นต้น ทั้งนี้ 
พฤติกรรมภายในจำเป็นต้องอนุมานหรือคาดเดาผ่านพฤติกรรมภายนอก โดยพฤติกรรมภายในมีความหมาย
สอดคล้องกับคำว่า “กระบวนการทางจิต/จิตลักษณะ” ทั้งนี้พฤติกรรมภายในสามารถแบ่งออกเป็น 2 ประเภท 
คือ (1) พฤติกรรมภายในที่เกิดขึ้นโดยรู้สึกตัว (Conscious process) เป็นพฤติกรรม ที่เจ้าของพฤติกรรม
รู้สึกตัวว่ากำลังเกิดพฤติกรรมนั้นๆ หากไม่บอก ไม่แสดงอาการหรือท่าทางใดๆ ก็ไม่มีผู ้ใดรับรู้ได้ว่าเกิด
พฤติกรรมนั้นๆ ยกตัวอย่างเช่น อารมณ์ความรู้สึก ความคิด ความฝัน  จินตนาการ เป็นต้น (2) พฤติกรรม
ภายในที่เกิดขึ้นโดยไม่รู้สึกตัว (Unconscious process) เป็นพฤติกรรมที่เกิดขึ้นโดยที่เจ้าของพฤติกรรมไม่
รู้สึกตัว หากแต่มีผลต่อพฤติกรรมภายนอก ยกตัวอย่างเช่น แรงจูงใจ ความคาดหวัง ความวิตกกังวล เป็นต้น 

จะเห็นได้ว่า พฤติกรรมเป็นอาการที่แสดงออกของมนุษย์ เป็นปฏิกิริยาโต้ตอบต่อสิ่งเร้าที่อยู่รอบตัว 
โดยจากการสังเกตหรือการใช้เครื่องมือช่วยวัดพฤติกรรม ซึ่งส่งผลต่อกระบวนการทางร่างกาย ดังนั้นพฤติกรรม
ของมนุษย์ คือ พฤติกรรมทางกาย ทางวาจา ทางใจ ที ่แสดงออกมาด้วยการกระทำต่าง ๆ ซึ ่งมีรูปแบบ
พฤติกรรมของมนุษย์ 2 อย่าง คือ 1) พฤติกรรมเปิดเผยหรือพฤติกรรมภายนอก (Overt Behavior) เป็น
พฤติกรรมที่บุคคลแสดงออกมา ทำให้ผู้อื่นสามารถมองเห็นได้ สังเกตได้ เช่น การเดิน การหัวเราะ การพูด 
ฯลฯ 2) พฤติกรรมปกปิดหรือพฤติกรรมภายใน (Covert Behavior) เป็นพฤติกรรมที่บุคคลแสดงแล้ว แต่



428 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

ผู้อื่นไม่สามารถมองเห็นได้ สังเกตได้โดยตรงจนกว่าบุคคลนั้นจะเป็นผู้บอกหรือแสดงบางอย่างเพื่อให้คนอ่ืน
รับรู้ได้ เช่น ความคิด อารมณ์ การรับ เป็นต้น 

 

กัลยาณธรรม : กระบวนในการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ 
กระบวนการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์เพ่ือให้มีหลักกัลยาณธรรมนั่น ต้องผ่านกระบวนการปฏิบัติภายใน

และกลั่นกรองระบบความคิดก่อน โดยเป็นกระบวนการแยกแยะผิดชอบชั่วดี หรือไตร่ตรองไว้ดีแล้วจึงจะแสดง
ออกมาว่าอะไรผิดหรืออะไรถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา การมีหลักกัลยาณธรรมเป็นตัวช่วยในการพัฒนา
พฤติกรรมมนุษย์ทางความคิดที่ถูกต้อง ก่อนที่จะแสดงออกมาไปสู่การกระทำ ตามหลักที่ดีงามหรือถูกต้อง
ในทางพระพุทธศาสนา การมีหลักกัลยาณธรรมเป็นการพัฒนาพฤติกรรมจากความคิดที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ ให้เป็น
ความคิดที่ถูกต้อง ในการปรับเปลี่ยนการกระบวนการคิดต้องนำหลักเบญจธรรมและเบญจศีล ซึ่งทั้ง 2 หลัก 
เป็นกัลยาณธรรมต่อกัน เมื่อมนุษย์พึ่งมีพฤติกรรมตามหลักเบญจธรรม คือ  มีเมตตาและกรุณา มีความรักใคร่
ปรารถนาให้มีความสุขความเจริญ มีสัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพในทางสุจริต มีกามสังวร ความสำรวมระวังใน
กามารมณ์ มีสัจจะ ความซื่อสุจริต มีสติสัมปชัญญะ ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ เมื่อมนุษย์พึ่งมีพฤติกรรมตามนี้
ต้องปฏิบัติตามหลักเบญจศีล ตามหลักการดังนี้ 

หลักเบญจศีล เป็นข้อปฏิบัติหรือชุดของแนวคิดที่จะนำความสันติ ความสงบ ความมีเมตากรุณา มี
ความประพฤติไปในทางที่ดี มีพฤติกรรมทางกาย วาจา และใจ ใช้สิ ่งที่ดีทั ้งต่อตนเอง ชุมชน สังคม และ
ประเทศชาติ หลักการนี้จัดได้ว่าเป็นแนวคิดที่ว่าด้วยการจัดระเบียบต่อตนเองและสังคม เพ่ือสร้างฐานแห่งการ
เป็นกัลยาณธรรมซึ่งกันและกัน มีแนวทางปฏิบัติดังนี้ 

เบญจศีลข้อที่ 1 งดเว้นจากการทำสัตว์มีชีวิตให้ตกล่วงไป เว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต การแสดง
ความเคารพต่อชีวิตของคนอื่น เพื่อขัดเกลาจิตใจให้เกิดมีความเมตตา มองเห็นชีวิต ความสุขทางกาย และ
จิตใจของผู้อื่น และสัตว์ต่าง ๆ เหมือนกับชีวิตของตน ผู้รักษาศีลต้องละเว้นเพื่อให้รักษาศีลโดยบริบูรณ์ คือ 

1. เว้นการฆ่า ด้วยการทำให้คนหรือสัตว์ตายไป ทั้งจากตนเองหรือการใช้ให้ผู้อ่ืนกระทำแทน 
2. เว้นการทำร้ายร่างกายจนทำให้เกิดการบาดเจ็บ 
3. เว้นการทรมานกรรมทั้งทางร่างกาย และจิตใจ เช่น การไม่ใช้งานทั้งคน และสัตว์เกินกำลัง 

การไม่กักขังหรือรั้งหน่วงเหนี่ยว การทรมานสัตว์เพ่ือความบันเทิงหรือเพ่ือให้ลุแก่ความต้องการ เป็นต้น  
ผู้ที ่ปฏิบัติตามหลักเบญจศีลข้อที่ 1 นี้ได้ปกติ จะชื่อว่าเป็นผู้มีเมตตาและกรุณา ความรักใคร่

ปรารถนาให้มีความสุขความเจริญ และความสงสารคิดช่วยให้พ้นทุกข์ ได้ ซึ่งถือว่าเป็นกระบวนการในการ
พัฒนาพฤติกรรมมนุษยใ์ห้เป็นผู้มีความเมตตาและกรุณา  

 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 12 ประจำเดือนธันวาคม 2564 
429 

 

 

เบญจศีลข้อที่ 2 การงดเว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้  การเคารพในทรัพย์สินและ
สิทธิทางธรรมชาติแวดล้อมของคนอ่ืน อันเป็นการเคารพในการจัดสรรแบ่งปันผลประโยชน์และการครอบครอง
ทรัพย์สินหรือทรัพยากรของเขา การไม่เข้าไปแย่งชิงฉกฉวยผลประโยชน์จากทรัพย์สินหรือทรัพยากรทาง
ธรรมชาติของคนอื่น โดยไม่ผ่านกระบวนการในการยอมรับจากคนอื่นก็จะเป็นสิ่งที่ผิด  ผู้รักษาศีลต้องละเว้น
เพ่ือให้รักษาศีลโดยบริบูรณ์ ประกอบด้วย 3 ด้าน คือ  

1. เว้นจากการโจรกรรม หมายถึง เว้นจากการจับเอาหรือถือเอาสิ่งของของผู้อื่น โดยที่ผู้อ่ืน
มิได้ยินยอม ประกอบด้วย การละเว้นในเจตนาแห่งโจรกรรม 14 ประการ คือ 

1.1 เว้นจากการลัก คือ เว้นจาการถือเอาหรือจับเอาทรัพย์สินของผู้อื่นที่ เมื่อเจ้าของเขา
ไม่เห็น ที่เรียกว่า ขโมย 

1.2 เว้นจากการฉก คือ เว้นจากการชิงหรือแย่งเอาทรัพย์สินจากเจ้าของ ที่เรียกว่า ชิง
ทรัพย์ หรือ วิ่งราว 

1.3 เว้นจากการกรรโชก คือ เว้นจากการข่มขู่แก่ผู้อื่นเพื่อให้เขากลัว และมอบทรัพย์
ให้แก่ตน หรือที่เรียกว่า การกรรโชกทรัพย ์

1.4 เว้นจากการปล้น คือ เว้นจากการข่มขู่ด้วยอาวุธเพ่ือให้ได้มาซึ่งทรัพย์สินของผู้อ่ืน ซึ่ง
อาจทำคนเดียวหรือร่วมกับคนอื่น 

1.5 เว้นจากการตู่ คือ เว้นจากการอ้างสิทธิ์ในทรัพย์สินของผู้อ่ืนทั้งๆ ที่ไม่มีหลักฐานหรือ
ความเป็นจริง เช่น เก็บกระเป๋าเงินได้บนถนน แล้วอ้างว่าเป็นกระเป๋าเงินของตน 

1.6 เว้นจากการฉ้อฉล คือ เว้นจากการอ้างหลักฐานเท็จเพื่อให้ได้มาซึ่งทรัพย์สินแก่ตน 
เช่น ทำเอกสารสิทธิ์ในที่ดินปลอมซ้อนทับที่ดินผู้อื่น และอ้างสิทธิ์ในที่ผืนนั้น 

1.7 เว้นจากการหลอก คือ เว้นจากการแต่งเรื่องเพ่ือให้ผู้อื่นเชื่อแล้วให้ทรัพย์แก่ตน 
1.8 เว้นจากการลวง คือ เว้นการใช้เครื่องมือหรือสื่อ เพ่ือนำเสนอหวังให้ผู้อ่ืนเชื่อแล้วให้

ทรัพย์แก่ตน 
1.9 เว้นจากการปลอม คือ เว้นจากการทำของปลอมหรือลอกเลียนแบบ เพื่อให้สิ่งของ

ของตนขายได้หรือนำไปแลกทรัพย์สินที่มีค่ากว่าแก่ตน 
1.10 เว้นจากการตระบัด คือ เว้นจากการผิดคำพูดหรือคำสัญญาที่ให้ไว้เพื ่อหวัง

ทรัพย์สินจากผู้อื่น 
1.11 เว้นจากการปิดบัง คือ เว้นจากการปกปิดหรือซ่อนทรัพย์ของผู้อ่ืนจนเจ้าของทรัพย์

หาไม่พบแล้วยึดครองเป็นของตน 
1.12 เว้นจากการสับเปลี่ยน คือ เว้นจากการสับเปลี่ยนทรัพย์ของตนกับทรัพย์ของผู้อ่ืน

เพ่ือหวังทรัพย์ของผู้อื่นที่มีค่ากว่า 



430 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

1.13 เว้นจากการลักลอบ คือ เว้นจากการหลีกเลี่ยงหรือหลบหลีกการจ่าย เช่น การเลี้ยง
ภาษ ี

1.14 เว้นจากการยักยอก คือ เว้นจากการเอาทรัพย์ของผู้อื่นด้วยการใช้อำนาจหน้าที่
ของตน 

1.15 เว้นจาการฟอกทรัพย์ คือ เว้นจากการเปลี่ยนแหล่งที่มาของทรัพย์สินจากทรัพย์สิน
ที่ได้มาด้วยการไม่สุจริตเป็นทรัพย์สินที่ถูกต้องตามกฎหมาย 

2. ความเลี้ยงชีพอนุโลมโจรกรรม คือ การกระทำเพื่อให้ได้มาซึ่งทรัพย์สินหรือผลประโยชน์
ในทางทุจริต ที่ถือไม่เป็นการโจรกรรม มี 3 ประการ คือ 

2.1 เว้นจากการสมโจร หรือ ส่งเสริมให้คนอ่ืนทำการโจรกรรม 
2.2 เว้นจากการปอกลอก หรือ แสร้งทำคบคนอ่ืนเพื่อหวังประโยชน์แก่ทรัพย์สิน 
2.3 เว้นจากการรับสินบน หรือ รับเอาทรัพย์ที่เขาให้เพ่ือเอ้ือประโยชน์แก่เขาในทางท่ีผิด 

3. เว้นจากกิริยาเป็นฉายาโจรกรรม คือ การละเว้นจากการกระทำต่อทรัพย์สินหรือสิ่งของ
ของผู้อื ่นที่อาจทำให้เกิดความสูญหายลดน้อยลง เพียงเพื่อให้ทรัพย์สินนั้นตกอยู่กับตน ประกอบด้วย 2 
ประการ คือ 

3.1 เว้นจาการเบียดเบียน ได้แก่ เว้นจากการกระทำที่เป็นเหตุให้ทรัพย์สินผู้อ่ืนเกิดความ
เสียหาย เช่น ลอบเผาบ้าน ลอบเผาไร่อ้อย เป็นต้น 

3.2 เว้นจากการหยิบฉวย ได้แก่ เว้นจากการหยิบเอาสิ่งของผู้อื่นมาด้วยการไม่ได้ขอ
อนุญาตจากเจ้าของ เช่น หยิบเอาเหรียญสิบของเพ่ือนที่วางอยู่บนโต๊ะไปใช้โดยไม่บอกเพ่ือนให้ทราบ 

ผู้ที่ปฏิบัติตามหลักเบญจศีลข้อที่ 2 นี้ได้ปกติ จะชื่อว่าเป็นผู้มีสัมมาอาชีวะ การหาเลี้ยงชีพชอบ
ในทางสุจริต ซึ่งถือว่าเป็นกระบวนการในการพัฒนาพฤติกรรมมนุษยใ์ห้เป็นผู้มีความอาชีพในทางสุจริต 

เบญจศีลข้อที่ 3 การงดเว้นจากการประพฤติผิดในกามนั้น คือ การเคารพในสิทธิของผู้อื ่นทั้ง
คู่ครองของคนอื่น และคู่ครองของตนเอง เพื่อขัดเกลาให้เกิดจิตใจมั่นคง มีความรักเดียวใจเดียว ไม่มักมากใน
กาม ซึ่งทั้งหญิงและชาย ต้องละเว้นการประพฤติผิดในกามด้วยกันทั้ง 2 ฝ่าย ประกอบด้วย 

1. หญิงต้องห้ามสำหรับชาย ได้แก่ 
1.1 หญิงที่มีสามี และยังครองคู่กันอยู่ในปัจจุบัน 
1.2 หญิงที่มีผู้ปกครอง และดูแล เช่น บิดา มารดา และไม่เกิดความยินยอมทั้งจากฝ่าย

หญิง และผู้ปกครอง 
1.3 หญิงที่จารีตห้าม เช่น แม่ แม่ยาย ย่า ยาย ลูก หลาน เหลน ที่อยู่ในวงศ์ศาคณาญาติ

ของตน 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 12 ประจำเดือนธันวาคม 2564 
431 

 

 

หญิงทั้ง 3 ประเภทข้างต้น เมื่อชายประพฤติล่วงในกาม ด้วยการยินยอมหรือไม่ยินยอมของ
ฝ่ายหญิง ย่อมทำให้ชายลุแก่ศีลหรือศีลขาด 

2. ชายต้องห้ามสำหรับหญิง ได้แก่ 
2.1 ชายอื่นทุกคนที่มีภรรยาครองคู่กันอยู่ 
2.2 ชายที่จารีตห้าม เช่น ภิกษุ สามเณร และนักบวชในศาสนาอื่นๆ 

ผู้ที่ปฏิบัติตามหลักเบญจศีลข้อที่ 3 นี้ได้ปกติ จะชื่อว่าเป็นผู้กามสังวร ความสังวรในกาม ความ
สำรวมระวังรู้จักยับยั้งควบคุมตนในทางกามารมณ์ ไม่ให้หลงใหลในรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส ซึ่งถือว่าเป็น
กระบวนการในการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ให้เป็นผู้สำรวมระวังควบคุมตนในกามารมณ ์

เบญจศีลข้อที่ 4 การงดเว้นจากการพูดเท็จ คือ การเคารพและใส่ใจต่อความทุกข์ที่จะเกิดแก่
บุคคลอื่นอันเนื่องมาจากการที่เราพูดโดยขาดความยั้งคิด  และถ้อยคำดังกล่าวอาจสร้างความเจ็บปวด และ
สร้างความไม่พอใจแก่คนอื่น เพื่อขัดเกลาให้เป็นผู้มีวาจาอันสุจริต ไม่พูดเท็จ ไม่พูดโกหก ไม่พูดให้เกิดความ
แตกแยกในหมู ่คณะ พึงพูดแต่ความจริงที ่จะเกิดประโยชน์แก่ตน และคนรอบข้าง  ด้วยการละด้วย
มุสาวาท ได้แก่ 

1. พึงละเว้นจากการพูดปด คือ การละเว้นจากคำพูดโกหกในเรื่องใดๆ ทั้งปวง 
2. พึงละเว้นจากการทนสาบาน คือ ไม่ทนสาบานหรือรับคำเพียงเพ่ือให้คนอ่ืนหลงเชื่อ 
3. พึงละเว้นจากการทำเล่ห์กะเท่ห์ คือ การไม่พูดอวดอ้างในสิ่งที่มิใช่ความจริงเพียงเพื่อให้

ผู้อื่นหลงเชื่อ เช่น อวดอ้างว่าตนเป็นอรหันต์ อวดอ้างว่าตนเป็นผู้มีอิทธิฤทธิ์ เป็นต้น 
4. พึงละเว้นจากการประพฤติมายา คือ การประพฤติด้วยอาการหลอกลวง เพียงเพื่อให้คน

อื่นหลงเชื่อ เช่น การแสร้งทำเพื่อให้คนอื่นรู้ว่าเจ็บ ซึ่งอาจเจ็บจริงหรือไม่เจ็บจริงหรือเพียงเจ็บเล็กน้อย แต่ทำ
เป็นเจ็บมาก เป็นต้น 

5. พึงละเว้นจากการพูดเลศ คือ การละเว้นจากการพูดเล่นสำนวนหรือพูดคลุมเครือเพียง
เพื่อให้อื่นคิดหลงผิด และเกิดประโยชน์แก่ตน เช่น นาย ก. มีบ้านอยู่ใกล้ป่าที่รู้เห็นนายทุนลักลอบตัดไม้ผิด
กฎหมาย แต่เมื่อเจ้าหน้าที่มาตรวจสอบกลับพูดปัดไปหรือโยงแม่น้ำทั้งห้าในเรื่องอื่นเพียงเพื่อให้เจ้าหน้าที่ไม่
รับรู้ถึงความจริง 

6. พึงละเว้นจากการเสริมความ คือ ละเว้นจากการพูดเติมแต่งเรื่อง เพ่ิมเติมเรื่องในทางที่ผิด 
ทำให้ผู้อ่ืนหลงเข้าใจผิดมากขึ้น เช่น การโฆษณาที่อวดอ้างสรรพคุณมากเกินจริง การพูดหรือเล่าเรื่องผู้อ่ืนด้วย
การเพ่ิมเติมเรื่องในสิ่งที่เกินความ 

7. พึงละเว้นจากการอำความ คือ เป็นการพูดที่ตรงข้ามกับการพูดเสริมความ พูดเพ่ือให้ผู้อ่ืน
หลงเชื่อจากเรื่องใหญ่ให้หลงเชื่อว่าเป็นเรื่องเล็ก 



432 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

ผู้ที่ปฏิบัติตามหลักเบญจศีลข้อที่ 4 นี้ได้ปกติ จะชื่อว่าเป็นผู้มีสัจจะ ความซื่อตรงความซื่อสัตย์ ซึ่ง
ถือว่าเป็นกระบวนการในการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ให้เป็นผู้มีสำรวมระวังทางวาจา 

เบญจศีลข้อที่ 5 การงดเว้นจากการดื่มสุรา และเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท การเคารพและ
ใส่ใจต่อความทุกข์ที่จะเกิดขึ้นจากการเบียดเบียนคนอื่น แย่งชิงทรัพย์สมบัติของคนอื่น ประพฤติผิดพลาดใน
เรื่องกามารมณ์ และการพูดที่ทำให้คนอื่นมีความทุกข์ อันเนื่องมาจากการที่เราดื่มสุราเมรัยและเสพสิ่งเสพติด
ในลักษณะอื่นๆ จนทำให้ประมาทและขาดสติ การงดเว้นจากการดื่มสุรา และเมรัยอันเป็นที่ตั ้งแห่งความ
ประมาท เพื่อขัดเกราจิตใจให้ละเว้นการดื่มหรือการเสพเครื่องมึนเมาหรือสารเสพติดทุกชนิด และถือครอง
สติสัมปชัญญะของตนให้เป็นนิจ ที่ผู้รักษาศีลต้องละเว้นเพื่อให้รักษาศีลโดยบริบูรณ์ ประกอบด้วย 2 ด้าน 
ในทางตรง คือ 

1. เว้นจากสุรา ที่เป็นน้ำที่ได้จากการกลั่น หรือเรียกว่า เหล้า 
2. เว้นจากเมรัย ที่เป็นน้ำเมาที่ได้จาการหมัก และยังไม่ได้กลั่น เช่น เบียร์ ไวน์ สาโท และ

กระแช่ เป็นต้น 
3. เว้นจากยาหรือสารเสพติดให้โทษทุกชนิด เช่น ฝิ่น กัญชา ทินเนอร์ เป็นต้น และการลุศีล

หรือการกระทำที่ทำให้ศีลขาดนั้น ประกอบด้วย 4 ประการ คือ เครื่องดื่มหรือสารนั้นทำให้มึนเมา และขาดสติ
ผู้นั้นมีเจตนาที่จะดื่มหรือเสพของมึนเมา ผู้นั้นมีความพยายามที่จะดื่มหรือเสพ และน้ำเมาล่วงไหลลำคอหรือ
สูดดมผ่านจมูก 

ผู้ที่ปฏิบัติตามหลักเบญจศีลข้อที่ 5 นี้ได้ปกติ จะชื่อว่าเป็นผู้มีสติสัมปชัญญะ ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ 
คือ ฝึกตนให้เป็นคนรู้จักยั้งคิด รู้สึกตัวเสมอว่า สิ่งใดควรทำ และไม่ควรทำ ระวังมิให้เป็นคนมัวเมาประมาท ซึ่ง
ถือว่าเป็นกระบวนการในการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ให้เป็นผู้มีสติสัมปชัญญะ การยึดมั่นในศีลข้อนี้อย่างมีสติ 
นอกจากจะเป็นการตัดเส้นทางลำเลียงของการผิดศีลในข้ออ่ืน ๆ ได้ด้วย 

กล่าวได้ว่า กระบวนการพัฒนาพฤติกรรมมนุษย์ตามหลักกัลยาณธรรม ซึ่งประกอบไปด้วย 2 ประการ 
ปฏิบัติตนตามหลักเบญจศีล ปฏิบัติตนตามหลักเบญจธรรม ดังนี้ 

1. ปฏิบัติตนตามหลักเบญจศีล ข้อประพฤติปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจาให้ตั้งอยู่ในความดี
งาม ความเกษมสุข การสำรวมและความไม่ก้าวล่วงละเมิด มีการสำรวมกายวาจาของตนให้มีความสงบ
เรียบร้อย พูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ ประพฤติปฏิบัติแต่สิ่งที่ประโยชน์มาสู่ตนและผู้อื ่น  ดังนั้น ศีล คือ การ
สำรวมกายวาจาให้มีความสงบเรียบร้อยภายในกฎระเบียบข้อบังคับที่ได้วางเอาไว้เป็นกฎระเบียบของสังคม
มนุษย์สำหรับควบคุมความพฤติกรรมของมนุษย์ทางกาย ทางวาจา ให้เรียบร้อย มี 5 ประการดังนี้ (1) เว้นจาก
ฆ่าสัตว์มีชีวิต (2) เว้นจากการถือเอาของที่เจ้าของมิได้ (3) เว้นจากการประพฤติผิดในกาม (4) เว้นจากการ
กล่าวเท็จ (5) เว้นจากการดื่มน้ำเมา คือ สุรา และเมรัย จะเห็นได้ว่า การมีเมตตาธรรมย่อม ปฏิบัติตามหลัก
เบญจศีล ซึ่งเป็นข้อประพฤติปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจาให้ตั้งอยู่ในความดีงาม แบ่งเป็นประเภทของ



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 12 ประจำเดือนธันวาคม 2564 
433 

 

 

เบญจศีลได้ 5 ประเภท คือ เว้นจากการฆ่าสัตว์มีชีวิต เว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้ เว้นจากการ
ประพฤติผิดในกาม เว้นจากการพูดเท็จ และเว้นจากการดื่มน้ำเมา คือ สุราและเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความ
ประมาท กล่าวคือศีลคือข้อห้ามปฏิบัติ 

2. ปฏิบัติตนตามหลักเบญจธรรม เป็นธรรมที่มีความงามเป็นข้อปฏิบัติพิเศษที่ยิ่งขึ้นไปกว่าศีล ซึ่ง
เป็นสภาวะของผู้ทรงไว้แห่งความดีหรือเป็นผู้รักษาความดีไว้ด้วยการประกอบคุณงามความดี  ข้อควรปฏิบัติ 5 
ประการ ซึ่งจะทำให้มนุษย์เป็นคนดี มีเมตตาธรรม คุณธรรม มีกาย วาจา ใจ ที่สะอาดงดงาม ได้แก่ (1) เมตตา 
(2) สัมมาอาชีวะ (3) กามสังวร (4) สัจจะ และ(5) สติสัมปชัญญะ ผู้ที่ได้รับผลจากการกระทานั้น จะมีความสุข
จะเห็นได้ว่า ธรรมที่มีความงามเป็นข้อปฏิบัติพิเศษที่ยิ่งขึ้นไปกว่าศีล ซึ่งจะทำให้มนุษย์เป็นคนดี มีเมตตาธรรม 
คุณธรรม มีกาย วาจา ใจ ที่สะอาดงดงามแบ่งออกเป็นประเภทของเบญจธรรม 5 ประเภท คือ ความเมตตา
กรุณา การเลี้ยงชีพโดยชอบ ความสำรวมในกาม พูดความจริง และ ความระลึกรู้สึกตัวอยู่เสมอ กล่าวคือ 
เบญจธรรมคือข้อควรนำไปปฏิบัติ เพ่ือให้เป็นคนดีสืบต่อไป 

 

สรุป 
หลักกัลยาณธรรมเป็นสิ่งสูงสุดของการเสริมสร้างให้ทุกชีวิตบนโลกใบนี้อยู่ด้วยกันอย่างมีความสุขและ

สัมผัสได้นั้นเกิดจากการประพฤติปฏิบัติให้เกิดมีขึ้นในจิตใจของตนเองแล้วส่งไปถึงผู้อื่น  เหมือนความสุขความ
ทุกข์นั้นจะต้องรับรู้ด้วยตัวเองถึงจะบอกได้ว่าเป็นอย่างไร ฉันใดการสัมผัสถึงหลักกัลยาณธรรมนั้นก็ฉันนั้น หลัก
กัลยาณธรรม นั้นเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอนให้คนเราแผ่ความรัก ความรักในสัตว์ทั้งหลาย ด้วยจิต
เสมอกันในสัตว์ทุกจำพวกในที่ทั้งปวง เพ่ือละกิเลส อันมีความโลภ ความโกรธ ความหลง เป็นบ่อเกิดของความ
ไม่สบายกาย ไม่สบายใจ ที่ทำให้เกิดการอาฆาต จองล้าง จองผลาญ อันเป็นสิ่งที่ไม่สิ้นสุด เพื่อให้เกิดการละ
กิเลสเหล่านั้น พระพุทธเจ้าจึงเน้นให้คนเรา ไม่ทำความชั่วทั้งปวง ทำแต่ความดีทั้งปวง และทำจิตใจให้บริสุทธิ์ 
อันเป็นที่มาการมีหลักกัลยาณธรรมในจิตใจมนุษย ์

 

เอกสารอ้างอิง 
จิราภรณ์ ตั้งกิตติภาภรณ์. (2556). จิตวิทยาทั่วไป. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
พระธรรมกิตติวงศ ์(ทองด ีสุรเตโช). (2556).  คำวัด : พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์. กรุงเทพมหานคร: 

เลี่ยงเชียง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



434 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 6  No.12 December  2021 

    
 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุต ฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . (พิมพ์ครั ้งที่ 10). 
กรุงเทพมหานคร: เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมสโปรดักส์. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เมธาวี อุดมธรรมานุภาพ และคณะ . (2549). พฤติกรรมมนุษย์ก ับการพัฒนาตน . กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนดุสิต. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2535). พุทธศาสนสุภาษิต เล่ม 1. (พิมพ์ครั้งท่ี 2). 
กรุงเทพฯ : เลี่ยงเชียง. 

Coon, D., & Mitterer, J.O. (2013). Introduction to Psychology : Gateways to Mind and 

Behavior. (13rd ed.). New Tech Park : WADSWORTH CENGAGE Learning. 

King, L.A. (2011). The Science of Psychology. (2nd ed.). New York : McGraw Hill. 

Lefton, L.A., & Brannon, L. (2008). Psychology. New York : Pearson Education. 

Nevid, J.S. (2012). An Introduction to Psychology. (4th ed.). Connecticus : WADSWORTH 

CENGAGE Learning. 


