
การให้คำปรึกษาเยาวชนตามหลักภาวนา 
The Conceptual Principles of Youth Counseling 

 
พระศรีรัตนวิมล 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Phrasrirattanawimon  

Mahachulalongkorntajavidyalaya University, Thailand 

Email: maha_vee_@hotmail.com 

 
******** 

 

บทคัดย่อ * 
บทความนี้นำเสนอแนวคิดการให้คำปรึกษาตามหลักภาวนา และการนำหลักภาวนาไปแก้ปัญหา

จริยธรรมของเยาวชน การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาในเชิงเอกสาร โดยศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถ
กถา ฎีกา หนังสือและผลงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง และนำมาสังเคราะห์สรุปนำเสนอข้อมูลในเชิงพรรณนา 
ผลการวิจัยพบว่า  แนวคิดเกี่ยวกับการให้คำปรึกษา ประกอบด้วยหลักสมถภาวนา และวิปัสสนาภาวนา โดย
หลักสองอย่างนี้มุ่งเน้นให้ผู้รับคำปรึกษาได้ฝึกจิตให้มีความเข้มแข็ง มีสมาธิในการเผชิญกับปัญหาความทุกข์ท่ี
ตนได้ประสบ และได้พิจารณาตามความเป็นจริงด้วยปัญญา รู้เท่าทันความคิดมิให้กิเลสครอบงำ โดยเฉพาะการ
มีจิตสำนึกในหลักศีลธรรมอันเป็นบรรทัดฐานความดีงามของพุทธศาสนิกชนหลักภาวนาสามารถนำไปแก้ไข
ปัญหาจริยธรรมของเยาวชน เพราะเป็นกระบวนการควบคุมความประพฤติทางกาย ทางวาจา ทางใจ อันเป็น
จริยธรรมข้ันพื้นฐานของความเป็นมนุษย์ และเป็นตัวชี้วัดถึงความเจริญงอกงามทางด้านร่างกาย จิตใจ อารมณ์ 
สังคม และสติปัญญา 
 

คำสำคัญ: การให้คำปรึกษา ; เยาวชน ; หลักภาวนา 
 

Abstracts 
This article presents the concept of counseling based on the principles of Bhāvanā, and 

the application of prayer to solve the ethical problems of youth. This investigation applied 

documentary research exploring the Tipiṭaka, the Atthakathā, the Tīkā, the related books, and 

researches. They were synthesized and briefed for a descriptive presentation. The research 

results were found that Ideas about mentoring Consisting of Samatha Bhāvanā and Vipassana 

Bhāvanā. These two principles focus on the mentee to strengthen their minds. Concentrate on 

facing the problems and suffering he has been experiencing and considered the truth with 

wisdom be aware of your thoughts and do not let passion overwhelm in particular, having a 

consciousness of morality which is the norm of the goodness of Buddhists, Bhāvanā can be 

used to resolve ethical problems of youth. It is the process of governing the physical, verbal, 

 
* วันที่รับบทความ: 16 กันยายน 2563; วันแก้ไขบทความ 2 พฤศจิกายน 2563; วันตอบรับบทความ: 30 ธันวาคม 2563 
 Received: September 16, 2020; Revised: November 2, 2020; Accepted: December 30, 2020 

 



184 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 5 No. 2  July - December 2020 

    

and mental behavior which is the basic ethics of humanity, and is a measure of physical, mental, 

emotional, social, and intellectual growth. 

 

Keyword: Counseling; Youth; Conceptual Principles 

 

บทนำ 
ปัจจุบันประเทศไทยเข้าสู่ยุคทุนนิยม และเทคโนโลยี สภาพสังคม และวิถีชีวิตประชาชนก็ เปลี่ยนไป

จากเดิม พฤติกรรมของเด็กและเยาวชนมีการเปลี่ยนแปลงไปสภาพของสังคม สู่ภาวะเสื่อมถอย จากหลาย
สาเหตุหลายประการที่เป็นปัจจัยให้เด็กและเยาวชนอยู่ในสถานการณ์จนน่าวิตก สาเหตุหนึ่งมาจากสถาบัน
ครอบครัว ซึ่งครอบครัวไทยแต่ก่อนเป็นครอบครัวขยาย แต่ปัจจุบันกลายเป็นครอบครัวเดียว จึงมีแต่พ่อแม่ 
ลูกๆ อยู่ด้วยกันเท่านั้น ไม่มีปู่ย่า ตายาย ลุงป้า น้าอา มาอยู่ด้วย เมื่อพ่อแม่ไม่มีเวลาเล้ียงดูและดูแลลูก เพราะ
ต้องออกไปทำงานแต่เข้ากลับมาก็ค่ำมีด พ่อแม่จำเป็นจ้างคนมาเลี้ยงดูเด็กๆ ความใกล้ชิดและความอบอุ่น
ระหว่างพ่อแม่กับลูกก็ขาดหายไป จะเห็นว่าความสัมพันธ์กันในครอบครัวถือเป็นเรื่องสำคัญ หากครอบครัวที่
พ่อแม่ทะเลาะแตกแยก เกิดการหย่าร้างต้องแยกทางกัน เด็กเหล่านี้จะมีปมด้อย เมื่อเด็กไม่มีพ่อแม่ หรือมีแต่ก็
ขาดความรัก ความอบอุ่น ก็จะใฝ่หาสิ่งอื่นมาเติมเต็มให้กับตนเองได้มีความสุข เช่น คบหามั่วสุมกับเพื่อนฝูง 
กระโจนเข้าหาอบายมุข เล่นการพนัน ดื่มสุรา ติดบุหรี่ เมื่อไม่มีเงินเที่ยวกลางคืน เล่นการพนัน หรือไม่มีเงิน
เพื่อซื ้อยาบ้า ก็หาวิธีหาเงินด้วยการก่ออาชญากรรม ลักขโมย จนถึงกระทั่งถึงปล้น เด็กหลายคนยอม
ค้าประเวณี เพื่อให้ได้เงินมาใช้ในการดำเนินชีวิต จึงจำเป็นต้องมีการวางแผนและการสร้างความร่วมมือการ
เสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมและ การเสริมสร้างประโยชน์ร่วมกันในการจัดการปัญหาของเยาวชน (ก่องเกียรติ 
รักษ์ธรรม, 2563 : 458-471) 

ปัญหาสำคัญ 6 ด้านหลัก ได้แก่ อันดับ 1 ปัญหาเยาวชนเสพยาติดมากถึง 2.7 ล้านคน อายุระหวา่ง 
15-19 ปี จำนวน 3 แสนคนต้องเข้ารับการบำบัด ส่วนเยาวชนอายุ 11 ปีจำนวน 7 คนเริ่มเสพยาบ้า และอายุ 
7 ปีส่งยาบ้า อันดับ 2 ปัญหาวัยรุ่นต้ังครรภ์ก่อนวัยอันควร จากสถิติพบว่า อายุต่ำกว่า 19 ปีลงมา ท้องถึงปีละ 
1.5 แสนคน อันดับ 3 เด็กถูกละเมิดและกล่ันแกล้ง กระทำความรุนแรงโดยส่ือ อันดับ 4 การอบรมเล้ียงดูของ
พ่อแม่ยุคใหม่ที่รักลูกแบบไม่ถูกทาง อันดับ 5 การเสพสื่ออนาจารผ่านสื่อออนไลน์ และอันดับ 6 การบริโภค
เครื่องด่ืมแอลกอฮอล์ เกิดนักดื่มหน้าใหม่ เพิ่มขึ้น 2.5 ล้านคน โดยอายุต่ำกว่า 20 ปี สามารถซื้อหาเครื่องด่ืม
ได้เองถึงร้อยละ 98.7 (Thaiheath, 2562 : Online) 

จากปัญหาเหล่านี้ส่งอิทธิพลอย่างรุนแรงต่อเนื่องเกี่ยวข้องด้วยเยาวชน โดยเฉพาะความนิยมชมชอบ
วัตถุนิยม มีพฤติกรรมเลียนแบบที่ไม่พึงประสงค์ ขัดต่อระบบศีลธรรม และจริยธรรมความเป็นชาวพุทธที่ไม่
ควรยึดถือปฏิบัติตาม ซึ่งเรื่องนี้ตามทัศนะนักวิชาการทางด้านจิตวิทยา ได้สะท้อนถึงความเปล่ียนแปลงทางด้าน
จิตใจ กล่าวคือเกิดลักษณะ ความอยากรู้ อยากเห็น อยากพิสูจน์ ชอบความตื่นเต้น ความสนุกสนานท้าทาย 
ต้องการเด่นดังเป็นที่ยอมรับของเพื่อนๆ และผู้ใหญ่ ทำให้วัยรุ่นมีการแสดงออกขาดการยับยั้งชั่งใจ ขาดการ



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2563 
185 

 

ไตร่ตรอง อย่างรอบคอบ ขาดทักษะการแสดงออกที่ถูกกาลเทศะ และมีแนวโน้มท่ีจะเกิดปัญหาพฤติกรรมเส่ียง
ได้ง่าย ทั้งนี้เพื่อชดเชยหรือตอบสนองความต้องการทางอารมณ์บางอย่างที่ขาดอยู่ พฤติกรรมเสี่ยงอาจทำให้
ปัญหาด้านอารมณ์หายไปช่ัวคราว วัยรุ่นจึงมีพฤติกรรมเส่ียงเกิดขึ้นได้ซ้ำๆ เมื่อทำแล้วเกิดความรู้สึกพอใจก็จะ
ทำต่อจนติดเป็นนิสัย  

ดังนั้นหากจะหาข้อยุติปัญหาหรือพฤติกรรมเยาวชนอันเป็นอนาคตของชาติ จะต้องมีกลุ่มบุคคลและ
องค์กรต่างๆ เข้ามาเป็นเจ้าภาพมีส่วนร่วมของการสร้างความสันติสุขให้เกิดขึ้นแก่สังคม ปราศจากการทะเลาะ
วิวาท ดังจะเห็นในสถาบันการศึกษาต่างๆ และต้องเร่งรีบให้ความช่วยเหลือแก่เยาวชนท่ีมีปัญหาเหล่านั้นสร้าง
จิตสำนึกให้รักสังคม รู ้จักการเอื้อเฟื้อเผื ่อแผ่ มีน้ำใจ มีจิตอาสาโดยปลูกฝังตั ้งแต่วัยเด็ก เริ ่มจากความ
รับผิดชอบง่าย ๆ ในชีวิตประจำวัน (บุญญารัตน์ จันทวี และคณะ, 2563 : 23-33) จึงต้องมีผู้ใกล้ชิดให้ความ
ช่วยเหลือมีความเมตตาร ักใคร ่ม ุ ่งหว ังดีต ่อว ัยรุ ่นอย่างแท้จร ิงก ็ต ้องอาศัยสถาบันครอบครัว และ
สถาบันการศึกษา ซึ่งเป็นสถาบันมีความเกี่ยวข้องและใกล้ชิดที่สุดกับเยาวชนโดยตรงในการปลูกฝังศีลธรรม
จริยธรรมและชี้แนะแนวทางที่เหมาะสมแก่วัยรุ ่นได้ (Ven. Kimpicheth Chhon, 2019 : 105-118) แต่
ตรงกันข้ามสภาพสังคมปัจจุบัน โดยเฉพาะสถาบันครอบครัวไม่อาจเป็นท่ีพึ่งให้กับเยาวชนได้ เนื่องจากกระแส
วัฒนธรรมตะวันตกท่ีหล่ังไหลเข้ามาโดยขาดการคัดสรร และการควบคุมท่ีดีพอทำให้สังคมไทยกลายเป็นสังคม
วัตถุนิยม หรือสังคมบริโภคนิยมที่ขาดความคิดสร้างสรรค์ ขาดการพึ่งตนเอง เป็นผลให้โครงสร้างของสังคม
เปล่ียนแปลงไป สถาบันหลักในสังคมไทย เช่น ชุมชนชนบท สถาบันครอบครัวล่มสลาย เกิดปัญหาข้ึนมากมาย 
โดยสถาบันหลัก 3 คือ บ้าน วัด โรงเรียนที่เคยทำหน้าที่ให้การศึกษาอบรมเยาวชนมาแต่เดิม คงเหลือเพียง
สถาบันโรงเรียนท่ียังทำหน้าท่ีหลักนี้อยู่ จึงจำเป็นอย่างยิ่งท่ีบุคลากรในสถาบันการศึกษาคือ ครู ต้องเป็นบุคคล
ที ่มีคุณภาพในทุกด้าน ทั ้งด้านวิชาการ และด้านคุณธรรม จริยธรรม (Phrapalad Somchai Payogo 

(Damnoen) and faculty, 2020 : 1331-1341) มีศาสนสถาน คือ วัดเป็นศูนย์รวมใจ เป็นทั้งแหล่งขาย
โอกาสทางการศึกษา เป็นแหล่งส่งเสริมเศรษฐกิจ ความเกื้อกูลพึ่งพาอาศัยกันระหว่างวัดกับชุมชน (พระมหา
ประกาศิต ฐิติปสิทธิกร และคณะ, 2563 : 63-80) ทำให้เกิดจิตสำนึกร่วมในการดำเนินกิจกรรมพัฒนาชุมชนสู่
ความเป็นเมืองที่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย และประชาชนในชุมชนผู้ได้รับผลกระทบโดยตรงได้มีโอกาสเสนอแนะ
ความคิดร่วมกันในการขับเคล่ือนกิจกรรมการพัฒนาชุมชน เป็นแสดงออกถึงการมีจิตสำนึกความเป็นพลเมืองดี
ตามระบอบประชาธิปไตย 

ด้วยเหตุนี้ การให้คำปรึกษาแก่วัยรุ่นเยาวชนมีปัญหาต้องใช้ความมั่นคงทางจิตใจ (สมถภาวนา) ให้
เกียรติต่อความคิดเห็น และความรู้สึกของวัยรุ่น มีเจตคติท่ีดีว่าเขาจะเปล่ียนแปลงได้ พยายามช่วยเหลืออย่าง
จริงใจ สิ่งที่สำคัญต้องรักษาปัญหาของเขาไว้เป็นความลับ หากไม่ได้รับอนุญาตให้เปิดเผย แต่หากปัญหานั้น
เป็นเรื่องร้ายแรงควรพูดคุยให้วัยรุ่นรับรู้ถึงความจำเป็น ที่จะต้องบอกให้บุคคลอื่นที่สามารถช่วยเหลือและ
ทราบถึงปัญหานั้น  การช่วยเหลือเยาวชนในระบบโรงเรียน พระเดชพระคุณพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) 
(2540 : 57) ได้กล่าวถึงความจำเป็นของการแนะแนวตามหลักพระพุทธศาสนาไว้ว่า หน้าที่ของการแนะแนว 



186 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 5 No. 2  July - December 2020 

    

คือการช่วยให้คนพึ่งตนเองได้ ซึ่งโดยทั่วไปคนทั้งหลายยังช่วยเหลือตนเองได้ไม่เต็มที่หรือมีระดับแห่งการ
พึ่งตนเองยังไม่สมบูรณ์ จึงต้องการผู้ช่วยแนะแนวบอกทางเพื่อให้สามารถช่วยเหลือตนเองได้ในระดับที่สูง
ยิ่งขึ้นไป โดยใช้ภาษา วิธีการ และกิจกรรมต่างๆ เข้ามาช่วยเหลือ ซึ่งเป็นหน้าท่ีของผู้แนะแนว และบุคคลผู้ท่ี
จะให้ความช่วยเหลือผู้เรียนด้วยวิธีการทางจิตวิทยาแนะแนวนี้ปัจจุบันมีหลายกลุ่ม เช่น จิตแพทย์ ครู พระสงฆ์ 
และผู้มีอาชีพการให้คำปรึกษา ได้แก่ นักจิตวิทยาการให้การปรึกษา โดยใช้วิธีการเรียกว่า การปรึกษาเชิง
จิตวิทยาเพื่อช่วยให้ผู้มีปัญหาสามารถเข้าใจปัญหาของตนอย่างชัดเจน ปรับปรุงทักษะการตัดสินใจและการ
แก้ปัญหา จนสามารถปรับปรุงพัฒนาตนเองดีขึ้นได้ พร้อมท้ังนำพระธรรมคำสอนไปปฏิบัติให้เกิดผล สามารถ
นำไปใช้พัฒนาชีวิตเตรียมพร้อมปรับเปล่ียนวิธีการทำงานตามวิถีชีวิตท่ีเปล่ียนแปลงไปสังคม (พระครูสิทธิธรร
มาภรณ์ และคณะ, 2563 : 219-229)  พุทธศาสนิกชนสามารถใช้วาทศิลป์ หรือความสามารถในการเขียน
บทความเอกสาร ตำราต่าง ๆ ชี ้แจง ขยายความรู ้ความเข้าใจถึงหลักการที ่สำคัญและเป็นสากลของ
พระพุทธศาสนา เกิดการยอมรับการเปลี่ยนแปลงที่เข้ามาแทนที่อดีต ด้วยใจที่เป็นกลาง (สุวรรณี ฮ้อแสงชัย 
และคณะ ,2563 : 180-192) มีการได้เรียนรู้ มีวิสัยทัศน์ที่กว้างไกลส่งผลให้ประสบผลสำเร็จในชีวิตสูงขึ้นการ
ดำเนินชีวิตก็มีแต่ความเจริญรุ่งเรืองสันติสุขและมีฐานะในอนาคตที่มั่นคง (พระครูสุตภัทรธรรม และคณะ, 
2563 : 262-273) 

ดังนั้นในฐานะที่เป็นผู้ศึกษาพระพุทธศาสนามีหน้าที่หลัก คือการศึกษาและเผยแผ่คำสอนของพระ
พุทธองค์จึงมีความสนใจใคร่ศึกษา “แนวคิดการให้คำปรึกษาเยาวชนตามหลักภาวนา” ซึ่งเป็นวิธีการช่วยเหลือ
และแก้ไขปัญหาของเยาวชนโดยตรงสำหรับนำไปประยุกต์ใช้พัฒนาคุณธรรม จริยธรรมของเยาวชนให้
สอดคล้องกับแนวนโยบายการพัฒนาผู้เรียนให้เป็นมนุษย์ท่ีสมบูรณ์สืบไป 
 

แนวคิดเกี่ยวกับการให้คำปรึกษา  
 การให้คำปรึกษา หมายถึง เป็นกระบวนการในเชิงจิตวิทยา โดยการให้คำปรึกษานั้นมักใช้กันท่ัวไปใน
สังคมในแง่ของความเข้าใจที่ว่าใคร ๆ ก็สามารถให้คำปรึกษาได้ ซึ่งแท้จริงแล้วมีความต่างกันระหว่างการให้
คำปรึกษาเชิงจิตวิทยา กับการให้คำปรึกษาคนท่ัว ๆ ไปท่ีใช้กันอยู่ เพื่อให้มีความกระจ่างชัดของรากศัพท์ การ
ให้คำปรึกษา (Counseling) ความหมายในภาษาอังกฤษ ซึ่งคำนี้มาจากศัพท์ภาษาลาตินว่า (Consilium) 

หมายถึง “กับ”“ด้วยกัน” โดยตามรูปศัพท์การให้คำปรึกษามีความหมายในตัวเองตามนัยของนักจิตวิทยาการ
ให้คำปรึกษา ซึ่งมีนักวิชาการท้ังหลายได้ให้คำนิยามไว้ดังนี้ 
 Carter V. Good (1985 : 174) ได้ให้คำจำกัดความว่า การให้คำปรึกษา หมายถึง การช่วยเหลือ
บุคคลเป็นการส่วนตัวเกี ่ยวกับปัญหาต่าง ๆ ซึ่งผู ้ทำหน้าที่ในการให้คำปรึกษานั้น จะต้องเป็นผู้ที ่มีความ
เชี่ยวชาญทางการให้ความช่วยเหลือและมีความพยายามช่วยให้ผู ้มีปัญหาสามารถตัดสินใจด้วยตนเองได้  
(อุษณีษ์ เย็นสบาย, 2533 : 142) 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2563 
187 

 

 การคำให้การปรึกษา คือ การสร้างสัมพันธภาพทางวิชาชีพระหว่างผู้ให้การปรึกษาท่ีผ่านการฝึกอบรม
กับผู้รับการปรึกษาสัมพันธภาพนี้ปกติเป็นสัมพันธภาพสองต่อสองระหว่างผู้ให้การปรึกษากับผู้รับการปรึกษา 
แต่อาจมีคนมากในกรณีของการให้คำปรึกษากลุ่ม ซึ่งมีจุดมุ่งหมายเพื่อช่วยให้ผู้รับการปรึกษาเข้าใจตนเอง และ
ส่ิงแวดล้อม สามารถแก้ปัญหาต่าง ๆ ได้ด้วยตนเอง (Burke & Steffire, 1979 : 141) 

การให้การปรึกษาคือเป็นกระบวนการของสัมพันธภาพ ในการให้ความช่วยเหลือซึ่งเต็มไปด้วยความ
อบอุ่น การยอมรับ และเข้าใจระหว่างผู้ให้การปรึกษา ซึ่งเป็นนักวิชาชีพที่ได้รับการฝึกอบรมในการให้การ
ช่วยเหลือผู้รับการปรึกษาที่ต้องการความช่วยเหลือ เพื่อให้ผู้ได้รับการปรึกษาเข้าใจตนเอง และสิ่งแวดล้อม
เพิ่มขึ้น ตลอดถึงเรียนรู้พฤติกรรมใหม่ ๆ มีทัศนคติใหม่ ๆ เกิดขึ้นสำหรับนำไปประกอบการตัดสินใจแก้ปัญหา 
หรือพัฒนาตนเองในด้านต่าง ๆเช่น ความสนใจ ความถนัด ความสามารถ ตลอดจนการตระหนักถึงความ
ต้องการของตนเอง และช่วยให้ผู้รับการปรึกษาได้ดำเนินการตามจุดมุ่งหมายที่วางไว้ และสามารถพัฒนา
ตนเองจนถึงท่ีสุด (Pietrofisa, 1975 : 27)  

สรุปได้ว่า การให้คำปรึกษา หมายถึง กระบวนการช่วยเหลือผู้ท่ีมาขอรับคำปรึกษา เพื่อท่ีจะบรรลุ
เป้าหมายหรือความประสงค์ท่ีตัวเองได้คาดหวังเอาไว้ พร้อมท้ังสามารถตัดสินใจแก้ปัญหาด้วยตนเองได้ โดยมี
ขั้นตอนปฏิบัติอย่างชัดเจน นอกจากนั้นแล้วผู้ท่ีอยู่ในฐานะการให้คำปรึกษา จะต้องได้ผ่านกระบวนการฝึกฝน
อบรมมาอย่างดี เพื่อที่จะอำนวยความสะดวกในการตัดสินใจอย่างใดอย่างหนึ่งท่ามกลางบรรยากาศที่อบอุ่น
เป็นกันเอง และมีความเข้าใจกับผู้มาขอรับคำปรึกษาอย่างถูกต้องได้ 
 

องค์ประกอบการให้คำปรึกษา 
 การให้คำปรึกษา ถือเป็นสิ่งสำคัญมีความจำเป็นในทุกองค์กร และทุกสถาบันของสังคมโดยเฉพาะ
สถาบันครอบครัว จัดเป็นสถาบันแรกที ่ได้ให้คำปรึกษาอบรมบ่มเพาะฝึกฝนพัฒนากุลบุตรกุลธิดาให้
เจริญเติบโตทั้งด้านร่างกาย จิตใจ สังคม และสติปัญญา ซึ่งองค์ประกอบสำคัญของการให้คำปรึกษาคือตัว
บุคคลที่ยังต้องพัฒนาในด้านพฤติกรรมต่าง ๆ ที่แสดงออกมาผ่านสื่อสิ่งพิมพ์ทุกแขนงทั้งในเชิงที่สร้ างสรรค์ 
และเป็นผลในเชิงลบต่อสังคม เศรษฐกิจ การเมืองการปกครอง โดยเหตุท่ีความนิยมชมชอบค่านิยมแบบใหม่ ๆ 
หล่ังไหลเข้ามาของวัฒนธรรม และมีอิทธิพลอย่างมากต่อกลุ่มเยาวชน ทำให้ขาดการไตร่ตรองพิจารณาอย่างมี
เหตุผล ในการเลือกเอาและนำมาปฏิบัติโดยเลียนแบบท่ีผิด ๆ ขัดต่อขนบธรรมเนียมที่ดีงามของความเป็นไทย 
 ดังนั้น การท่ีจะช่วยเหลือเยียวยารักษาความเป็นเอกลักษณ์ของชาติท่ีบรรพชนได้สร้างสรรค์ไว้ในกาล
ก่อนให้ดำรงคงอยู่คู่กับวัฒนธรรมอันล้ำค่าของชาตินั้น ก็จะต้องเร่งรีบปลูกฝังจิตสำนึกของเยาวชนให้มีความ
หวงแหนจริยธรรมความเป็นชาติไว้ ซึ่งเยาวชนก็จะต้องได้รับการฝึกฝนพัฒนาในทางท่ีถูกท่ีควรด้วย เนื่องจาก
มนุษย์นั้นเป็นสัตว์สังคมท่ีพิเศษแตกต่างจากสัตว์อื่น ๆ เพราะ ในเมื่อมนุษย์ได้ฝึกฝนพัฒนาดีแล้วย่อมได้ช่ือว่า
เป็นสัตว์ที ่ประเสริฐรู้จักดำเนินชีวิตที่ดีงามด้วยตนเอง และช่วยให้สังคมดำรงอยู่อย่ างสันติสุข โดยเฉพาะ



188 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 5 No. 2  July - December 2020 

    

เยาวชนผู้เป็นสมาชิกใหม่ของมนุษยชาตินั้นต้องรับการศึกษา (สิกขา) เพื่อพัฒนาตนสู่ความเป็นมนุษย์ท่ี
สมบูรณ์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540 : 69) มีรายละเอียดดังนี้ 

1) พัฒนากาย คือ การพัฒนาร่างกายให้แข็งแรง มีสุขภาพดี และพัฒนาความสัมพันธ์กับส่ิงแวดล้อม
ทางกายภาพอย่างถูกต้องดีงามในทางที่เป็นคุณประโยชน์ เช่น การมีปัจจัย 4 พอที่จะดำรงชีวิตอยู่ได้อย่าง
ผาสุก และใช้ปัจจัย 4 อย่างถูกต้องเพื่อคุณค่าแท้รวมถึงสิ่งแวดล้อมทางวัตถุที่เสริมความเป็นอยู่ว่าควรใช้
อย่างไรให้เกิดคุณประโยชน์ที่แท้จริงตลอดจนรู้จักถือเอาประโยชน์จากธรรมชาติในลักษณะที่ถูกต้อง การ
ปฏิบัติโดยทำให้ถูกต้องให้ดีขึ้นเหล่านี้จัดเป็นเรื่องการพัฒนากาย เรียกว่า กายภาวนา ถ้าเป็นคนก็เรียกว่า ภา
วิตกาย แปลว่า เป็นคนท่ีพัฒนากายแล้ว 

2) พัฒนาศีล คือ การพัฒนาการอยู่ร่วมในสังคมด้วยดี อย่างเกื้อกูลเป็นประโยชน์และ มีอาชีพท่ี
ถูกต้องโดยประกอบสัมมาอาชีพ เรียกว่า ศีลภาวนา ถ้าเป็นคนได้พัฒนาศีล เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ภาวิตศีล ซึ่ง
การพัฒนาศีลจะเป็นพื้นฐานไปสู่การพัฒนาจิตต่อไป 

3) พัฒนาจิต คือ การพัฒนาคุณสมบัติของจิต ฝึกอบรมเสริมสร้างจิตให้พรั่งพร้อมสมบูรณ์ 3 ด้าน คือ 
ด้านคุณธรรม (คุณภาพจิต) เช่น ความมีเมตตากรุณา ความรักเป็นมิตรปรารถนาประโยชน์สุขแก่ผู้อื่น ด้าน
ความสามารถของจิต (สมรรถภาพจิต) เช่นความมีสติดี วิริยะ อดทน เข็มแข็งมั่นคง เพียรพยายาม และด้าน
สุขภาพท่ีดีของจิต (สุขภาพจิต) เช่น จิตใจท่ีเป็นสุข สดช่ืน สงบ ผ่องใส พร้อมท่ีจะยิ้มแย้มแช่มช่ืน การพัฒนา
จิต เรียกว่า จิตภาวนา ถ้าเป็นบุคคลท่ีฝึกอบรม พัฒนาจิตแล้ว ก็เรียกว่า ภาวิตจิต 

4) พัฒนาปัญญา คือ การพัฒนาความรู้ความเข้าใจเริ่มตั้งแต่ปัญญาเป็นความรู้ความเข้าใจในศิลป
วิทยาการ ความรู้ทางวิชาการ ต่อจากนั้นก็ลึกซึ้งลงไปอีก คือการรับรู้เรียนรู้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง ไม่
บิดเบือนหรือเอนเอียงด้วยอคติ และเหนือขึ้นไป ก็คือการวินิจฉัยซึ่งหมายถึงการคิดวินิจฉัยด้วยการใช้ปญัญา
โดยบริสุทธิ์ใจ ไม่ถูกครอบงำบัญชาโดยกิเลสและตัณหา ซึ่งจะทำให้เกิดปัญญาในระดับสูงขึ้นไปอีก คือปัญญาท่ี
รู้จักเข้าใจโลกและชีวิตตามเป็นจริงรู้ทางเส่ือมทางเจริญเหตุปัจจัยท่ีเกี่ยวข้อง รู้วิธีแก้ไขปัญหา และสร้างสรรค์
ความสำเร็จพัฒนาตน พัฒนาชีวิตและสังคมให้เจริญดีงามยิ่งขึ้นไป และปัญญาในขั้นสุดท้าย คือปัญญาท่ีรู้เท่า
ทันธรรมดาของสังขาร คือโลกและชีวิตถึงขั้นที่ทำให้จิตใจเป็นอิสระหลุดพ้นจากความทุกข์โดยสมบูรณ์ (วิมุตติ) 
การพัฒนาปัญญานี้เรียกว่า ปัญญาภาวนา ถ้าเป็นคนเรียกว่า ภาวิตปัญญา คือคนที่ได้ฝึกอบรมพัฒนาปญัญา
แล้ว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2550 : 78)  

ดังนั้น องค์ประกอบการให้คำปรึกษาในทางพระพุทธศาสนา คือเน้นไปที่ตัวบุคคลเป็นหลัก และเป็น
องค์ประกอบสำคัญ โดยการยกหัวข้อธรรมะมาแสดงไว้ เพื่อบอกทางสว่างให้ในการช่วยเหลือผู้มีปัญหาและมี
ความทุกข์นั้น สามารถที่หาทางดับจากความทุกข์ได้ ซึ่งมีพระองค์ทรงเป็นกัลยาณมิตร จึงเรียกว่าเป็นพุทธ
วิธีการให้คำปรึกษา 

 
 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2563 
189 

 

ประโยชน์การให้คำปรึกษา  
การที่จะพัฒนาเยาวชนให้บรรลุเป้าหมาย หรือความมุ่งหวังของประเทศชาตินั ้น คือเด็กดีมี

จริยธรรม ดำเนินชีวิตอยู่ในกรอบของความดี ไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน ซึ่งเรื่องของการพัฒนาเยาวชนท่ีว่านี้ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้เสนอแนะแนวทางของการพัฒนาเยาวชนตามหลักพระพุทธศาสนา คือ
จะต้องพัฒนาตามหลักภาวนา 4 ด้าน ให้มีความสัมพันธ์เช่ือมโยงกัน ดังนี้ 

1. การพ ัฒนาด้านความส ัมพ ันธ ์ก ับส ิ ่งแวดล ้อมทางว ัตถุ  เร ียกว ่า “กายภาวนา”  

ซึ่งแปลเป็นภาษาอังกฤษว่า (Physical development) เหมือนของฝรั่ง แต่ความหมายไม่เหมือนกัน ใน

ภาษาอังกฤษ หมายถึง การพัฒนาร่างกายให้แข็งแรงเจริญเติบโตมีสุขภาพดี หมายถึง การพัฒนาความสัมพันธ์

ก ั บ ส่ิ ง แวดล ้ อมทางด ้ านกายภาพ  เ ช ่ น  ก ิ น อ าหาร  ใช ้ เ ส ื ้ อ ผ ้ า เ คร ื ่ อ ง น ุ ่ ง ห ่ ม  เทค โน โลยี   

ฟังวิทยุ ดูทีวี สิ่งบริโภค สิ่งที่พบเห็นได้ยินได้ฟัง คือ ประสบการณ์ต่าง ๆ ให้เกิดผลดี ทั้งหมดนี้เรียกว่า กาย

ภาวนา 

2. การพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคมกับเพื่อนมนุษย์ คือการอยู่ร่วมตั้งแตใ่น

ครอบคร ัว เป ็นต ้นไป ให ้ เป ็นความสัมพ ันธ ์ท ี ่ ด ี  ช ่วยเหล ือเก ื ้อก ูล ไม ่ เบ ียดเบ ียนก ัน เร ียกว่ า  

ศีลภาวนา ตรงกับ (Social development) 

3. การพัฒนาด้านจิตใจ คือ เรื ่องของคุณธรรม ความดี เรื ่องของสมรรถภาพจิตใจ ความ

เข้มแข็ง หมั่นเพียร อดทน ความมีสติ สมาธิฯลฯ และด้านความสุข ความสดช่ืนเบิกบานทุกอย่างท่ีอยู่ในจิตใจ 

กว้างกว่าคำว่า (Emotion) คือคลุม (Emotion) ด้วย เรียกว่า จิตภาวนา 

4. การพัฒนาด้านความรู้ ความเข้าใจ คือ ความหมายเกย ๆ กันกับของฝรั่ง แต่ไม่ตรงกัน

ทีเดียว เพราะฝรั ่งเน้นด้านการคิดเหตุผล ที ่เขาเรียกว่า (Mental development) ก็คือ (Intellectual 

development) แต่ของเราเน้นการรู้ตรงตามความเป็นจริงเรียกว่า ปัญญาภาวนา 

โดยสรุป ประโยชน์การให้คำปรึกษา คือเป็นการพัฒนาปัญญาของแต่ละบุคคล ช่วยให้คนมี
สติสัมปชัญญะ อย่างสมบูรณ์บริบูรณ์ บริสุทธิ ์ ไม่หลงติดตามกระแสแห่งโลก สามารถกำหนดและคัดสรร
พิจารณาสิ่งทั ้งหลายทั้งปวงว่า เป็นสิ่งที ่ไม่เที ่ยง เป็นความทุกข์ และไม่มีความเป็นตัวเป็นตน เมื่อเรามี
กระบวนการคิดอย่างนี้ ก่อให้เกิดปัญญาชาญฉลาด ทำให้กิเลสค่อย ๆ เบาบางลงหมดส้ินไป และยอมรับความ
จริงของธรรมชาติและชีวิตได้ในท่ีสุด 

 

การให้คำปรึกษาตามหลักภาวนา  
 กระบวนแก้ไขปัญหาเพื่อให้หมดจากความทุกข์ต่าง ๆ ท่ีพระพุทธองค์ทรงได้ศึกษาค้นพบพร้อมท้ังส่ัง
สอนพุทธบริษัทให้ประพฤติปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระองค์มีวิธีการอย่างชัดเจน คือ การให้คำปรึกษาตาม



190 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 5 No. 2  July - December 2020 

    

หลักภาวนา 2 ได้แก่ (1) สมถภาวนา และ (2) วิปัสสนาภาวนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548 : 
27) โดยทั่วไปหลักภาวนาท้ังสองอย่างนี้ ส่วนมากจะเรียกกันว่า สมถกรรมฐาน และวิปัสสนากรรมฐาน ด้วย
เหตุนี้เพื่อความเข้าใจผู้จึงใช้คำว่า การให้คำปรึกษาตามหลักสมถภาวนา และการให้คำปรึกษาตามวิปัสสนา
ภาวนา ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้ 

การให้คำปรึกษาตามหลักสมถภาวนา 
การให้คำปรึกษาตามหลักสมถกรรมฐานนี้ จะมีกรอบในการศึกษาอยู่ 3 ประการ ได้แก่ 1) 

ความหมายสมถภาวนา 2) วิธีปฏิบัติสมถภาวนา และ 3) อารมณ์สมถภาวนา โดยกรอบการศึกษาทั้งสาม
ประการนี้ พระพุทธองค์ทรงใช้ธรรมโอสถสำหรับฝึกฝนพุทธบริษัทให้เป็นบุคคลท่ีเป็นปรกติสุข ท้ังด้านร่างกาย 
วาจา และจิตใจ ด้วยการพัฒนาหรือเจริญสติปัญญาให้ถึงเป้าหมายสูงสุด  

  ความหมายสมถภาวนา 
  สมถภาวนา หมายถึง ธรรมเป็นเครื่องสงบระงับของจิต ธรรมยังจิตให้สงบจากนิวรณูปกิเลส 

การฝึกจิตสงบเป็นสมาธิ เป็นอุบายวิธีสำหรับฝึกจิตให้สงบ ความตั้งอยู่แห่งจิต ความดำรงอยู่ ความตั้งมั่น 
ความไม่ซัดส่าย ความไม่ฟุ้งซ่าน ความท่ีจิตไม่ซัดส่าย (อภิ. สงฺ.(ไทย) 34/45/30) ด้วยอาศัยวิธีการท่องถ้อยคำ
บางอย่างซ้ำ ๆ กัน และบังคับตนเองในลักษณะการสร้างแนวคิดเกี่ยวกับคำนั้น ๆ ส่ิงท่ีเราสร้างขึ้นไม่ว่าจะเป็น
แนวความคิดหรือภาพพจน์ของคำ ๆ นั้น ล้วนเป็นองค์ประกอบของความสงบเรียกว่าสมถะ คือ เป็นการทำจิต
ให้สงบ การวางจิตให้พอดี จากนิวรณ์ 5 ด้วยความต้ังมั่นท่ีจะละจากนิวรณ์ 5 

 โดยสรุปการบำเพ็ญเพียรตามหลักสมถกรรมฐาน คือ มีเป้าหมายหลักอยู่ที่การชำระจิตให้
สงบ จิตใจต้ังมั่นเป็นสมาธิ อยู่ในอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งโดยอาศัยการบริกรรม เช่น การกำหนดรู้ลมหายใจเข้า
ออกเป็นอารมณ์ ก็จะทำให้จิตใจไม่ยึดติดถึงเรื่องอื่น ๆ มีความต้ังมั่นในสมาธิ และสามารถกำจัดนิวรณ์ให้หมด
ไปได้ในท่ีสุด 

 วิธีการปฏิบัติสมถภาวนา 
หลักแห่งการปฏิบัติกรรมฐาน ทั้งสมถะและวิปัสสนา ขั้นแรกก็ต้องสำรวมอินทรีย์ ถึงพร้อม

ด้วยศีลมีความปกติทางกายทางวาจาและทางใจ ซึ่งก็มีศีล 5 ศีล 8 ศีล 10 และศีล 227 เป็นพื้นฐานสำหรับ
สถานภาพของแต่ละบุคคล ที่มีความมั่นคงก่อนแล้ว จึงจะเจริญสมถกรรมฐานเพื่ออบรมจิตให้มีความพร้อม
ควรแก่การงานจิตท่ีเป็นสมาธิกล่าวคือ ภาวะท่ีจิตแน่วแน่ต่อส่ิงท่ีกำหนดหรือภาวะท่ีจิตมีอารมณ์เป็นหนึ่งเป็น
จิตท่ีมีความแน่วแน่อยู่ในอารมณ์เดียวหรือส่ิงบริกรรมอยู่จิตท่ีเป็นสมาธินี้แบ่งได้ 3 ระดับ ได้แก่ 

1) ขณิกสมาธิ  ค ือ สมาธ ิช ั ่ วขณะเร ียกได ้อ ีกว ่า  “ม ูลสมาธิ” (องฺ .อฏ ฺก .(ไทย) 

23/160/308-311) เป็นขั้นแรกที่คนทั่วไปสามารถใช้ในการทำหน้าที่การงานในชีวิตประจำวันได้ผลดีและใช้

เป็นฐานในการเจริญท้ังสมถะและวิปัสสนา 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2563 
191 

 

2) อุปจารสมาธิ คือ สมาธิเฉียด ๆจวนจะแน่วแน่อยู่ในขั้นระงับนิวรณ์ได้เป็นส่วน

เบ้ืองต้นแห่งอัปปนาสมาธิ 

3) อัปปนาสมาธิ คือ สมาธิแน่วแน่เป็นสมาธิระดับสูงสุดมีในฌานท้ังหลายถือเป็นผลท่ี

ต้องการแห่งการเจริญสมาธิ 

4) การเจริญสมาธิทั้ง 3 ระดับนี้ ก็จะปรากฏความชัดเจนว่าอุปจารสมาธิ อัปปนาสมาธิ

และอุปจารสมาธิคือเป็นสมาธิเมื่อจิตต้ังมั่นโดยการละนิวรณ์5ได้ถ้ามองในแง่ของการกำหนดอารมณ์กรรมฐาน

ก็เป็นช่วงท่ีเกิดปฏิภาคนิมิตคือภาพท่ีมองเห็นในใจของส่ิงท่ีใช้เป็นอารมณ์กรรมฐาน 

 (1) แบบบริกรรม กำหนดวัตถุอันเป็นอารมณ์กรรมฐาน คือการกำหนดเอาวัตถุอย่างใด
อย่างหนึ่ง เช่น พุทธานุสติ คือการน้อมจิตระลึกถึงพระพุทธเจ้า ธัมมานุสติ คือการน้อมจิตระลึกถึงพระธรรม 
และสังฆานุสติ คือการน้อมจิตระลึกถึงพระสงฆ์  
 (2) แบบพิจารณา การพิจารณานั้นแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ พิจารณาถึงคุณของส่ิง
ท่ีมีคุณ และพิจารณาถึงโทษหรือส่ิงท่ีมีโทษหรือส่ิงไม่ดีไม่งามท้ังหลาย มีดังนี้ 1) พิจารณาคุณ กำหนดคุณของ
วัตถุอันเป็นอารมณ์กรรมฐาน คือการนำเอาคุณของส่ิงท่ีนำมากำหนดอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น กำหนดพุทธานุสติ 
คือ การน้อมจิตระลึกถึงพระพุทธเจ้า ธัมมานุสติ คือการน้อมจิตระลึกถึงพระธรรม และ สังฆานุสติ คือการน้อม
จิตระลึกถึงพระสงฆ์ 2) พิจารณาโทษ กำหนดโทษของวัตถุอันเป็นอารมณ์ของกรรมฐาน คือการนำโทษ หรือ 
ความไม่ดีไม่งามของส่ิงท่ีกำหนดอย่างใดอย่างหนึ่งมาเป็นอารมณ์ เช่น การพิจารณาความไม่งามของซากศพท่ี
เน่าพองขึ้นอึด มีสีเขียวคล้ำคละด้วยสีต่าง ๆ และมีน้ำเหลืองไหลเย้ิมอยู่ตามท่ีแตกปริออก เป็นต้น เมื่อผู้ปฎิบัติ
ได้พิจารณาสิ่งทั ้งหลายตามความเป็นจริงแล้ว ก็จะนำไปสู่การกำหนดอารมณ์ของกรรมฐานที่เป็นของไม่
น่ายินดี ไม่ควรยึดติด และเห็นความจริงร่างกายของเราอย่างชัดเจนว่าเป็นส่ิงปฏิกูล 

ด้วยเหตุนี้ หากเรานำเอาแนวทางการให้คำปรึกษาตามหลักสมถภาวนามาประยุกต์ใช้กับการ
แก้ปัญหาท้ังปวงของประเทศ ไม่ว่าจะเป็นปัญหาครอบครัว ปัญหาการศึกษา ปัญหาเศรษฐกิจ ปัญหาการเมือง
การปกครองที่เป็นอยู่ โดยเฉพาะปัญหาจริยธรรมของเยาวชน ที่เป็นประเด็นหลักของการศึกษาครั้งนี้ ก็จะ
สามารถแก้ปัญหาได้ เพราะหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้เน้นไปท่ีการแก้ปัญหาทางจิตใจ เป็นส่ิงสำคัญของ
มนุษย์ เมื่อจิตใจได้รับการฝึกฝน อบรมดีแล้วย่อมจะพัฒนาทางด้านรางกายไปพร้อม ๆ กัน  
 

การให้คำปรึกษาตามหลักวิปัสสนาภาวนา 
 การให้คำปรึกษาตามหลักวิปัสสนากรรมฐาน ก็ไม่แตกต่างจากการให้คำปรึกษาตามหลักสมถะ เพราะ
กระบวนการท้ังสองอย่างมีเป้าหมายอันเดียวกันคือ พยายามศึกษาเกี่ยวกับจิตใจของมนุษย์ เพื่อจะได้เข้าใจถึง
สภาพของทุกพฤติกรรมท่ีแสดงออกมา ฉะนั้น การฝึกฝนบุคคลให้เกิดสติปัญญารู้เท่าทันความคิดของตัวเองนี้ 
พระพุทธองค์ทรงเน้นไปการฝึกปัญญา คือ มีสัมมาทิฎฐิเห็นชอบ ถูกต้องตามความเป็นจริงพระพุทธศาสนา



192 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 5 No. 2  July - December 2020 

    

เรียกว่า ไตรลักษณ์ คือ สภาวะท่ีมีความเปล่ียนแปลงอยู่เสมอ ไม่สามารถท่ีจะบังคับได้ ถูกปรุงแต่งขึ้นจากเหตุ
ปัจจัยท้ังท่ีเป็นวัตถุและมิใช่วัตถุ (จิตใจ) ล้วนแล้วเกิดข้ึน ต้ังอยู่ แล้วดับไป เมื่อเห็นได้ถูกต้องตามความเป็นแล้ว
ก็มารถปรับสภาพใจ รู้เท่าทันใจที่คิดนั่นไม่ว่าจะเป็นกุศลธรรม และอกุศลธรรม ด้วยการประพฤติปฏิบัติตาม
หลักสติปัฏฐาน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548 : 38) ที่เป็นเอกมรรค ด้วยการตั้งสติกำหนดรู้ 
พิจารณาส่ิงท้ังหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริงตามสภาวะจิตท่ีเกิดขึ้น หรือส่ิงมากระทบในอายตนะท้ัง
ภายในและภายนอก โดยไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้ายของอำนาจกิเลส และต้องกำหนดพิจารณาองค์
ธรรมอันเป็นท่ีต้ังแห่งสติ 4 อย่าง ได้แก่  

1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณากาย การมีสติกำกับดูรู้เท่าทันกาย และ

เรื่องทางกาย 

2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนา การมีสติกำกับดูรู้เท่าทันเวทนา 

3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณาจิต การมีสติกำหนดรู้เท่าทันจิตหรือ

สภาพ และอาการของจิต 

4) ธัมมานุสสนาสติปัฏฐาน คือ การต้ังสติกำหนดพิจารณาธรรม การมีสติกำหนดรู้เท่าทันธรรม 

โดยสรุป การปฏิบัติตามหลักสติปัฎฐานสูตร คือการน้อมจิตใจไปพิจารณากำหนดรู้เท่าทันองค์ธรรม
คือ กาย เวทนา จิต และธรรม ตามสภาพความเป็นจริงของจิตท่ีรู้อารมณ์แต่ละขณะนั้น และต้องพยายามหมั่น
เฝ้าดูอย่างมีสติบ่อย ๆ ถึงแม้จะทันบ้างไม่ทันบ้างก็ตาม แต่ก็ถือได้ว่าเราได้ทำหน้าท่ีของผู้ปฏิบัติเพื่อสร้างเหตุ
ปัจจัยเตรียมความพร้อมอันจะนำไปสู่ความหลุดพ้นจากบ่วงแห่งมารท้ังหลายได้ด้วยปัญญา 
 

ผลของการให้คำปรึกษาตามหลักสมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนา 
หลักการให้คำปรึกษามีความประสงค์ช่วยเหลือให้ผู้ที่มาขอรับคำปรึกษาสามารถตัดสินใจด้วยตนเอง

ได้พร้อมท้ังเข้าใจและยอมรับกระบวนการท่ีจะพัฒนาตนเองในด้านต่าง ๆ ตลอดจนตระหนักถึงความต้องการ
ของตนเอง และดำเนินไปตามจุดมุ่งหมายท่ีวางเอาไว้ และมีทัศนคติแนวคิดใหม่ ๆ ท่ีจะเกื้อกูลของการพัฒนา
และยกระดับจิตใจของตัวเองให้สูงขึ้น พร้อมท้ังรู้จักหลักการพัฒนาเพื่อพึ่งตนเองได้โดยสมบูรณ์ และท้ายท่ีสุด
ก็สามารถจัดการกับความทุกข์นั้นได้ ซึ่งวิธีการแก้ปัญหาและขจัดจากความทุกข์ หรือต้องการให้พ้นจากความ
ทุกข์ที่ว่านี้ พระพุทธองค์ทรงเคยใช้และปฏิบัติมาแล้ว จนกระทั่งบรรลุถึงจุดหมายสูงสุด คือพระนิพพานอัน
เป็นประโยชน์สูงสุดทางพระพุทธศาสนา ด้วยเหตุนี้การนำแนวคิดการให้ปรึกษาตามหลักภาวนา มาใช้ในการ
แก้ปัญหาดังกล่าว จำเป็นต้องได้รับการฝึกฝนอบรมจิตใจเยาวชนเป็นสิ่งสำคัญ ส่งผลให้คุณภาพชีวิตของ
เยาวชนมีการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีมีความรู้คู่คุณธรรมและรู้เท่าทันสิ่งที่ย้อมจิตใจให้ขุ่นมัว และมีจิตใจใฝ่
ศึกษาเรียนรู้อยู่เสมอ (พระสมพร ฉนฺทสีโล (ท่าศิลา) และคณะ, 2563 : 78-92) โดยหลักของการให้คำปรึกษา
ตามหลักภาวนามีอยู่ 2 ประการ คือ 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2563 
193 

 

1) การให้คำปรึกษาตามหลักสมถภาวนา คือ การฝึกจิตให้สงบ มุ่งเน้นการฝึกจิตให้มีความ

เข้มแข็ง มีสมาธิในการเผชิญกับปัญหา ความทุกข์ท่ีตนได้ประสบอยู่ และทำจิตให้ปราศจากนิวรณ์ แล้วยกจิต

ของตนขึ้นสู่ฌาน อภิญญา และเพื่อเตรียมจิตขึ้นสู่วิปัสสนา (ปัญญา) นับว่าเป็นกระบวนการให้คำปรึกษาเพื่อ

ปรับเปล่ียนพฤติกรรมของแต่บุคคลเป็นเรื่องสำคัญ  

2) การให้คำปรึกษาตามหลักวิปัสสนาภาวนา คือการฝึกฝนบุคคลให้เกิดสติปัญญารู้เท่าทัน

ความคิดของตัวเอง คือ ความคิดที่ประกอบด้วยหลักสัมมาทิฎฐิที ่ไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้ายของ

อำนาจกิเลส โดยการกำหนดพิจารณาองค์ธรรมอันเป็นท่ีต้ังแห่งสติตามสภาพความจริงของจิตท่ีรู้อารมณ์แต่ละ

ขณะ และต้ังมั่นเฝ้าดูอย่างมีสติบ่อยๆ ถึงแม้จะทันบ้างไม่ทันบ้างก็ตาม ถือว่าเราได้ทำหน้าท่ีของผู้ปฏิบัติ และผู้

สืบทอดอายุพระพุทธศาสนา และเพื่อสร้างเหตุปัจจัยนำไปสู่ความหลุดพ้นจากบ่วงแห่งมารท้ังหลายด้วยปัญญา 
 

สรุป 
 การศึกษาแนวคิดการให้คำปรึกษาตามหลักภาวนานั้น นับเป็นกระบวนการสำคัญยิ่งในการนำไปใช้
เกิดประโยชน์ทั้งสองฝ่าย โดยเฉพาะผู้อยู่ในฐานะนำหลักการทางพระพุทธศาสนาไปใช้ หรือให้คำปรึกษา
จำเป็นอย่างยิ่ง คือต้องรู้หลักอย่างชัดเจน อันได้แก้คำส่ังสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าให้แจ่มแจ้ง
เสียก่อนแล้วนำหลักท่ีว่านี้ไปใบให้คำปรึกษาช่วยเหลือผู้ท่ียังไม่เข้าใจในแนวทางการดำเนินชีวิต อย่างเช่นการ
ให้คำปรึกษาของพระพุทธเจ้าทุกครั้งพระองค์ทรงวางหลักการและเป้าหมายอย่างชัดเจนเพื่อที่จะช่วยเหลือ
บุคคลจะได้ค้นพบสภาพความเป็นจริงของชีวิต พร้อมท้ังเข้าใจและยอมรับท่ีจะพัฒนาตนเอง ซึ่งก็หมายความ
ว่าเป็นการแสดงออกถึงความเอื้ออาทร ความเอาใจใส่ ความมีเมตตาปราณีช่วยเหลือเกื้อกูลอย่างบริสุทธิ์ใจ
ด้วยพระมหากรุณาธิคุณของพระองค์ซึ ่งมีวัตถุประสงค์หลัก ก็คือการช่วยเหลือมวลมนุษย์ให้สามารถช่วย
ตนเอง และเป็นที่พึ่งของตนเองได้ ตลอดถึงการเป็นที่พึ่งทั้งทางด้านการงาน และด้านจิตใจด้วย ทั้งหมดนี้มี
ความสมบูรณ์อยู่ในศิลปะการให้คำปรึกษา หรือเป็นกระบวนการให้คำปรึกษา และมีทัศนคติแนวคิดใหม่ ๆ ท่ี
จะเกื้อกูลของการพัฒนาและยกระดับจิตใจของตัวเองให้สูงขึ้น พร้อมทั้งรู้จักหลักการพัฒนาเพื่อพึ่งตนเองได้
โดยสมบูรณ์ และท้ายที่สุดก็สามารถจัดการกับความทุกข์นั้นได้ ซึ่งวิธีการแก้ปัญหาและขจัดจากความทุกข์ 
หรือต้องการให้พ้นจากความทุกข์ท่ีว่านี้ พระพุทธองค์ทรงเคยใช้และปฏิบัติมาแล้ว จนกระท่ังบรรลุถึงจุดหมาย
สูงสุด คือพระนิพพานอันเป็นประโยชน์สูงสุดทางพระพุทธศาสนา  
 
 
 
 
 



194 Journal of Roi Kaensarn Academi 

Vol. 5 No. 2  July - December 2020 

    

เอกสารอ้างอิง 
ก่องเกียรติ รักษ์ธรรม. (2563). การวิเคราะห์องค์ประกอบตัวบ่งชี้การบริหารแบบมีส่วนร่วมตามแนวคิดของ

บวร (บ้าน วัด โรงเรียน) ท่ีส่งผลต่อประสิทธิภาพการดำเนินงานของโรงเรียนสังกัดสำนักงานเขตพื้นท่ี
การศึกษาประถมศึกษา. วารสารศิลปการจัดการ, 4 (2), 458-471. 

บุญญารัตน์ จันทวี และคณะ (2563). ศึกษาการพัฒนาความรับผิดชอบของนักเรียนในศตวรรษท่ี 21 โรงเรียน
ขยายโอกาสสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาพระนครศรีอยุธยา เขต 1. วารสารศิลปการ
จัดการ, 4 (1), 23-33. 

พระครูสิทธิธรรมาภรณ์ และคณะ.(2563). พระพุทธศาสนากับการบริหารทรัพยากรมนุษย์. Journal of 

Modern Learning Development, 5 (3), 219-229. 
พระครูสุตภัทรธรรม และคณะ. (2563). Journal of Modern Learning Development, 5 (2), 262-273. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 13). 

กรุงเทพมหานคร: เอส. อาร์ พริ้นต้ิง แมสโปรดักส์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 10).

กรุงเทพมหานคร: เอส. อาร์ พริ้นต้ิง แมสโปรดักส์. 
พระมหาประกาศิต ฐิติปสิทธิกรม และคณะ (2563). จิตสำนึกความเป็นพลเมืองดีในการพัฒนาชุมชนและ

ความเป็นเมืองเชิงพุทธ ในจังหวัดนครปฐม. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 3 
(1), 63-80. 

พระสมพร ฉนฺทสีโล (ท่าศิลา) และคณะ .(2563). การพัฒนาคุณภาพชีวิตเยาวชนในชุมชนบ้านหนองไฮ อำเภอ
วาปีปทุม จังหวัดมหาสารคาม ตามหลักภาวนา 4, Journal of Modern Learning Development, 
5 (3), 78-92. 

สุวรรณี ฮ้อแสงชัย และคณะ (2563). มุมมองการศึกษาเชิงปรัชญาการยอมรับการเปลี่ยนแปลงเชิงพุทธสันติ
วิธี. วารสารศิลปการจัดการ, 4 (1), 180-192. 

อุษณีษ์ เย็นสบาย. (2533). จิตวิทยาแนะแนว. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พริ้นต้ิง เฮาส์. 
Thaiheath. (2562). พฤติกรรมว ัยร ุ ่นไทย . ออนไลน์ . ส ืบค ้นเม ื ่อ 25 มกราคม 2562. แหล่งท ี ่มา: 

https://www.thaihealth.or.th/Content/ . 
Burke, H.M. Jr. & Stefflre, B. (1979). Theories of Counseling. (3rd ed.). New York: McGraw 

- Hill Book Company. 

Good, C.V.. (1985). Dictionary of Education. New York: McGraw - Hill Book Company. 

Phrapalad Somchai Payogo (Damnoen) and faculty (2020). The Active Ageing in Buddhist 

Way Index Development of the Elderly in Retired Government Official Group. Solid 

State Technology, 63(2s), 1331-1341. 



Journal of Roi Kaensarn Academi 

ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกรกฎาคม – ธันวาคม 2563 
195 

 

Pietrofesa, John L. (1975). Counseling:  Research and Practice. Chicago: Kand Mcnally 

College Publishing. 

Ven. Kimpicheth Chhon. (2019). Life and Hope Association: Engaged Buddhist Strategy 

Transforming Compassion into Social Action. International Journal of 

Multidisciplinary in Management and  Tourism, 3(2), 105-118. 


