
พัฒนาการเนยยัตถะและนีตตัถะ 
The Development of Neyyattha and Nītattha 

 
1พระมหาไวทย์ชนินทร์ มีสุวรรณ, 2มนตรี สิระโรจนานันท์, 3องปลัดศราวุธ จันทนะ 

1Phramaha Waichanin Meesuwan, 2Montree sirarojananan and 3Ông Palad Sarawut Chantana 
1,2มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 3วัดเขตร์นาบญุญาราม สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาต ิ

1,2Thammasat University, 3Wat Khetranabunnaram, National Office of Buddhism, Thailand  
Email: Waichanin007@gmail.com 

 

Received September 4, 2025; Revised October 18, 2025; Accepted October 30, 2025 

 

บทคัดย่อ 

บทความนี้ศึกษาความหมายและพัฒนาการของแนวคิด “เนยยัตถะ–นีตัตถะ” ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท อันเป็นหลักเกณฑ์ในการจำแนกพระธรรมเทศนาของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าระหว่างถ้อยคำ  
ที่ต้องตีความ (เนยยัตถะ) กับถ้อยคำที่เข้าใจได้โดยตรง (นีตัตถะ) เพื่อป้องกันการบิดเบือนพระธรรมคำสอน 
อรรถกถาได้อธิบายว่า ถ้อยคำที่ใช้ “สมมุติ” เช่น “บุคคล” หรือ “สัตว์” เป็นข้อความเนยยัตถะ เพราะไม่อาจ
ยึดความหมายตามถ้อยคำ ต้องอธิบายประกอบให้สอดคล้องกับหลักปรมัตถสัจจะ ขณะที่คำสอนประเภท 
“สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง” เป็นนีตัตถะ เพราะสื่อสภาวธรรมโดยตรง หลักการนี้ส ะท้อนแนวคิดทางภาษาว่า 
พระพุทธเจ้าทรงใช้ภาษาโลกโดยไม่ยึดถือว่าเป็นสัจธรรมถาวร เนื่องจากภาษาเป็นสิ่งสัมพัทธ์ที่เปลี่ยนแปลงได้
ตามบริบทสังคม 

ต่อมาแนวคิดเนยยัตถะ–นีตัตถะได้พัฒนาเป็นระบบ “สมมุติสัจจะ–ปรมัตถสัจจะ” ซึ่งเป็นพื้นฐาน
ของทฤษฎีสัจจะสองขั้นที่นาคารชุนและอรรถกถาจารย์เถรวาทนำมาอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างถ้อยคำ  
กับความจริงในพระธรรมเทศนา โดยพระพุทธโฆสาจารย์และพระธรรมปาละเถระได้สืบต่อแนวทางนี้ผ่าน  
“อุปจาระ” ซึ่งเป็นวิธีการตีความเชิงภาษาศาสตร์ เช่น ผลูปจาระ การณูปจาระ ฐานูปจาระ และอเภโทปจาระ 
ทำให้เกิดระบบวิเคราะห์ถ้อยคำที ่ซับซ้อนและลุ ่มลึกยิ ่งขึ ้น แสดงให้เห็นถึงพัฒนาการของการตีความ  
พระพุทธวจนะจากยุคพุทธกาลสู่ยุคอรรถกถาอย่างเป็นระบบ 
 

คำสำคัญ: เนยยัตถะ; นีตัตถะ; อุปจาระ 
 

Abstract  
This article examines the meaning and development of the concept of neyyattha–

nītattha in Theravāda Buddhism, a hermeneutical principle used to distinguish between the 
Buddha’s discourses that require interpretation (neyyattha) and those that are directly 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 249 

intelligible (nītattha), in order to prevent misrepresentation of the Dhamma. The commentarial 
tradition explains that expressions employing conventional designations (sammuti), such as 
“person” or “being,” are neyyattha statements because their literal meaning cannot be taken 
at face value and must be interpreted in accordance with the principle of paramattha-sacca 
(ultimate truth). In contrast, teachings such as “All conditioned phenomena are impermanent” 
are nītattha, since they directly convey the nature of reality. This distinction reflects a linguistic 
understanding that the Buddha employed worldly language without reifying it as ultimate 
truth, recognizing that language is a relative and context-dependent construct. 

Subsequently, the concept of neyyattha–nītattha evolved into the framework of 
sammuti-sacca and paramattha-sacca, forming the basis of the two-truth theory later 
articulated by Nāgārjuna and developed within the Theravāda commentarial tradition to 
explain the relationship between linguistic expression and truth in the Buddha’s discourses. 
Buddhaghosa and Dhammapāla further advanced this interpretative approach through the 
notion of upacāra (“figurative usage”), a linguistic hermeneutic method encompassing 
categories such as phalūpacāra, karaṇūpacāra, ṭhānūpacāra, and abhedūpacāra. This 
development gave rise to an increasingly sophisticated system of textual analysis, 
demonstrating the systematic evolution of Buddhist hermeneutics from the time of the 
Buddha to the commentarial era. 
 

Keywords: Neyyattha; Nitattha; Upacãra 
 

บทนำ  
การใช้ภาษาในพระพุทธศาสนามีความสำคัญอย่างยิ ่งต่อการทำความเข้าใจพระธรรมคำสอน  

อย่างถูกต้อง เนื ่องจากพระพุทธเจ้าทรงตระหนักถึงข้อจำกัดของภาษา และภาษาเป็นเพียงเครื ่องมือ  
ในการสื่อสารกับสังคมในยุคนั้นโดยไม่ยึดติด (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) พระองค์ 
ทรงแยกแยะคำสอนออกเป็นสองลักษณะคือ  นีตัตถะ (nītattha) คำสอนที ่สามารถเข้าใจได้โดยตรง  
และ เนยยัตถะ (neyyattha) คำสอนที่ต้องอาศัยการตีความ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) อรรถกถาอธิบายเพิ่มเติมว่าคำสอนที่จัดเป็นเนยยัตถะมักกล่าวถึง “บุคคล” ซึ่งในระดับปรมัตถ์แล้ว  
ไม่มีอยู่จริง จึงต้องตีความให้สอดคล้องกับหลักอนัตตา (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) 
ภายหลังในยุคพุทธศตวรรษที ่ 3 เป็นต้นมา นิกายสรวาสติวาทินได้นำเสนอการอธิบายคำสอนในเชิง  
“สมมุติสัจจะ” และ “ปรมัตถสัจจะ” (Karunadasa, 2010) ซึ่งเป็นกรอบที่ถูกใช้เรื่อยมาจนถึงคัมภีร์เถรวาท
ในยุคอรรถกถา ขณะที่ฝ่ายมหายานโดยเฉพาะนาคารชุนเสนอว่า ความจริงทั ้งสองไม่แยกขาดจากกัน  
เพราะความจริงสูงสุดก็แฝงอยู่ในถ้อยคำสมมุติ (โสรัจจ์ หงส์ลดารมภ์, 2565) ในคัมภีร์เถรวาท แนวคิดนี้ 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 5 No. 2 (July-December 2025) 250 

ได้รับการต่อยอดไปสู่การวิเคราะห์เชิงภาษาศาสตร์ที่เรียกว่า “อุปจาระ” ซึ่งเป็นวิธีการตีความถ้อยคำเชิงอุปมา
เพื่อป้องกันความเข้าใจผิด อุปจาระเริ่มจากประเภทเดียว คือ ผลูปจาระ ในอรรถกถาทีฆนิกาย มหาวรรค 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) และพัฒนามาเป็น 13 ประเภทในยุคต่อมา ดังนั้น  
การทำความเข้าใจพัฒนาการจากแนวคิดเนยยัตถะ–นีต ัตถะ ไปสู ่กรอบสมมุติส ัจจะ–ปรมัตถสัจจะ  
และวิธีอุปจาระ จึงมีความสำคัญยิ่งต่อการตีความพระพุทธพจน์อย่างลึกซ้ึงและสอดคล้องกับเจตนารมณ์ดั้งเดิม
ของพระพุทธศาสนา 

 

ความหมายและพัฒนาการของเนยยัตถะ-นีตัตถะ 
ในพาลวรรคแห่งอังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต ปรากฏความตอนหนึ่งที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดง 

ถึงบุคคลผู้มีความผิดร้ายแรง คือ ผู้กล่าวตู่พระตถาคตว่า “ผู้ที ่แสดงคำสอนซึ่งมีความหมายต้องตีความ  
(เนยยัตถะ) ว่าเป็นคำสอนที่มีความหมายตรงชัดเจน (นีตัตถะ) และผู้ที่แสดงคำสอนซึ่งมีความหมายตรงชัดเจน 
(นีตัตถะ) ว่าเป็นคำสอนที่ต้องตีความ (เนยยัตถะ)” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539)  
การสับสนหรือตีความคลาดเคลื่อนในลักษณะนี้ พระองค์ทรงถือว่า เป็นการบิดเบือนพระธรรมคำสอนโดยตรง 
อรรถกถาของพระสูตรดังกล่าว ได้อธิบายความหมายของคำว่า เนยยัตถะ และ นีตัตถะ ไว้อย่างละเอียด  
โดยยกตัวอย่างตอนหนึ่งว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บุคคลจำพวก 1 บุคคลจำพวก 2 บุคคลจำพวก 3 และบุคคล
จำพวก 4 ดังนี้ จัดว่า เป็นข้อความเนยยัตถะ”  ข้อความนี้ถูกจัดเป็น เนยยัตถะ เนื่องจากคำว่า “บุคคล” 
(puggala) เป็นเพียงสมมุติ ไม่มีอยู่โดยปรมัตถ์ ไม่อาจยึดความหมายตรงตามถ้อยคำได้ หากแต่ต้องตีความ  
โดยสอดคล้องกับคำสอนในระดับปรมัตถ์ ซึ่งไม่ยอมรับความมีอยู่ที่แท้จริงของ  บุคคล สัตตะ ชีวะ หรือ อัตตา 
ดังนั้น ข้อความที่ใช้ถ้อยคำสมมุติเช่นนี้ จึงต้องทำความเข้าใจด้วยการอธิบายประกอบ เพ่ือไม่ให้เกิดการยึดถือ
ผิด ตรงกันข้าม คำสอนที่จัดเป็น นีตัตถะ คือ คำสอนที่สามารถเข้าใจได้โดยตรง โดยไม่จำเป็นต้องตีความ 
ต่อ เช่น “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ซึ่งแสดงลักษณะของสภาวธรรมตามความเป็นจริง หลักการแยกแยะระหว่าง เนยยัตถะ และ นีตัตถะ จึงเป็น
วิธีที่พระพุทธเจ้าทรงใช้เพื่อป้องกันมิให้ผู้ฟังหรือผู้ศึกษาคำสอนเข้าใจผิดจากถ้อยคำสมมุติ  และเป็นพื้นฐาน
ของการตีความพระพุทธวจนะให้ถูกต้องตามเจตนารมณ์เดิม โดยในคัมภีร์ชั้นหลัง นักปราชญ์ได้พัฒนาวิธีการ
อธิบายนี้ต่อไป จนกลายเป็นระบบการตีความท่ีซับซ้อนมากขึ้น 

ในทรรศนะของพระพุทธศาสนา ภาษาเป็นเครื่องมือการสื่อสารที่ชาวโลกรับรู้ร่วมกัน เป็นระบบ
ภาษาของชาวโลก เป็นถ้อยคำสำนวนของชาวโลก และเป็นสิ ่งที ่ชาวโลกจัดวางขึ ้นดังพุทธพจน์ท ี ่ว่า  
“จิตตะ เหล่านี้แลเป็นโลกสมัญญา เป็นโลกนิรุติ เป็นโลกโวหาร เป็นโลกบัญญัติ ซึ่งตถาคตก็ใช้อยู่แต่ไม่ยึดติด” 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539)  พระพุทธเจ้าในฐานะบุคคลประวัติศาสตร์ที่ดำรงอยู่
ภายในกรอบของเวลาและสถานที่ (สังคม) ที่มีระบบภาษาเฉพาะ จึงเป็นเรื่องปกติที่พระองค์จะต้องสื่อสาร  
ด้วยภาษาท่ีสังคมในขณะนั้นรับรู้ร่วมกัน อย่างไรก็ตาม พระองค์ก็ทรงใช้ภาษาอย่างมีสติ โดยไม่ยึดติดว่า ภาษา
เป็นสัจธรรมที่ไม่มีการเปลี ่ยนแปลง เพราะภาษานั้นมีข้อจำกัดและเป็นสิ ่งสัมพัทธ์( relative) ที่จำเป็น 
ต้องปรับเปลี่ยนตามค่านิยมของสังคม (พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, 2548)  



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 251 

พัฒนาการต่อมาของคำสอนเนยยัตถะและนีตัตถะเกิดขึ้นราวพุทธศตวรรษที่ 3 โดยนิกายสรวาสติ
วาทิน คือ คำอธิบายแบบสมมุติสัจจะและปรมัตถสัจจะ (Karunadasa, 2010) ซึ่งเป็นรูปแบบการตีความ 
ที่เถรวาทนำมาใช้อธิบายในยุคอรรถกถาเหมือนกัน แม้ว่าการแบ่งแยกนี้จะช่วยแก้ปัญหาบางประการเกี่ยวกับ
การแสดงธรรมทางพุทธศาสนาต่าง ๆ แต่ก็ทำให้เกิดคำถามใหม่ในระดับการอธิบายอีกขั ้นหนึ ่ง เช่น  
หากมีความจริงสองประเภท ความสัมพันธ์ระหว่างสองประเภทนี้  คืออะไร ? ความจริงทั้งสองประเภทนี้ 
เป็นเพียงคำกล่าวสองประเภทที่มีโครงสร้างทางภาษา (เช่น โครงสร้างทางตรรกะ) ของตนเองซึ่งใช้กับขอบเขต
การสนทนาที่แตกต่างกันหรือไม่ ? 

นาคารชุนได้กล่าวถึงสัจจะทั ้งสองไว้ในมูลมัธยมกการิกาเพื ่อแสดงจุดยืนในความจริงสองขั้น 
ทางพระพุทธศาสนาไว้ว่า “การอธิบายธรรมของพระพุทธเจ้าที่พ่ึงพา "ความจริงสองประเภท" ได้แก่ ความจริง
สมมติ (สมมุติ) และความจริงสูงสุด(ปรมัตถ์) ผู้ที่ไม่รู้จักการแบ่งแยกความจริงสองประเภท ย่อมไม่รู้จักความ
เป็นจริงลึกซึ้ง ในคำสอนของพระพุทธเจ้า ความจริงสูงสุดไม่ได้สอนแยกออกจากการปฏิบัติทางสมมติ และ
หากไม่บรรลุความจริงสูงสุด บุคคลไม่สามารถบรรลุนิพพานได้” (โสรัจจ์ หงส์ลดารมภ์, 2565) จากข้อความ
ดังกล่าวจะเห็นว่า นาคารชุนเห็นว่า แม้จะเทศนาในเรื่องบัญญัติแต่ความหมายของปรมัตถธรรมก็แฝงอยู่ 
ดังนั้น ความจริงทั้งสองอย่างไม่ต่างกัน ไม่มีระดับให้แบ่งแยกว่า ระดับไหนจริงกว่ากัน เพราะข้อความปรมัตถ์
เองก็แฝงอยู่ในข้อความบัญญัติ หากผู้ฟังไม่เข้าใจบัญญัติก็ไม่เข้าใจปรมัตถ์ 

ความเชื่ออีกกลุ่มหนึ่ง คือ ความเชื่อที่ว่า สมมุติสัจจะเป็นเท็จ เป็นสิ่งที่เกิดจากความเข้าใจผิด 
ของปุถุชน สิ่งที่เป็นจริงมีเพียงสัจจะเดียว คือ ปรมัตถสัจจะ นักวิชาการกลุ่มนี้ ได้แก่ จันทรกีรติ เช่นข้อความ
ว่า “สมมุติสัจจะเป็นเพียงภาพลวงตาที ่ปิดบังปรมัตถสัจจะซึ่งเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง” ( Newland.G, 1992)  
“ด้วยเหตุนี้ ความจริงสองอย่าง จึงแยกต่างหากจากกันและกัน ไปด้วยกันไม่ได้” (Thakchoe. S, 2007) ทีอาร์
วี มูรติ กล่าวไว้ว่า สมมุติสัจจะเป็นเพียงภาพปรากฏที่เกิดจากอวิชชา จึงเป็นจริงสำหรับคนเขลาเท่านั้น  
ส่วนปรมัตถสัจจะเป็นสิ่งเป็นจริงที่อยู่เบื้องหลังและอยู่ตรงข้ามกับสมมุติสัจจะ สิ่งที่เป็นจริงจะถูกเปิดเผย  
ถูกค้นพบและเข้าใจได้ว่า เป็นสภาวะที่เป็นจริงของสิ่งที่ปรากฏให้เห็น เมื่อได้ขจัดอวิชชาออกไปจนหมดสิ้น 
การขจัดสิ่งสมมุติต้องมาก่อนการรู้แจ้งความจริงปรมัตถ์ (T.R.V. Murti, 1974) 

พระอรรถกถาจารย์ฝ่ายเถรวาทยังใช้คำอธิบายที่อิงกับแนวคิดเนยยัตถะและนีตัตถะอยู่  คือ ไม่ได้ 
มีส่วนในข้อถกเถียงเรื่องความจริง 2 ระดับ แต่เจาะจงอธิบายไปที่ตัวเทศนาแทนดังข้อความว่า  

 “พระธรรมเทศนาของพระผู้มีพระภาคเจ้า มี 2 อย่าง คือ สมมติเทศนา (เทศนาเกี่ยวกับ
สมมติ)  ปรมัตถเทศนา (เทศนาเกี ่ยวกับปรมัตถ์) ในจำนวนเทศนาทั้ง 2 อย่างนั ้น สมมติเทศนา มีรูป 
ความอย่างนี้ว่า บุคคล สัตว์ หญิง ชาย กษัตริย์ พราหมณ์ เทพ มาร เป็นต้น ส่วนปรมัตถเทศนา มีรูปความ
อย่างนี้ว่า อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ขันธ์ ธาตุ อายตนะ สติปัฏฐานเป็นต้น ในจำนวนเทศนาทั้ง 2 อย่างนั้น  
พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงสมมติเทศนาแก่เหล่าพุทธเวไนย ผู้ที่ฟังพระธรรมเทศนาว่าด้วยเรื่องสมมติแล้ว
เข้าใจเนื้อความทะลุปรุโปร่ง สามารถละโมหะบรรลุคุณวิเศษได้  ส่วนคนเหล่าใดฟังพระธรรมเทศนาว่าด้วย 
เรื ่องปรมัตถ์แล้ว เข้าใจเนื ้อความทะลุปรุโปร่ง สามารถละโมหะบรรลุคุณวิเศษได้ พระองค์ก็ทรงแสดง  
ปรมัตถเทศนาให้เขาฟัง” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 5 No. 2 (July-December 2025) 252 

แนวค ิดส ัจจะ 2 ม ีบทบาทต ่อการทำให ้คำสอนพ ุทธศาสนาสมบ ูรณ ์ย ิ ่ งข ึ ้น  เน ื ่องจาก 
พระอรรถกถาจารย์ได้นำแนวคิดนี้ไปให้เหตุผลอธิบายเพื่อปกป้องข้อครหาว่า  คำสอนพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ลักลั่นกัน (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อย่างไรก็ตามพระอรรถกถาจารย์ฝ่ายเถรวาท 
ได้พัฒนาแนวคิดการอธิบายคำสอนแบบเนยยัตถะขึ้นมาอีก โดยมีชื่อเรียกว่า “อุปจาระ” 

 

พัฒนาการของการอธิบายเนยยัตถะสู่อุปจาระ 
คำว่า อุปจาระ มีความหมายว่า “ใกล้” หรือ “ตามโวหาร” หมายถึง การใช้ถ้อยคำในลักษณะ 

ที่ไม่ได้สื่อความหมายโดยตรง แต่ใช้ในความหมายที่สัมพันธ์ใกล้เคียงหรือโดยนัยเปรียบเทียบ วิธีการตีความ
เช่นนี้ปรากฏหลักฐานครั้งแรกในคัมภีร์มหาวรรคอรรถกถา ชื่อ สุมังคลวิลาสินี ซึ่งรจนาขึ้นโดยพระพุทธโฆสาจารย์ 
เมื่อประมาณพุทธศักราช 1000 (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2550) อุปจาระ 
ที่กล่าวถึงในคัมภีร์นี้ มีเพียงประเภทเดียว คือ ผลูปจาระ หมายถึง สำนวนที่กล่าวถึง “ผล” แต่ที่จริงแล้ว
ต้องการสื่อถึง “เหตุ” ดังข้อความว่า 

  “ทางที่น้ำ ลม หรือไฟไปแล้วย่อมปรากฏเพราะพัดพาหญ้าและต้นไม้เป็นต้นให้ล้มราบไป  
หรือเพราะเผาไหม้หญ้าและต้นไม้เป็นต้น แต่ทางไปนั้นนั่นแลที่ปรากฏแล้วก็ไม่ใช่น้ำเป็นต้นเหล่านั้นเลย ฉันใด 
ทางไปของความแก่ก็ฉันนั้นเหมือนกัน ปรากฏได้ด้วยอำนาจแห่งอาการ 32 มีฟันเป็นต้น หลุดไปแล้ว เป็นต้น
บุคคล แม้หลับตาแล้วก็จับต้องได้ แต่ความมีฟันหลุดเป็นต้นนั่นแล ไม่ใช่ความแก่ เพราะว่า ความแก่ไม่ใช่  
สิ่งที่ใคร ๆ จะพึงรู้ได้ด้วยตา แต่เพราะเหตุที่อายุของผู้ถึงความแก่  ย่อมเสื่อมไป ฉะนั้น ความแก่ พระผู้มี 
พระภาค จึงตรัสไว้โดยผลูปจาระว่า “ความเสื่อมอายุ” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ความเสื ่อมแห่งอายุเป็นผลที่เกิดจาก “ชรา” หรือ “ชรตารูป” โดยตรง ดังนั ้น สำนวนที ่ว่า   
ความเสื่อมของอายุ จึงนับเป็นถ้อยคำที่กล่าวถึง “ผล” แต่แท้จริงแล้วหมายถึง “เหตุ” คือความชรา เนื่องจาก
ความชราเป็นสิ่งที่มองเห็นได้ยากด้วยตาเปล่า แต่สามารถสังเกตได้ผ่านอาการที่ปรากฏ เช่น ผมหงอก ฟันหลุด 
ร่างกายโรยรา เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคจึงตรัสถึง “ความเสื่อมแห่งอายุ” เพื่อชี้ให้เห็นอาการ 
ของชราโดยทางอ้อม ข้อความนี้จึงถือได้ว่า เป็นหลักฐานการปรากฏครั้งแรกของวิธีการตีความแบบ อุปจาระ 
ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 

นอกจากอรรถกถาสุมังคลวิลาสินี พระพุทธโฆสาจารย์ยังได้แต่งอรรถกถาอีกสามคัมภีร์ ได้แก่             
สารัตถปกาสินี (อรรถกถานิทานวรรค) อัฏฐสาลินี (อรรถกถาธัมมสังคณี) และ สัมโมหวิโนทนี (อรรถกถาวิภังค์) 
ซึ่งในท้ังสามคัมภีร์นี้ ปรากฏการใช้อุปจาระแบบเดียวกันเพียงประเภทเดียว คือ ผลูปจาระ 

อย่างไรก็ตาม ในคัมภีร์ปรมัตถโชติกา (อรรถกถาสุตตนิบาต) ซึ่งพระพุทธโฆสาจารย์เป็นผู้รจนาขึ้น
เช่นกัน ได้ปรากฏการใช้วิธีอุปจาระถึงสามประเภท ได้แก่  (1) ผลูปจาระ (กล่าวถึงผลแต่หมายถึงเหตุ)  
(2) การณูปจาระ (กล่าว ถึงเหตุแต่หมายถึงผล)  (3) ฐานูปจาระ (กล่าวถึงสถานท่ีแต่หมายถึงผู้อาศัย)  โดยสอง
ประเภทหลังนี้ เป็นการเพิ่มขึ้นใหม่ และมีข้อความในคัมภีร์แสดงให้เห็นอย่างชัดเจน ซึ่งถือเป็นพัฒนาการ
สำคัญของการตีความเชิงภาษาศาสตร์ในชั้นอรรถกถา ดังข้อความในคัมภีร์ว่า 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 253 

“บทว่า วตฺถิโน (กระเพาะปัสสาวะ) ได้แก่ ปัสสาวะ ก็บทว่า วตฺถิ โน นี ้ พระผู ้มีพระภาคเจ้า 
ตรัสโดยฐานูปจาระ” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

บทว่า วตฺถิโน นี้ พระอรรถกถาจารย์อธิบายว่า เป็น ปัสสาวะ แทนที่จะเป็นกระเพาะปัสสาวะ 
ตามศัพท์ที่ปรากฏ วิธีการนี้เป็นวิธีการอธิบายที่เรียกว่า ฐานูปจาระ คือ สำนวนที่กล่าวถึงสถานที่ แต่หมายถึง 
ผู ้อาศัย คือ กล่าวถึงกระเพาะปัสสาวะอันเป็นที่อาศัยแต่หมายถึงปัสสาวะซึ ่งเป็นผู ้อาศัย ส่วนตัวอย่าง  
ของการณูปจาระปรากฎในคัมภีร์ดังนี้ 
 “ข้อว่า อวิชฺชาย ปเภทนํ ความว่า ก็เรากล่าวอัญญาวิโมกข์นี้ว่า “เป็นเครื่องทำลายอวิชชา”  

โดยการณูปจาระ เพราะอาศัยนิพพานกล่าวคือเครื่องทำลายอวิชชาเกิดข้ึน” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, 2539) 

คาถานี้ปรากฏอยู่ใน อุทยสูตร ซึ่งกล่าวถึงอุทยมาณพ หนึ่งในจำนวน 16 มาณพที่มาทูลถามปัญหา
กับพระผู้มีพระภาค อุทยมาณพได้ทูลถามถึง “อัญญาวิโมกข์” หรือภาวะหลุดพ้นอันรู้แจ้ง พระพุทธเจ้า  
จึงตรัสตอบโดยชี ้ให้เห็นถึงกระบวนการ “ทำลายอวิชชา” ซึ ่งเป็นเหตุปัจจัยสำคัญที ่นำไปสู ่การบรรลุ  
อัญญาวิโมกข์ ดังนั้น พระอรรถกถาจารย์จึงอธิบายคำในคาถานี้ว่า เป็นการกล่าวถึง “เหตุ” คือ  การทำลาย
อวิชชา แต่แท้จริงแล้ว มุ่งหมายถึง “ผล” คือ อัญญาวิโมกข์ หรือนิพพาน วิธีการตีความเช่นนี้  จึงถูกจัด 
เข้าในประเภท การณูปจาระ 

สำหรับคัมภีร์อื ่น ๆ ในช่วงสมัยเดียวกัน ส่วนมากพบการใช้อุปจาระเพียงสองประเภท ได้แก่   
ผลูปจาระ (กล่าวถึงผลแต่หมายถึงเหตุ) และการณูปจาระ (กล่าวถึงเหตุแต่หมายถึงผล) ตัวอย่างคัมภีร์ 
ที่ใช้สองวิธีนี้ ได้แก่ อุทานอรรถกถา (ปรมัตถทีปนี) วิมานวัตถุอรรถกถา (ปรมัตถทีปนี) และ เถรีคาถาอรรถ
กถา (ปรมัตถทีปนี) ซึ่งทั้งหมดนี้ แต่งโดยพระธรรมปาลเถระ ระหว่างพุทธศักราช 1071–1103 (Hermann 
Kuke, 2010) 

อย่างไรก็ตาม มีคัมภีร์สำคัญที่พระธรรมปาลเถระแต่งขึ้นและแสดงการพัฒนาอุปจาระในรูปแบบ
ใหม่ เรียกว่า อเภทูปจาระ (การใช้สำนวนที่ทำให้สิ ่งซึ ่งแท้จริงแล้วไม่ต่างกัน กลับถูกกล่าวให้เหมือน  
เป็นสิ่งต่างกัน) คัมภีร์ดังกล่าว คือ เนตติอรรถกถา ซึ่งปรากฏข้อความตัวอย่างอันแสดงลักษณะการตีความ 
ในรูปแบบใหม่นี้ไว้อย่างชัดเจน 

 “บรรดาบทเหล่านั้น บทว่า ทุทฺธํ ได้แก่ นมสด บทว่า ทธิ ภวติ (กลายเป็นนมส้ม) ท่านกล่าว
โดยเอกัตตนัย หรือโดยอเภโทปจาระ ไม่ได้กล่าวโดยประการอื่น เพราะนมสดกับนมเปรี้ยวไม่เหมือนกัน  
เพราะเหตุนั ้นแลท่านจึงกล่าวว่า ความปรากฏในเวลาเดียวกันระหว่างนมสดกับนมเปรี ้ยวไม่มี ดังนี้ ”  
(ธัมมปาลเถระ, 2539) 

ตัวอย่างของอเภโทปจาระนี้ ท่านเริ่มต้นด้วยการอธิบายคำว่า เหตุ และ ปจฺจย ให้ต่างกัน โดยอธิบาย
ว่า คำว่า เหตุ มีลักษณะไม่ทั่วไป แต่คำว่า ปจฺจย มีลักษณะทั่วไป (ธัมมปาลเถระ,2539) ทั้ง ๆ ที่คำว่า เหตุ 
และ ปจฺจย เป็นคำไวพจน์ซึ่งกันและกัน ดังคัมภีร์อภิธานนัปปทีปิกา กล่าวไว้ว่า เหตุ 12 คำ : นิมิตฺต, การณ,  
าน, ปท, พีช, นิพนฺธน, นิทาน, ปภว, เหตุ, สมฺภว, เสตุ, ปจฺจย  (โมคคัลลานเถระ, 2559) 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 5 No. 2 (July-December 2025) 254 

ดังนั้น ท่านอาจารย์ธรรมปาละ จึงอธิบายคำอธิบายนี้ว่า เป็นอเภโทปจาระ เพราะอธิบายคำว่า เหตุ 
และ ปจฺจย ซึ ่งมีความหมายไม่ต่างกัน ให้มีความหมายต่างกัน ส่วนเอกัตตนัยนั ้น หมายถึง คำว่า เหตุ  
และ ปจฺจย นัั ้น มีสภาพอย่างเดียวกัน คือ ทำให้ปัจจยุปบันนธรรมเกิดขึ้น และการที่ท่านธรรมปาลาจารย์
อธิบายด้วยนมสดและนมส้ม เพราะนมสดและนมส้มนั้นเป็นสิ่งเดียวกัน แต่เกิดขึ้นไม่พร้อมกัน มีระยะกาล 
ไม่เหมือนกัน เหมือนเด็กที่โตไปเป็นผู้ใหญ่ เราอาจพูดได้ว่า  เหมือนเป็นคนละคนกัน แต่จริง ๆ แล้วต่างกัน 
แค่ช่วงวัย ซึ่งอาศัยความสืบต่อของรูปนามเกิดข้ึนเท่านั้นเอง 

คัมภีร์จูฬนิทเทสอรรถกถา ชื่อสัทธัมมปัชโชติกา ที่แต่งโดยพระเทวเถระ ประมาณ พ.ศ. 1100  
และคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรคอรรถกถา ที ่แต่งโดยพระมหานามเถระในช่วงเวลาเดียวกัน ได้ใช้ผลูปจาระ  
และการณูปจาระในการอธิบายคำสอนโดยอ้อม ซึ ่งเร ียกว่า เนยยัตถะ หรือ อมุขยะ อย่างไรก็ตาม  
คัมภีร์อรรถกถายุคเดียวกัน เช่น สีลักขันธวรรคอรรถกถา, ทีฆนิกาย, กังขาวิตรณีอรรถกถามาติกาวินัย เป็นต้น 
ไม่พบการใช้วิธีการอุปจาระ ดังนั้น ผู้เขียนจึงไม่กล่าวถึงคัมภีร์เหล่านั้นในบทความนี้ 

ในช่วงนี้ยังมีพระอรรถกถาจารย์คนหนึ่งที่เป็นพระฎีกาจารย์ด้วย คือ พระธรรมปาลเถระ ท่านแต่ง
คัมภีร ์ส ีล ักขันธวรรคฎีกา มหาวรรคฎีกา ปาถิกวรรคฎีกา มูลปัณณาสก์ฎีกา มัชฌิมปัณณาสก์ฎ ีกา  
อุปริป ัณณาสก์ฎ ีกา สคาถวรรคฎีกา นิทานวรรคฎีกา มหาวารวรรคฎีกา เอกกนิบาตฎีกา เป็นต้น  
(มินจีมหาสิริเชยะตู, 2558) ซึ่งบรรดาฎีกาเหล่านี้ มีอุปจาระเพิ่มมาอีก 1 ได้แก่ ฐานูปจาระ คือ สำนวน 
ที่กล่าวถึงท่ีอาศัยแต่หมายถึงผู้อยู่อาศัย ดังมีข้อความในคัมภีร์นั้นว่า 

“บทว่า อคารโต (จากเรือน) ได้แก่ จากผู้อยู่ในเรือน นิเทสนี้ท่านแสดงโดยการลบบทหลัง หรือโดย
สำนวนที่กล่าวถึงที่อาศัย (ฐานูปจาระ)” (ธัมมปาลเถระ,2539) 

ข้อความในคัมภีร์ฎีกานี้ เป็นการอธิบายคำว่า อคารสฺมา ซึ ่งปรากฏในประโยคเต็มว่า สทฺธา  
อคารสฺมา อนคาริยํ ปพฺพชิตา  “กุลบุตรมีศรัทธาแล้วออกบวชจากเรือน สู่เพศบรรพชิตไร้เรือน” (มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อรรถกถาได้อธิบายคำว่า อคารสฺมา ด้วยคำว่า อคารโต “จากเรือน”  
และฎีกาได้ขยายความต่อไปอีกว่า อคารวาสโต หมายถึง “จากผู้ครองเรือน” การตีความนี้ชี้ให้เห็นว่า คำว่า 
อคารสฺมา ในที่นี้ไม่ได้หมายถึง “สถานที่” โดยตรง แต่หมายถึง “บุคคลผู้ครองเรือน” (ธัมมปาลเถระ, 2539) 
อันเป็นการอธิบายตามหลักฐานูปจาระ คือ การกล่าวถึงสถานที่ (ที่อาศัย) แต่แท้จริงแล้ว หมายถึง ผู้อยู่อาศัย 
ดังนั้น แม้ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยส่วนใหญ่จะใช้คำแปลว่า “จากเรือน” แต่เมื่อพิจารณาตามแนวอธิบาย
ในฎีกาแล้ว ความหมายที่ถูกต้องและสอดคล้องกับหลักอุปจาระ ควรแปลว่า “จากผู้ครองเรือน” 

ช่วงพุทธศตวรรษที่ 10–11 พบการใช้อุปจาระ 4 ประเภทหลัก ได้แก่ การณูปจาระ, ผลูปจาระ,  
อเภทูปจาระ และฐานูปจาระ ต่อมาในพุทธศตวรรษที่ 15 (Malalasekara, 1974) มีพระฎีกาจารย์สำคัญ คือ 
พระอานันทเถระ ผู้แต่งมูลฎีกา เพื่ออธิบายอรรถกถาอภิธรรม แม้คัมภีร์นี้จะไม่มีการเสนออุปจาระแบบใหม่
เพิ่มเติม แต่ยังคงใช้เพียงสองประเภทที่มีมาก่อนหน้านั้น คือ การณูปจาระ และผลูปจาระ พระอานันทเถระ 
จำพรรษาอยู ่ในมหาวิหาร และมีศิษย์สำคัญ คือ พระพุทธปิยะ ผู ้ประพันธ์คัมภีร์ ปทรูปสิทธิไวยากรณ์  
และปัชชมธุ อันมีชื่อเสียง 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 255 

ต่อมา ช่วงพุทธศตวรรษที่ 17 นี ้ เป็นช่วงที ่มีอุปจาระปรากฏเพิ ่มขึ้นมาอีก 5 อุปจาระ ได้แก่  
ฐานยูปจาระ คือ สำนวนที่กล่าวถึงผู้อาศัย แต่หมายถึง ที่อาศัย โดยอุปจาระนี้ปรากฏขึ้นในคัมภีร์สุโพธาลังการ
ฎีกา แต่งโดยพระสังฆรักขิตมหาเถระ ดังข้อความว่า  

  “ประเภทของอลังการที่แสดงภาวะ คือ จุดมุ่งหมายของกวีทั้งหลาย ชื่อว่า ภาวะ โดยอรรถ
นั้น แม้กลุ่มบทนามเป็นต้นอันเป็นที่อาศัยของภาวาลังการนั้น ท่านก็เรียกว่า ภาวะ ในที่นี้ โดยฐานยูปจาระ” 
(พระสิริธัมมกิตติเถระ, 2560) 

อลังการ หมายถึง หลักการตกแต่งถ้อยคำให้มีความงดงามและไพเราะ อย่างไรก็ตาม การเกิดขึ้น 
ของอลังการย่อมขึ้นอยู่กับคำประเภทนามเป็นสำคัญ เพราะบทนามทำหน้าที่เป็นที่ตั้งหรือเป็นฐานให้เกิด  
การตกแต่งทางวาทศิลป์ได้ คำอธิบายนี้จึงกล่าวถึง ภาวาลังการ ในฐานะสิ่งที่อาศัยบทนาม แต่ในอีกแง่หนึ่ง 
สามารถหมายถึง “บทนาม” ซึ่งเป็นที่อาศัยนั้นได้ด้วย เช่น ประโยคบาลีที่ว่า “กุนฺตา ปจรนฺติ” แปลว่า  
“หอกกำลังเที ่ยวไป” ความจริงแล้วหอกไม่สามารถเคลื ่อนไหวได้ด้วยตนเอง การเคลื ่อนไหวของหอก  
ย่อมต้องอาศัยแรงของผู้ที่ถือหอก ดังนั้น ประโยคนี้แม้จะกล่าวถึง “หอก” โดยตรง แต่ความหมายที่แท้จริง
กลับหมายถึง “บุคคลผู้ถือหอก” ซึ่งเป็นผู้ทำให้การเคลื่อนไหวนั้นเกิดข้ึน 

อีก 4 อุปจาระที่เหลือนั้น ปรากฏในคัมภีร์นยาสะ ได้แก่ (1) เอกเทสยูปจาระ คือ สำนวนที่กล่าวถึง
ทั้งหมด แต่หมายถึงบางส่วน (2) สทิสูปจาระ คือ สำนวนที่กล่าวถึงอุปมานะคือสิ ่งที ่นำมาเปรียบเทียบ 
แต่หมายถึงอุปเมยยะ คือ สิ่งที่ถูกเปรียบเทียบ (3) คุณูปจาระ คือ สำนวนที่กล่าวถึงคุณของสิ่งของหรือบุคคล
แต่หมายถึงบุคคลหรือสิ่งของที่มีคุณ (4) ตัทธัมมูปจาระ คือ สำนวนที่กล่าวถึงสิ่งที่ไม่มีจริงให้เหมือนมีจริง  
ดังข้อความในคัมภีร์นั้นว่า 
   “ศัพท์ที่เป็นไปโดยหมู่แต่ปรากฏแม้ในส่วน อุทาหรณ์ รุกฺขํ ฉินฺทติ (ตัดต้นไม้) ปโฏ ทฑฺโฒ  

(ผ้าถูกเผา) ศัพท์บางศัพท์ ถูกเรียกเช่นนั ้น เพราะสัณฐาน เป็นต้น เนื ่องจากมีส่วนคล้ายกับสิ ่งนั้น  

ดังในอุทาหรณ์ว่า สีโหยํ  ปุริโส  (บุรุษผู้นี้ดั่งราชสีห์) บางศัพท์ถูกเรียกเช่นนั้นโดยคุณลักษณะ ดังในอุทาหรณ์

เป็นต้นว่า นีโลยํ ปโฏ (ผ้านี้สีเขียว) บางศัพท์ถูกเรียกเช่นนั ้นโดยตัทธัมมะ ดังในอุทาหรณ์ว่า สสวิสาณํ  

(เขากระต่าย)” (นยาสปกรณ์, 2566) 

ตัวอย่างแรกแสดงลักษณะของ เอกเทสยูปจาระ กล่าวคือ ในประโยคที่ว่า “ตัดต้นไม้” การกระทำ 
ที่แท้จริงไม่ได้ตัดต้นไม้ทั้งต้น แต่ตัดเพียงบางส่วน เช่น ลำต้นหรือกิ่งก้าน ทว่าถ้อยคำที่ใช้กลับกล่าวถึง 
“ต้นไม้” ทั้งหมด ดังนั้น จึงเป็นการกล่าวถึงสิ่งทั ้งหมด (ต้นไม้) แต่แท้จริงแล้ว  หมายถึง เพียงบางส่วน  
(ลำต้นหรือกิ่ง) เช่นเดียวกับกรณีที่กล่าวว่า “ผ้าถูกไฟไหม้” ซึ่งโดยความเป็นจริง ไฟไหม้เพียงบางส่วนของผ้า 
แต่ใช้ถ้อยคำเหมือนไหม้ท้ังผืน  

ตัวอย่างถัดมาเป็น สทิสูปจาระ ดังประโยคที่ว่า “บุรุษผู้นี้ดั่งราชสีห์” แม้ในประโยคนี้ไม่มีคำแสดง
การเปรียบเทียบชัดเจน (เช่น วิย หรือ อิว) แต่ก็เข้าใจได้โดยนัยว่า บุรุษย่อมไม่ใช่ราชสีห์ หากหมายถึงบุรุษ 
ที่มีลักษณะคล้ายราชสีห์ เช่น ความองอาจหรือความกล้าหาญ ดังนั้น ประโยคนี้จึงกล่าวถึงสิ่งที่เป็นเครื่อง
เปรียบเทียบโดยตรง (ราชสีห์) แต่แท้จริงแล้ว มุ่งหมายถึงบุรุษที่ถูกเปรียบ 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 5 No. 2 (July-December 2025) 256 

ตัวอย่างที่สามเป็น คุณูปจาระ ในกรณีที่กล่าวว่า “ผ้าสีเขียว” (นีโล ปโฏ) ซึ่งตามหลักแล้ว ควรกล่าว
เพียงว่า “นีลํ อาหร” (จงนำสิ ่งที ่มีส ีเขียวมา) เพราะเป็นการระบุคุณลักษณะ (สีเขียว) แล้วหมายถึง  
สิ ่งที ่มีคุณลักษณะนั้น (ผ้า) แต่ในที ่นี ้กลับกล่าวทั ้งคุณ (สีเขียว) และสิ ่งที ่มีคุณ (ผ้า) ทำให้ตัวอย่างนี้   
ไม่ค่อยเด่นชัดนัก 

ตัวอย่างสุดท้ายเป็น ตัทธัมมูปจาระ ซึ ่งใช้กล่าวถึงสิ่งที ่ไม่มีอยู ่จริงให้เสมือนว่ามีอยู ่จริง เช่น  
“เขากระต่าย” (สสวิสาณํ) ซึ่งในความเป็นจริงไม่มีเขาของกระต่าย แต่มีการสมมุติขึ้น  เพื่อสื่อความหมาย 
ตามสำนวน ตัทธัมมูปจาระ เช่นนี้แม้จะพบไม่บ่อยนักในพระไตรปิฎก แต่ก็มีปรากฏอยู่บ้าง 

โดยสรุป ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 17 ได้เกิดการเพิ่มรูปแบบอุปจาระใหม่อีก 5 ประเภท เมื่อนำมารวม
กับอุปจาระ 4 ประเภทที่มีอยู่ในยุคอรรถกถา จึงทำให้ในยุคนี้มีอุปจาระรวมทั้งหมด 9  ประเภท คัมภีร์ที่แต่ง 
ในสมัยนี้ เช่น สารัตถทีปนี ของพระสารีบุตร และวชิรพุทธิฎีกา ของพระวชิรพุทธิ แม้จะมีการใช้อุปจาระ 
แบบหลากหลาย แต่ก็ยังคงอยู่ในกรอบของ 9 ประเภทนี้ และไม่มีการเสนออุปจาระที่เกินไปกว่านี้  ประมาณ
พุทธศตวรรษที่ 18 มีพระเถระชาวพม่าชื่อ อูจีป้วย (ที่คนไทยเรียกว่า หลวงตาสาก) ได้รจนาคัมภีร์ไวยากรณ์
ภาษาบาลีที่มีเนื้อหาลุ่มลึกชื่อว่า คัมภีรัตถะ ซึ่งมุ่งอธิบายหลักการวิเคราะห์ทางไวยากรณ์และอภิปรายประเด็น
ต่าง ๆ ที่ซับซ้อนเกี่ยวกับการตีความทางภาษา ภายในคัมภีร์นี ้ได้กล่าวถึง “อุปจาระ” รวม 10  ประเภท 
ที ่ส ืบต ่อมาจากคัมภ ีร ์ย ุคก ่อนหน้า พร ้อมกับเพิ ่มร ูปแบบใหม่ข ึ ้นอ ีก 2  ประเภท คือ สมีป ูปจาระ  
และเอกเทสูปจาระ สำหรับสมีปูปจาระ อูจีป้วยได้ยกตัวอย่างประโยค “คงฺคายํ สสฺสํ ติฏฺฐติ” แปลว่า  
“ข้าวกล้าตั้งอยู่ใกล้แม่น้ำคงคา” (ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 คัมภีร์, 2551) อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณา 
ตามหลักไวยากรณ์แล้ว ประโยคนี้ควรจัดเป็น สมีปยูปจาระ มากกว่า สมีปูปจาระ เพราะคำว่า คงฺคายํ หมายถึง 
“ใกล้แม่น้ำ” (สมีปี) มิใช่ “ฝั่งแม่น้ำ” (สมีปะ) การกล่าวถึงสิ่งที่อยู่ใกล้ (สมีปี) แต่หมายถึง ฝั่ง (สมีปะ) จึงถือว่า
เป็น สมีปยูปจาระ ไม่ใช่สมีปูปจาระตามที่ผู ้แต่งระบุ  ส่วน เอกเทสูปจาระ ผู ้แต่งยกตัวอย่างประโยคว่า  
“สมุทฺโท มยา ทิฏฺโฐ” หมายถึง “เราได้เห็นมหาสมุทรแล้ว” (ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 คัมภีร์, 2551) 
ประโยคนี้เป็นการกล่าวถึง “มหาสมุทร” ทั้งหมด (เอกเทสี) แต่ในความจริงผู้พูดเห็นเพียงบางส่วน (เอกเทสะ) 
ของมหาสมุทรเท่านั้น จึงเป็นตัวอย่างของเอกเทสยูปจาระ ดังนั้น แม้ว่าผู้แต่งจะใช้คำว่า “สมีปูปจาระ”  
แต่เนื ้อหาที ่ให้มาสอดคล้องกับ สมีปยูปจาระ มากกว่า และเมื ่อรวมอุปจาระที ่มีมาก่อนหน้านี ้เข้ากับ 
สองประเภทที่กล่าวถึงในคัมภีร์คัมภีรัตถะ จึงทำให้ในยุคนี้ มีอุปจาระรวมทั้งสิ้น 12 ประเภท    

ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 19 ได้มีคัมภีร์หนึ่งชื่อว่า สัททสารัตชาลินี  เป็นคัมภีร์ไวยากรณ์ภาษาบาลีล้วน 
แต่งราว พ.ศ. 1899 โดยพระนาคิตเถระ ชาวพม่าซึ่งมีชีวิตอยู่ในสมัยพระเจ้ากิตติสีหสูระ (ราว พ.ศ.  1855) 
ประพันธ์เป็นคาถา 516 คาถา แสดงเรื่องการเชื ่อมคำ (สนธิ) จนถึงกิตก์ปัจจัย ในช่วงต้นของคัมภีร์นั้น  
มีกัณฑ์พิเศษ ซึ่งแสดงเรื่องอุปจาระ 10 และนยะ 40 พร้อมกับตัวอย่างไว้ด้วย (ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 
คัมภีร์, 2551) โดยอุปจาระทั้ง 10 ที่แสดงในคัมภีร์นี้ก็เหมือนกับคัมภีรัตถะ  

อุปจาระอย่างที่ 13 มีชื่อว่า คุณยูปจาระ คือสำนวนที่กล่าวถึงผู้มีคุณแต่หมายถึงคุณ สำนวนประเภท
นี ้เป ็นสำนวนที ่เก ิดหลังส ุดในบรรดาสำนวนอุปจาระ โดยท่านอาจารย์ญาณธชเถระ (แลดีสยาดอ)  
เป็นผู้สังเกตเห็นแล้ว บัญญัติขึ้นมาในคัมภีร์อนุทีปนี ซึ่งท่านแต่งอธิบายปรมัตถทีปนี มีข้อความในคัมภีร์นั้นว่า  



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 257 

  พุทฺธ ศัพท์ ในบทว่า พุทฺธานุสฺสติ นี้ เป็นการกล่าวโดยอ้อมถึงผู้มีคุณ เพราะทัพพะ (บุคคล 
สิ่งของ) อันมีคุณถูกระบุคุณด้วยชื่อ เพราะเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวว่า การระลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า ชื่อว่า 
พุทฺธานุสฺสติ (อนุทีปนี ข้อ 170) 

คำว่า พุทธานุสสติ เมื่อตรวจสอบตามรากศัพท์ หมายถึง “การตามระลึกถึงพระพุทธเจ้า” กล่าวคือ 
การนำใจระลึกถึงพระสัมมาสัมพุทธองค์โดยตรง แต่เมื่อพิจารณาตามความหมายเชิงปฏิบัติ (ตามอรรถ )  
กลับพบว่า สิ่งที่ผู ้ปฏิบัติระลึกส่วนใหญ่ มิใช่เพียงพระองค์ในฐานะบุคคล หากเป็น  พระคุณ อันประเสริฐ 
ของพระองค์ เช ่น คุณ 9 ประการ มี  อรหํ , สมฺมาสมฺพุทฺโธ , วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน , โลกวิทู, อนุตฺตโร ,  
ปุริสทมฺมสารถ,ิ สตฺถาเทวมนุสฺสานํ, พุทฺโธ, และ ภควา อันสรุปในคาถา “อิติปิโส ภควา…” เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ 
อรรถกถาจารย์ในคัมภีร์ อนุทีปนี ซึ ่งแต่งโดยพระญาณธชเถระ (แลดีสยาดอ) จึงอธิบายว่า การปฏิบัติ 
พุทธานุสสติที่แท้จริง คือ การระลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้า มิใช่เพียงการนึกถึงพระพุทธองค์ในฐานะบุคคล
เท่านั ้น ในทางไวยากรณ์ คำว่า พุทฺธ ในที ่นี ้จ ึงเป็น คุณี คือ “ผู ้มีคุณ” หมายถึงพระพุทธเจ้าโดยตรง  
แต่ความหมายที่มุ ่งสื ่อกลับเลื ่อนไปยัง คุณะ คือ “พระคุณ” ของพระองค์ ซึ ่งเป็นความหมายโดยอ้อม  
ลักษณะการใช้เช ่นนี้  จ ึงเข้าข่าย คุณยูปจาระ คือ การกล่าวถึงผ ู ้ม ีค ุณเพื ่อให้หมายถึงคุณ ที ่สำคัญ  
“คุณยูปจาระ” นี้  จัดเป็นอุปจาระประเภทที ่เพิ ่มขึ ้นใหม่ในลำดับสุดท้าย จากการสังเกตและบัญญัติ 
โดยพระญาณธชเถระ ซึ่งแม้จะเป็นนวัตกรรมทางการอธิบายของท่าน แต่ก็ยังคงยืนอยู่บนรากฐานแนวคิด
ดั้งเดิมของโบราณาจารย์ คือ “การกล่าวถึงสิ่งหนึ่ง แต่หมายถึงอีกสิ่งหนึ่ง” เพียงแต่ขยายมิติให้ชัดยิ่งขึ้นว่า  
ผู้ถูกกล่าวถึง คือ เจ้าของคุณ แต่เป้าหมายที่แท้จริงคือคุณสมบัติอันเลิศที่ท่านทรงไว้ 

 

พุทธ 
ศตวรรษ 

พุทธ 
ศักราช 

คัมภีร์/
เหตุการณ์

สำคัญ 
ผู้แต่ง 

ประเภท 
อุปจาระ 
ที่ปรากฏ 

จำนวน
อุปจาระ
สะสม 

รายละเอียด 

10 1000 สุมังคลวลิาสิน ี
พระพุทธโฆสา

จารย ์
ผลูปจาระ 1 

หลักฐานครั้งแรกของ
อุปจาระ - กล่าวถึงผล

แต่หมายถึงเหต ุ

10 1000 สารัตถปกาสิน ี
พระพุทธโฆสา

จารย ์
ผลูปจาระ 1 

ใช้ผลูปจาระ
เช่นเดียวกับสมุังคล

วิลาสิน ี

10 1000 อัฏฐสาลิน ี
พระพุทธโฆสา

จารย ์
ผลูปจาระ 1 

ใช้ผลูปจาระ
เช่นเดียวกับสมุังคล

วิลาสิน ี

10 1000 สัมโมหวิโนทน ี
พระพุทธโฆสา

จารย ์
ผลูปจาระ 1 

ใช้ผลูปจาระ
เช่นเดียวกับสมุังคล

วิลาสิน ี



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 5 No. 2 (July-December 2025) 258 

พุทธ 
ศตวรรษ 

พุทธ 
ศักราช 

คัมภีร์/
เหตุการณ์

สำคัญ 
ผู้แต่ง 

ประเภท 
อุปจาระ 
ที่ปรากฏ 

จำนวน
อุปจาระ
สะสม 

รายละเอียด 

10 1000 ปรมัตถโชติกา 
พระพุทธโฆสา

จารย ์

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ, 
ฐานูปจาระ 

3 
เพิ่มการณูปจาระ, 

ฐานูปจาระ 

10-11 1071-1103 
อุทานอรรถ

กถา 
พระธรรมปาล

เถระ 
ผลูปจาระ, 

การณูปจาระ 
2 

ใช้สองประเภทหลัก 
ในการอธิบายเนยยตัถะ 

10-11 1071-1103 
วิมานวัตถุ
อรรถกถา 

พระธรรมปาล
เถระ 

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ 

2 
ใช้สองประเภทหลัก 

ในการอธิบายเนยยตัถะ 

10-11 1071-1103 
เถรีคาถาอรรถ

กถา 
พระธรรมปาล

เถระ 
ผลูปจาระ, 

การณูปจาระ 
2 

ใช้สองประเภทหลัก 
ในการอธิบายเนยยตัถะ 

10-11 1071-1103 
เนตติอรรถ

กถา 
พระธรรมปาล

เถระ 

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ, 
ฐานูปจาระ, 
อเภทูปจาระ 

4 เพิ่มอเภทูปจาระ 

10-11 1071-1103 
สีลักขันธวรรค
ฎีกา/ฎีกาอื่น 

พระธรรมปาล
เถระ 

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ, 
ฐานูปจาระ 

3 เพิ่มฐานูปจาระในฎีกา 

10-11 1100 
จูฬนิทเทสอร

รถกถา 
พระเทวเถระ 

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ 

2 
ใช้ในการอธิบาย 

เนยยัตถะ 

10-11 1100 
ปฏิสัมภิทา
มรรคอรรถ

กถา 
พระมหานามเถระ 

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ 

2 
ใช้ในการอธิบาย 

เนยยัตถะ 

15 1400-1500 
มูลฎีกา 

(อภิธรรม) 
พระอานันทเถระ 

ผลูปจาระ, 
การณูปจาระ 

2 
ใช้สองประเภทหลัก ไม่
มีการเพิ่มประเภทใหม ่

17 1600-1700 
สุโพธาลังการ

ฎีกา 
พระสังฆรักขิต

มหาเถระ 
ฐานยูปจาระ 
(เพิ่มใหม่) 

5 เพิ่มฐานยูปจาระ 

17 1600-1700 นยาสะ ไม่ระบุผู้แต่ง 

เอกเทสยูปจา
ระ, สทสิูปจาระ
, คุณูปจาระ, 

ตัทธัมมูปจาระ 
(เพิ่มใหม่) 

9 เพิ่ม 4 ประเภทใหม ่

17 1600-1700 สารัตถทีปน ี พระสารีบุตร 
อุปจาระ 9 
ประเภท 

9 
ใช้อุปจาระในกรอบ 9 

ประเภท 

17 1600-1700 วชิรพุทธิฎีกา พระวชิรพุทธิ 
อุปจาระ 9 
ประเภท 

9 
ใช้อุปจาระในกรอบ 9 

ประเภท 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2568) 259 

พุทธ 
ศตวรรษ 

พุทธ 
ศักราช 

คัมภีร์/
เหตุการณ์

สำคัญ 
ผู้แต่ง 

ประเภท 
อุปจาระ 
ที่ปรากฏ 

จำนวน
อุปจาระ
สะสม 

รายละเอียด 

18 1700-1800 คัมภีรตัถะ อูจีป้วย 
สมีปูปจาระ, 

เอกเทสูปจาระ 
(เพิ่มใหม่) 

12 เพิ่ม 2 ประเภทใหม ่

19 1899 
สัทธสารตั

ชาลิน ี
พระนาคิตเถระ 

(พม่า) 
อุปจาระ 10 

ประเภท 
10 

แสดงอุปจาระ 10 และ
นยะ 40 

สมัยใหม ่ ไม่ระบ ุ อนุทีปน ี
พระญาณธจเถระ 

(แลดีสยาดอ) 
คุณยูปจาระ 
(เพิ่มใหม่) 

13 
เพิ่มคุณยูปจาระ เป็น

อุปจาระประเภท
สุดท้าย 

 
สรุป 

จากการศึกษาพัฒนาการของแนวคิด เนยยัตถะ และ นีตัตถะ ตั้งแต่พระสูตรในพระไตรปิฎก  
อรรถกถา จนถึงคัมภีร์ฎีกา พบว่า ความเข้าใจเกี่ยวกับลักษณะของถ้อยคำในพระพุทธศาสนาเป็นประเด็น
สำคัญที่มีผลต่อการตีความพระธรรมอย่างลึกซ้ึงและถูกต้อง พระพุทธเจ้าทรงแยกคำสอนออกเป็นสองลักษณะ
เพื่อป้องกันความคลาดเคลื่อน คือ คำสอนที่มีความหมายตรง (นีตัตถะ ) และคำสอนที่ต้องอาศัยการตีความ 
(เนยยัตถะ) การแยกประเภทนี้ ยังได้กลายมาเป็นพื้นฐานของการพัฒนาทฤษฎีสมมุติสัจจะและปรมัตถสัจจะ  
ในคัมภีร์ยุคหลัง รวมทั้งความคิดเรื่องสัจจะสองระดับในศาสนาพุทธนิกายมหายาน ต่อมา คัมภีร์อรรถกถา 
และฎีกาได้ต่อยอดหลักการตีความนี้ให้ซับซ้อนขึ้น โดยพัฒนาวิธีที่เรียกว่า “อุปจาระ” เพื่ออธิบายถ้อยคำ 
ที่ไม่สามารถยึดตามตัวอักษรได้โดยตรง อุปจาระซึ ่งเริ ่มต้นจากเพียงประเภทเดียว ต่อมา ได้ขยายเป็น  
13 ประเภทในช่วงพุทธศตวรรษหลัง ๆ กลายเป็นกรอบวิธีวิทยาสำคัญสำหรับการทำความเข้าใจหลักธรรม 
และคำสอนในพระไตรปิฎก ดังนั้น การศึกษาความแตกต่างของคำสอนแบบเนยยัตถะและนีตัตถะ พร้อมทั้ง
การพัฒนาไปสู่แนวคิดอุปจาระ ชี้ให้เห็นถึงความสำคัญของ “ภาษา” ในฐานะเครื่องมือสื่อสารที่ต้องตีความ
อย่างมีชั้นเชิง ไม่ใช่สัจธรรมที่เที่ยงแท้ การทำความเข้าใจถ้อยคำในลักษณะนี้ไม่เพียงป้องกันความเ ข้าใจผิด 
ในพระธรรมเท่านั้น แต่ยังทำให้เข้าถึงความหมายอันลึกซึ้งของพระพุทธศาสนา และทำให้เห็นว่า  พระธรรม
เทศนาไม่ว่าจะอยู่ในระดับสมมุติหรือปรมัตถ์ ล้วนมุ่งสู่เป้าหมายเดียวกันคือการนำพาสัตว์โลกให้หลุดพ้นจาก
ทุกข ์

 

เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2555).  วรรณคดีบาลี.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์รพีปกรณ ์
ญาณธชเถระ.  อนุทีปนี.  สืบค้นเมื่อ 30 สิงหาคม 2568, จาก Tipitaka App /แลดีสยาดอ/อนุทีปนี/กมฺมฏฺ

ฐานสงฺคหอนุทีปนา.  
_______. (2552).  อภิธัมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ประยูรสารไทยการพิมพ์.  



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 5 No. 2 (July-December 2025) 260 

ธัมมปาลเถระ. (2539).  เนตติอรรถกถา.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์วิญญาณ. 
_______. (2539).  มูลปัณณาสก์ฎีกา.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์วิญญาณ. 
ธัมมานันทเถระ และทอง หงส์ลดารมภ์. (2523).  อภิธรรมเป็นพุทธพจน์แท้และสำนวนภาษาในพุทธศาสนา.

 กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์อภิธรรมโชติกวิทยาลัย 
ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 คัมภีร์. (2551).  นครปฐม: โรงพิมพ์ซีเอไอเซ็นเตอร์. 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร. (2548).  ภาษากับการตีความในพระพุทธศาสนา.  สืบค้นเมื่อ 30 ตุลาคม 2568, 

จาก https://www.mcu.ac.th/article/detail/517 
พระโมคคัลลานเถระ. (2016).  คัมภีร์อภิธานัปปทีปิกา (พระมหาไพโรจน์ นิรัญรักษ์, จำรูญ ธรรมดา Trans.).

กรุงเทพฯ: หจก.ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
พระสิริธัมมกิตติเถระ. (2560).  สุโพธาลังการะ อภินวฎีกา.  กรุงเทพฯ: ประยูรสาสน์ไทยการพิมพ์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).  พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2556).  อรรถกถาภาษาไทย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มินจีมหาสิริเชยะตู. (2558).  ประวัติคัมภีร์พระไตรปิฎก.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สหธรรมิก. 
วชิรพุทธิเถระ. (2566).  นยาสปกรณ์.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ประยูรสารไทยการพิมพ์. 
โสรัจจ์ หงส์ลดารมภ์. (2565).  โศลกมูลฐานว่าด้วยทางสายกลาง.  กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มูลนิธิพันดารา. 
G.P. Malalasekera. ( 1 9 7 4 ) .   Dictionary of Pali Proper Names.  1 st Indian Edition.  Motilal 

Banarsidass. 
Guy Newland. (1992).  The Two Truths.  Ithaca. Snow Lion Publications. 
Hermann Kulke, K. Kesavapany, Vijay Sakhuja. (2010).  Nagapattinam to Suvarnadwipa 

Reflections on the Chola Naval Expeditions to Southeast Asia.  Manohar 
Publications,  

Karunadasa, Y. (2010 ).  THE THERAVĀDA ABHIDHAMMA.  Centre of Buddhist Studies, The 
University of Hong Kong. 

Sonam Thakchoe. (2007).  The Two Truths Debates: Tsongkhapa and Gorampa on The Middle 
Way.  Somerville. Wisdom Publications. 

T.R.V.Murti, (1974 ).  The Central Philosophy of Buddhism: A Study pf Madhyamika System.  
London. George Allen and Unwind Ltd. 

 

https://www.mcu.ac.th/article/detail/517?utm_source=chatgpt.com
https://www.amazon.com/G-P-Malalasekera/e/B001JX4FVC/ref=dp_byline_cont_book_1

