
อนัมนิกาย: มหายานที่ฟนคืน 

The Anam Nikaya: Mahayana Resurrection 

 
1พระศราวุธ จันทนะ, 2พระมหาภูมิพัฒน คำมี, 3พระสมชาย ถินถาวร และ 4พระมหาชนะชัย แซอึ้ง 

1Phra Sarawut Jantana, 2Phramaha Phumiphat Commee, 3Phra Somchai Thinthaworn 

and 4Phramaha Chanachai Sae-oueng 
1วัดอุภัยภาติการาม (ซําปอกง) คณะสงฆอนัมนิกายแหงประเทศไทย, 2วัดปตุลาธิราชรังสฤษฎิ์, 3วัดประเวศวัฒนาราม,  

4วัดทองนพคุณ, สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ 
1Wat Upaipatikaram (Sampokong), Anam Nikaya of Thailand, 2Wat Pitulathirajarungsarit,  

3Wat Prawetwatthanaram, 4Wat Thongnoppakhun, National Office of Buddhism, Thailand 

sarawut.jan52011@gmail.com. 
 

Received December 7, 2022; Revised December 19, 2022; Accepted December 25, 2022 

 

บทคัดยอ  

พระพุทธศาสนามหายานเปนพระพุทธศาสนาท่ีมีความเกาแกคูกับแผนดินสุวรรณภูมิมาชานาน  

ซึ่งไดรับความนิยม และเจริญรุงเรืองอยางมากในพุทธศตวรรษที่ 12-18 โดยไดมีการสรางศาสนสถาน หรือ 

ศาสนวตัถุข้ึนมามากมาย รวมถึงจารึกโบราณตาง ๆ ยังไดกลาวถึงการมีอยูของพระสงฆในพุทธศาสนามหายาน 

ผูซึ่งทำหนาที่เผยแผพระพุทธศาสนา แตทวาพระพุทธศาสนามหายานกลับไดรับความนิยมลดลงและถดถอย

เปนอยางมากในราชอาณาจักรสุโขทัย และอยุธยา อันเปนเหตุใหพระพุทธศาสนามหายานเกือบสูญหายไปจาก

ดินแดนสุวรรณภูมินานนับหลายรอยป ตอมาจึงไดมีการบันทึกถึงการกลับเขามาอีกครั้งของพระพุทธศาสนา

มหายาน โดยการนำของเชื้อพระวงศเวียดนามที่อพยพเขามาพึ่งพระบรมโพธิสมภารในสมัยกรุงธนบุรี และ 

กรุงร ัตนโกสินทร  ซ ึ ่งได มีการน ิมนตพระภิกษุในพระพุทธศาสนามหายานเขามาดวย ในภายหลัง

พระพุทธศาสนามหายานจึงไดรับความนิยมอยางแพรหลายอีกครั้งในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจอมเกลา

เจาอยูหัว รัชกาลท่ี 4 แหงกรุงรัตนโกสินทร จนไดมีการสถาปนาคณะสงฆมหายานใหเปนคณะสงฆหนึ่ง 

ในพระพุทธศาสนาของราชอาณาจักรสยามในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยู หัว  

รัชกาลที่ ๕ แหงกรุงรัตนโกสินทร และมีการพระราชทานสมณศักดิ์แกพระสงฆฝายมหายานอีกดวย สงผลให

พระพุทธศาสนามหายานกลับมีความเจริญรุงเรืองอีกครั้งในจวบจนถึงปจจุบัน 
 

คำสำคัญ: อนัมนิกาย; มหายาน; ฟนคืน 

 

Abstract 

Mahayana Buddhism is an ancient Buddhism that has been associated with the 

Suvarnabhumi Land for a long time that is popular and prospered greatly in the 12th-18th 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 2 (July-December 2022) 162 

centuries, with the construction of religious places or many religious objects including various 

ancient inscriptions also mention the existence of monks in Mahayana Buddhism who acts as 

a propagator of Buddhism. However, Mahayana Buddhism became less popular and regressed 

greatly in the Sukhothai and Ayutthaya kingdoms, which caused Mahayana Buddhism to 

almost disappear from Suvarnabhumi for hundreds of years. Later, there was a recording of 

the return of Mahayana Buddhism by the introduction of the Vietnamese royal family who 

immigrated to rely on His Majesty King Bhumibol Adulyadej during the Thon Buri and 

Rattanakosin period which has also invited monks in Mahayana Buddhism. Later, Mahayana 

Buddhism became widely popular again during the reign of King Mongkut, Rama 4 of 

Rattanakosin until the establishment of the Mahayana Sangha in Buddhism of the Kingdom of 

Siam during the reign of King Chulalongkorn, King Rama V of Rattanakosin and there is also an 

ecclesiastical title given to Mahayana monks. As a result, Mahayana Buddhism has prospered 

again until now.  
 

Keywords: Anam Nikaya; Mahayana; Resurrection 

 

บทนำ  

พระพุทธศาสนามหายาน คือ หนึ่งในสองนิกายใหญของพระพุทธศาสนา คือ เถรวาท และมหายาน 

โดยแตละนิกายนั้นไดมีการเผยแพรพระพุทธศาสนาไปยังดินแดนตาง ๆ โดยเฉพาะในแถบสุวรรณภูมิ หรือ

พื้นที่ประเทศไทย และประเทศเพื่อนบานในปจจุบัน ซึ ่งในชวงแรกวัฒนธรรมแถบนี้มีการนับถือศาสนา 

ที่มาจากประเทศอินเดีย โดยเฉพาะพระพุทธศาสนามหายานและศาสนาพราหมณ-ฮินดู ในอาณาจักรที่มี

ระบอบกษัตริย มีการนับถือกษัตริยในรัฐของตนเปนดั่งสมมติเทพ ศาสนาหลักที่เผยแพรแนวคิดเหลานี้ คือ 

ศาสนาพราหมณ-ฮินดู นอกจากนี้ยังมีการนับถือกษัตริยของตนเปนด่ังพระโพธิสัตวหรือพระพุทธเจา คือ

พระพุทธศาสนามหายาน แตทวาดวยวันเวลาที่ผานไปเนิ่นนานและปญหาทางการเมืองในอดีตนั้น สงผลให

พระพุทธศาสนามหายานไดสูญหายไปจากประเทศไทย จนไดมีการรื้อฟนข้ึนมาใหมในชวง 100 กวาปท่ีผานมา 

จึงทำใหมีคนไทยหลายคนมีความเขาใจคลาดเคลื่อนไปวาพระพุทธศาสนามหายานนั้นคือพระพุทธศาสนา

นิกายใหมท่ีเขามาเผยแผในประเทศไทยในชวงไมนานมานี้ บทความนี้จึงตองการนำเสนอขอมูลเพื่อแกไขความ

เขาใจที่คลาดเคลื่อนไปใหถูกตอง โดยการนำเสนอความเปนมาของพระพุทธศาสนามหายานที่รุงเรืองในอดีต 

พระพุทธศาสนามหายานท่ีเกือบสูญหาย และพระพุทธศาสนาท่ีฟนคืน 

 

มหายานในกาลกอน  

พระพุทธศาสนามหายาน คือ นิกายหนึ ่งในพระพุทธศาสนา ซึ ่งมีความเกาแกยาวนานมา 

หลายพันป โดยสิ ่งที ่สงผลใหพระพุทธศาสนาตองแบงเปน 2 นิกายใหญ คือ เถรวาท และมหายาน  



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 163 

สืบเนื่องมาจากในสมัยหลังพุทธปรินิพพาน 3 เดือนไดมีการสังคายนาเกิดข้ึน โดยพระอรหันตจำนวน 500 รูป 

นำโดยพระมหากัสสปะ พระอานนท และพระอุบาลี ณ ถ้ำสัตตบรรณคูหา แตทวามีพระอรหันตที่ทำการ

สังคายนานั้นเปนเพียงพระอรหันตสวนหนึ่งเทานั้น ยังขาดพระอรหันตอีกสวนที่ตามมาในภายหลัง และถึง

ในชวงท่ีพระอรหันตกลุมแรกทำการสังคายนาเสร็จแลว จึงสงผลใหกลุมพระอรหันตท่ีตามมาในภายหลังมีมติ

ไมยอมรับในการสังคายนานั้น และแยกตัวออกมาทำการสังคายนาตางหาก กลุมพระอรหันตดังกลาวคือกลุมท่ี

เรียกวา “มหาสังฆิกะ” (พระมหาอานนท อานนฺโท, 2563) ซึ่งภายหลังพระพุทธศาสนาไดแตกเปนนิกายตาง ๆ 

ข้ึนมามากมาย และพัฒนาตอจนมาเปนนิกายมหายานในท่ีสุด  

การเผยแพรพระพุทธศาสนามหายานในชวงแรกไดมีการเผยแพรในดินแดนทางตอนเหนือของ 

ชมพูทวีปของประเทศอินเดีย ซึ ่งมีการแขงขันกับศาสนาพราหมณ-ฮินดู และไดมีการสรางแนวคิดขึ้นมา

มากมายเชน ตรีกาย นอกจากนั้นยังมีแนวคิดเรื่องมหาปณิธานของพระโพธิสัตว ที่เปนหลักคำสอนที่สำคญัท่ี

สงผลใหพุทธบริษัท 4 ผูเล่ือมใสศรัทธาพระพุทธศาสนามหายานไดปฏิบัติในการชวยเหลือผูตกทุกขไดยากจน

กลายเปนตนแบบของมูลนิธิตาง ๆ ในปจจุบัน (มูลนิธิปอเต็กต๊ึง 110 ป ความดีท่ียั่งยืน, 2565) และหลักธรรม

ท่ีสำคัญท่ีสุดคือหลักสุญญตาท่ีสอนใหมนุษยท้ังหลายไดปลอยวาง หรือใหเห็นความวางเปลาของส่ิงตาง ๆ ท้ัง

บาปบุญและความวางจากความวาง หรือการปลอยวางจากการปลอยวางในท่ีสุด หลังจากนั้นพระพุทธศาสนา

มหายานไดเริ่มมีการเผยแพรไปยังประเทศตาง ๆ ทั้งเนปาล จีน มองโกเลีย เวียดนาม รัสเซีย และสุวรรณภูมิ 

หรือประเทศไทยในปจจุบัน 

พระพุทธศาสนานิกายมหายานไดเดินทางเขามาเผยแพรในผืนแผนดินสุวรรณภูมิครั้งแรกในชวง 

ศตวรรษท่ี 12 หรือ พ.ศ.1200 โดยมีพระภิกษุมหายานไดเดินทางจากประเทศจีนเพื่อไปศึกษาพระพุทธศาสนา

ท่ีประเทศอินเดีย โดยไดเดินผานดินแดนสุวรรณภูมิ และไดหยุดพักเพื่อเรียนภาษาสันสกฤตไดบันทึกเรื่องราว

ตาง ๆ โดยเฉพาะเรื ่องราวทางพระพุทธศาสนาในดินแดนนี้เอาไวอยางนาสนใจ ซึ ่งไดกลาวถึงรัฐตาง ๆ  

ในดินแดนสุวรรณภูมิสมัยนั้น เชน ศรีเกษตร (พมา) ทวารวดี (ภาคกลางของไทย) จามปา (เวียดนาม) มาลายู 

หรือประเทศไทยทางใตบางสวน ประเทศมาเลเซียและอื่น ๆ ลวนศรัทธาในพระรัตนตรัย สวนใหญนับถือใน

พระพุทธศาสนาแบบเถรวาท และมีบางสวนนับถือพระพุทธศาสนาแบบมหายาน (พระมหาอานนท อานนฺโท, 

2563) หลักฐานชิ ้นสำคัญที ่พบไดในปจจุบัน ไดแก พระบรมธาตุไชยา เจดียบุโรพุทโธ รูปหลอสำริด        

พระอวโลกิเตศวรมหาโพธิสัตว รวมถึงพระบรมธาตุเจดีย จังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งในชวงแรกสรางมีศิลปะ

แบบเดียวกับพระบรมธาตุไชยา หรือศิลปะแบบมหายาน แตทวาในภายหลังดินแดนบริเวณนี้มีความศรัทธา

พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทมากข้ึนจึงไดกอเจดียศิลปะแบบเถรวาทระฆังคว่ำทับลงไปอีกช้ัน (พิรยิะ ไกรฤกษ, 

2533) 

ตอมาในศตวรรษที ่ 15 หรือ พ.ศ.1500 เปนตนมา พระพุทธศาสนามหายานไดรับความนิยม 

มากข้ึนจนมีการจดบันทึกในจารึกศาลสูงสมัยพระเจาสุริยวรมันท่ี 1 คนพบท่ีโบราณสถานศาลสูง อำเภอเมือง 

จังหวัดลพบุรี บันทึกเปนภาษาขอม ซึ ่งมีรายละเอียดที ่กลาวถึงพระสงฆในพระพุทธศาสนามหายาน  

และเถรวาทไวในกฎหมายท่ีเรียกวา “สมาจารย” คือการหามไมใหผูใดผูหนี่งทำทุราจาร ทำการรบกวนดาบส 

หรือพระภิกษุมหายาน สถวิระ เพื่อไมใหเขาสวดมนตถวายตปะแดพระเจาสุริยวรมันในดโบวนาวาส ใหจับผูนั้น



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 2 (July-December 2022) 164 

ขึ้นศาลสภาเพื่อตัดสินโทษอยางเครงที่สุด (ยอช เซเดส, 2472) จากหลักฐานทางโบราณคดีดังกลาวจึงทำให

เห็นความนิยมในการนับถือพระพุทธศาสนามหายานในประวัติศาสตรที่อยู บนผืนดินไทย หรือสุวรรณภูมิ

ขณะนั้น และยังไดมีความเจริญรุงเรืองข้ึนไปอีกในศตวรรษถัดไป 

ในศตวรรษที่ 16 หรือ พ.ศ.1600 เปนตนมาพระพุทธศาสนามหายานไดมีผูนับถืออยางแพรหลาย 

นอกจากนั้นยังมีการอธิบายหลักคำสอนตาง ๆ ที่สำคัญในการเผยแพรอีกดวยเชน เรื่องพระพุทธเจาพระองค

ตาง ๆ และพระโพธิสัตวที่เปนความเชื่อในคติมหายาน สามารถคนพบไดในจารึกบานซับบาก หรือบานโคก

สะแกราช อำเภอปกธงชัย จังหวัดนครราชสีมา ที่มีการบันทึกเปนภาษาสันสกฤตอักษรขอมซึ่งสามารถถอด

ความบางตอนไดถึงการนมัสการ หรือบูชาพระพุทธเจา 5 พระองค พระพัชรสัตวะ ผูเปนพระพุทธเจาองคท่ี 6 

ที่ประเสริฐสมบูรณดวยสัมโพธิสัตว (ชะเอม แกวคลาย และบุญเลิศ เสนานนท, 2538) ขอความดังกลาวเปน

แนวคิดหรือความเช่ือในพระพุทธศาสนามหายานท่ีไดสืบทอดมาจนถึงปจจุบัน 

ในศตวรรษท่ี 18 หรือ พ.ศ.1800 เปนตนมา ในรัชสมัยพระศรีชัยวรมัน ถือเปนชวงท่ีเจริญรุงเรืองถึง

ขีดสุด ซึ่งมีการกลาวถึงหลักความเชื่อเรื่องตรีกายที่เปนหนึ่งในคำสอนที่สำคัญของพระพุทธศาสนามหายาน 

โดยการแบงพุทธะเปน 3 กายดวยกัน มีการจารึกลงในจารึกดานประคำ คนพบท่ีตำบลดานประคำ อำเภอ

นางรอง จังหวัดบุรีรัมย โดยการกลาวนมัสการบูชาพระพุทธเจาผูมีนิรมานกาย ธรรมกาย และสัมโภคกาย  

และยังมีการนมัสการถึงพระไภษัชยคุรไุวฑรูยะ พระศรีสูรยไวโรจนจันทโรจิ และพระศรจัีนทรไวโรจนโรหิณีศะ 

(ชะเอม แกวคลาย, 2529) ซึ่งทั้งหมดนี้คือความเชื่อของพระพุทธศาสนามหายานที่ถูกคนพบในประเทศไทย 

นอกจากนั้นโบราณสถานแตละท่ีเองก็ยังเปนหลักฐานท่ีสำคัญในการมีอยูของพระพุทธศาสนามหายานท่ี

รุงเรืองในอดีต  

พระปรางคสามยอด จังหวัดลพบุรี สรางในรัชสมัยพระเจาชัยวรมันที่ 7 สรางขึ ้นเพื่อสักการะ

พระพ ุทธเจ าและพระโพธ ิส ัตว  ในความเช ื ่อฝ ายมหายาน เช น พระอาทิพ ุทธะ พระมหาโรจนะ  

พระอวโลกิเตศวรมหาโพธิสัตว พระปรัชญาปารมิตาโพธิสัตว และพระนาคปรกหลายองค ที่ถูกบรรจุไวใน 

พระปรางคสามยอด แตทวาหลังจากการลมสลายของอาณาจักรขอม และพระพุทธศาสนามหายาน           

พระปรางคสามยอดไดถูกบูรณปฏิสังขรณปรับเปล่ียนใหเปนพุทธสถานแบบเถรวาท ในรัชสมัยสมเด็จพระนารา

ยมหาราช หรือกรุงศรีอยุธยาในเวลาตอมา (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 2565) 

ปราสาทหินพนมร ุ  ง อำเภอเฉล ิมพระเก ียรติ  จ ังหว ัดบ ุร ีร ัมย   ได ถ ูกสร างข ึ ้นในร ัชสมัย 

พระเจาราเชนทรวรมันท่ี 2 พุทธศตวรรษท่ี 15 เพื่อถวายพระอิศวร หรือพระศิวะ เทพในความเช่ือของศาสนา

พราหมณ-ฮินดู ตอมาในชวงพุทธศตวรรษที่ 18 รัชสมัยพระเจาชัยวรมันที่ 7 ทรงมีความเลื่อมใสศรัทธาใน

พระพุทธศาสนามหายานไดทำการดัดแปลงเทวสถานดังกลาวใหเปนพุทธสถานหรือวัดมหายาน โดยมีหลักฐาน

ที่สำคัญคือ บรรณาลัย ที่เปนปราสาทที่สรางดวยหินทรายสีชมพูขนาดยอมเพื่อเก็บรักษาคัมภีรทางศาสนา

โดยเฉพาะคัมภีรทางพระพุทธศาสนามหายานท่ีพระเจาชัยวรมันท่ี 7 ทรงมีความเล่ือมใสศรัทธา (กรมศิลปากร, 

ม.ป.ป.)  

ปราสาทหินพิมาย อำเภอพมิาย จังหวัดนครราชสีมา เปนปราสาทท่ีสรางดวยหินทรายท่ีสรางข้ึนใน

ปลายพุทธศตวรรษที่ 16 และไดถูกตอเติมในรัชสมัยพระเจาชัยวรมันที ่ 7 หรือราวพุทธศตวรรษที ่ 18  



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 165 

ดวยความพระราชศรัทธาในพระพุทธศาสนามหายานของพระเจาชัยวรมันที่ 7 พระองคจึงไดดัดแปลง 

ใหเทวสถานดังกลาวใหสามารถใชในพระพุทธศาสนามหายานไดดวย (สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัด 

นครราชสีมา, 2564) และนอกจากนั้นยังมีการสรางอโรคยาศาลาตามถนนสายตาง ๆ ท่ีจะเดินทางจากนครวัด

สูปราสาทหินตาง ๆ ซึ่งสรางไวเปนสถานพยาบาลแกผูที่สัญจรไปมา โดยสรางขึ้นในสมัยพระเจาชัยวรมันที่ 7 

ซึ่งพระองคไดมีพระราชดำริเปนจารึกภาษาขอมที่สามารถแปลความไดวา “โรคทางรางกายของประชาชนนี้ 

เปนโรคทางใจที่เจ็บปวดยิ่ง เพราะวาความทุกขของราษฎร แมมิใชความทุกขของพระองค แตเปนทุกข 

ของเจาเมือง” (ธนภัทร ล้ิมหัสนัยกุล, 2564) การรักษาโรคสมัยนั้นใชการรักษาโรคทางกายดวยการใชสมุนไพร

เปนหลัก ผสานกับการรักษาโรคทางใจดวยสิ่งศักดิ ์สิทธิ ์ คือ พระไภษัชยคุรุไวฑูรยประภาพุทธเจา หรือ 

ท่ีเรียกวาพระพุทธเจาหมอยา ท่ีคนไทยรูจักในช่ือพระกริ่ง 

จากขอมูลดังกลาวทำใหทราบวาพระพุทธศาสนามหายานไดมีการเผยแผอยางแพรหลายในพื้นท่ี

สุวรรณภูมิ หรือประเทศไทยในปจจุบันโดยไดมีการเริ่มเขามาในสมัยพุทธศตวรรษท่ี 12 นับถืออยางแพรหลาย

ในพุทธศตวรรษที่ 15 และรุงเรืองเรื่อยมาจนถึงขีดสุดในชวงพุทธศตวรรษที่ 18 ซึ่งไดมีการจารึกและสราง

ปราสาทสำคัญตาง ๆ มากมายไวเปนหลักฐาน แตทวาในชวงเวลาถัดมาพระพุทธศาสนามหายานกลับไมไดรับ

ความนิยมดังเดิม เนื่องดวยขั้วอำนาจทางการเมืองท่ีเปลี่ยนไปเชน สุโขทัย และอยุธยา ดังจะไดกลาวไวใน

มหายานท่ีเลือนรางในหัวขอถัดไป  

 

3. มหายานท่ีเลือนราง 

หลังจากพระพ ุทธศาสนามหายานไดร ุ  ง เร ืองอย างส ุดข ีดในสม ัยอาณาจ ักรขอม โดยมี  

พระราชศรัทธาจากพระมหากษัตริยในสมัยนั้น สงผลใหพระพุทธศาสนามหายานมีความแพรหลายเปนอยาง

มากในภมิูภาคตาง ๆ ของประเทศไทยในปจจุบัน แตทวาหลังจากการปลดปลอยตนเองจากอาณาจักรขอมของ

อาณาจักรสุโขทัยไดเริ ่มขึ ้นโดยพอขุนผาเมือง และพอขุนบางกลางหาวหรือพอขุนศรีอินทราทิตย ซึ ่งเปน

พระมหากษัตริยแหงกรุงสุโขทัยในขณะนั้น ในรัชสมัยดังกลาวมีการปกครองในรูปแบบพอปกครองลูก (พิเศษ 

เจียจันทรพงษ, 2546) ซึ่งพระมหากษัตริยมีสถานะเปนพอ ตางจากอดีตท่ียกสถานะกษัตริยใหเปนสมมติเทพ 

หรือพระโพธิสัตว และพระพุทธเจา  

ในรัชสมัยพอขุนรามคำแหงมหาราช พระมหากษัตริยสุโขทัยพระองคที่ 3 ครองราชยในระหวาง 

พ.ศ.1822-1842 พระองคไดมีความเลื่อมใสศรัทธาพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท โดยนิมนตพระเถระจาก

นครศรีธรรมราชใหมาเผยแพรพระพุทธศาสนาในสุโขทัย ซึ่งในสมัยนั้นพระพุทธศาสนาในนครศรีธรรมราช

ไดร ับการเผยแพรมาจากศร ีล ังกา เม ื ่อไดน ิมนต พระเถระจากนครศร ีธรรมราชแล วจึงไดทำการ 

เชื ่อมสัมพันธไมตรีกับประเทศศรีลังกาดวย และนอกจากนั้นยังไดสงสาสนใหทูตถือไปขอพระราชทาน 

พระพุทธสิหิงคมาประดิษฐานเปนมิ่งขวัญคูบานคูเมืองสืบไป (ศิริพจน เหลามานะเจริญ, 2559) หลังจาก

พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทจากลังกาไดรับความนิยมมากขึ้น แตทวาพระพุทธศาสนามหายานกลับไดรับ

ความนิยมลดลง 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 2 (July-December 2022) 166 

 จนมาถึงในสมัยกรุงศรีอยุธยาเรืองอำนาจ พระมหากษัตริยทุกพระองคลวนมีพระราชศรัทธา 

ตอพระพุทธศาสนาเถรวาท พระพุทธศาสนาแบบมหายานยังไมไดรับความนิยมอยางเชนเคย ท่ีนาสังเกตคือใน

สมัยอยุธยาไดทำการคาขายกับชาวจีน และมีชาวจีนเขามาพึ่งพระบรมโพธิสมภารมากขึ้น ในสมัยนั้นคนจีน 

สวนใหญนับถือพระพุทธศาสนามหายาน และลัทธขิงจ๊ือควบคูกัน แตทวากลับไมพบหลักฐานการสรางวัด และ

พระสงฆแบบมหายาน จึงเขาใจวาชาวจีนในไทยสมัยนั้นใชศาลเจาประกอบพิธีในรูปแบบลัทธิขงจ๊ือ และใช 

วัดเถรวาทในการประกอบพิธีแบบพระพุทธศาสนามหายาน (บัณฑิตนอย, 2564) 

นอกจากนั้นยังมีหลักฐานในการแฝงความเชื่อทางพระพุทธศาสนามหายานในบันทึกตาง ๆ โดยท่ี

ไมไดสูญหายแตอยางใด แมจะมีการนับถือพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทแลวก็ตาม เชน การยกยอง 

สมเด็จพระสังฆราชเปนพระพุทธเจาโดยการเรียกพระบัญชาจากสมเด็จพระสังฆราชวาเปนพุทธฎีกา เชน 

จารึกในวัดปาแดงไดมีการบันทึกไววา “สารนี้พระบรมครูติโลกดิลกติรนตสีลคนธวนวาสีธรรมกิตติสังฆราชมหา

สวามิเจา มีพุทธฎีกาดังนี ้.....” (เสถียร โพธินันทะ, 2543) นอกจากนั้นการยกยองพระมหากษัตริยเปน

พระพุทธเจาก็ถือเปนความเช่ือในทางพระพุทธศาสนามหายานเชนกัน ดังเชนการเฉลิมพระนามหรือตำแหนง

พระราชโอรสองคโตของพระมหากษัตริยในสมัยอยุธยาเปน “หนอพุทธางกูร” หรือบุตรของพระพุทธเจา และ

การใชคำราชาศัพทในบางครั้ง ใชคำวา “นฤพาน” แทนคำวา “สวรรคต” 

จากหลักฐานที่กลาวมาจึงทำใหเห็นวาพระพุทธศาสนามหายานนั้นมิไดรับความนิยมดังแตกอนมา  

เนื่องจากพระมหากษัตริยในสมัยดังกลาวมีความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท และนอกจากนั้น 

ยังไมไดมีการบันทึกถึงการประกอบพิธี และมิไดมีการกลาวถึงพระสงฆในแบบพระพุทธศาสนามหายานไว 

แตอยางใด แตทวาในการเสื่อมความนิยมนั้นไมไดถึงขั้นสูญหายไป เนื่องจากยังสามารถพบเห็นความเชื่อใน

รูปแบบพระพุทธศาสนามหายานท่ียังแฝงอยูในเอกสารตาง ๆ จึงสามารถกลาวไดวาพระพุทธศาสนามหายาน

ในสมัยดังกลาวยังคงอยูในลักษณะเลือนราง และในยุคสมัยถัดมาจึงไดมีหลักฐานเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา

เกิดข้ึน และเจริญรุงเรืองมาจนถึงปจจุบัน ดังจะไดกลาวไวในหัวขอมหายานท่ีกลับมา 

 

มหายานท่ีกลับมา 

ในยุคกรุงธนบุรีหรือรัชสมัยของสมเด็จพระเจาตากสินมหาราช ประเทศเวียดนามหรือญวนใน

ขณะนั้นไดเกิดกบฏขึ้น และกลุมกบฏสามารถเอาชนะเขายึดเมืองหลวงได สงผลใหมีพระบรมวงศานุวงศ 

จำนวนหนึ่งนำโดย “องเชียงซุน” ไดพาราษฎรบางสวนอพยพเขามาพึ่งพระบรมโพธิสมภารในกรุงธนบุรี 

สมเด็จพระเจาตากสินจึงไดพระราชทานบานเรือนนอกพระนครฝงตะวันออก บริเวณถนนพาหุรัดในปจจุบัน 

ใหอยูอาศัย (พลอยชมพู ยามะเพวัน, 2565) ซึ่งในการอพยพเขามาในครั้งนี้ไดนิมนตพระสงฆในนิกายมหายาน

เขามาดวย และไดสรางสถานที่ปฏิบัติสมณธรรมใหจำพรรษา 2 แหงดวยกัน คือ โหยค้ันอาม และกามโลอาม 

ภายหลังไดรับพระราชทานนามและตั้งเปนวัดขึ้น โดยโหยค้ันอามไดรับพระราชทานนามวา วัดมงคลสมาคม 

และไดทำผาติกรรมจากบานญวน ซึ่งเปนแนวท่ีจะตัดถนนพาหุรดัยายไปอยูท่ีริมถนนแปลงนาม ซอยแปลงนาม 

ในเยาวราช สวนกามโลอามไดรับพระราชทานนามวา วัดทิพยวารีวิหาร ตั้งอยูในตลาดบานหมอในปจจุบัน  

จึงนับเปนครั ้งแรกที่มีการบันทึกถึงการมีอยูของพระสงฆในพระพุทธศาสนามหายาน ซึ่งเปนพระสงฆจาก



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 167 

ประเทศเวียดนาม และหลังจากนั้นไดมกีารสรางสถานที่ปฏิบัติสมณธรรมของพระภิกษุมหายานเพิ่มขึ้นในยุค

ตอมา 

ยุคกรุงรัตนโกสินทร ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลก รัชกาลที ่ 1 ไดมี 

พระบรมวงศานุวงศของเวียดนามหรือญวนไดเสด็จล้ีภัยมาพึ่งพระบรมโพธิสมภารอีกพระองคหนึ่ง มีพระนาม

วา “องเชียงสือ” โดยรัชกาลที่ 1 ไดพระราชทานท่ีดินใหตั้งบานเรือนขึ้น และในการเสด็จลี้ภัยครั้งนั้นไดมี

พระภิกษุไดตามเสด็จเขามาดวย จึงไดสรางสถานปฏิบัติสมณธรรมสำหรับพระภิกษุดังกลาวขึ้นท่ีแขวงตลาด

นอย เขตสัมพันธวงศ กรุงเทพมหานคร ชื ่อ “คั้นเยิงอาม” (องสมุหณัฐกิจ เพื๊อกยือ และคณะ, 2565)          

ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว สมเด็จพระเจาลูกยาเธอเจาฟามงกุฎสมมุติเทวาวงษ  

พงษอิศรกษัตริย ขัตติยราชกุมาร (ภายหลังทรงพระบรมราชาภิเษกเปนพระบาทสมเด็จพระปรเมนทรมหา-

มงกุฎฯ พระจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 4 ในรัชกาลตอมา) ไดผนวชเปนพระภิกษุโดยมีพระนามฉายาวา  

วชิรญาณภิกขุ ทรงมีพระหฤทัยฝกใฝในการศึกษาพระพุทธศาสนาเปนอยางมาก ทรงนิมนตพระภิกษุในนิกาย

มหายานเขาไปเฝาเพื่อถวายวิสัชนาเรื่องวินัย พระภิกษุในครั้งนั้นนามวา “องเจินฮึง” และพระอนุจรจำนวน

หนึ่ง ไดเดินทางเขาเฝาเพื ่อถวายวิสัชนาจนเปนที่เจริญพระหฤทัย (พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระดำรง          

ราชานุภาพ, 2469)  

ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจ าอยู ห ัว รัชกาลที ่ 4 ไดเสด็จพระราชดำเน ินไป 

ทอดผาพระกฐิน ณ วัดมหาพฤฒาราม ในป พ.ศ.2408 (วัดมหาพฤฒาราม, 2511) ขณะเสด็จกลับผานทาง

ถนนเจริญกรุงทรงไดยินเสียงกลอง ระฆัง จากคั้นเยิงอาม พระองคจึงไดเสด็จทอดพระเนตรเห็นพระภิกษุ

มหายานคอยรอรับเสด็จอยู ทรงจำไดวาเปนองเจินฮึงผูเคยถวายวิสัชนาเรื่องวินัยพระสงฆมหายานเมื่อครั้งยัง

ทรงผนวชอยู จึงไดมีพระราชปฏิสันถาร และมีพระราชกระแสรับส่ังในการสรางวัดใหใหมโดยใหพระยาราชรอง

เมือง (เนียม) เปนผูดำเนินการท้ังซื้อท่ีเพิ่มและกอสรางจนแลวเสร็จในบางสวน และมีพระราชประสงคตองการ

สรางตอใหแลวเสร็จแตทวาพระองคไดเสด็จสวรรคตเสียกอนการกอสรางจึงไดยุติลง (วัดอุภัยราชบำรุง, 2543)  

ตอมาในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 5 มีพระราชหฤทัยในการ

บำรุงพระพุทธศาสนาในทุกนิกายดังพระบรมชนกนาถ ดังมีพระนิพนธของพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระดำรง

ราชานุภาพไวใน “พุทธเจดียสยาม” มีใจความวาพระพุทธศาสนามหายานในสยาม (ประเทศไทยในปจจบัุน) 

บางทีจะสูญหายไปต้ังแตสมัยสุโขทัย และไดรับพระบรมราชูปถัมภในสมัยรัชกาลท่ี 4 เนื่องจากมีชาวญวนท่ีนับ

ถือพระพุทธศาสนามหายานไดอพยพมาพึ่งพระบรมโพธิสมภารถึงหลายครั้ง ตั้งแตองเชียงซุนไดอพยพมาใน

สมัยกรุงธนบุรี องเชียงสือไดอพยพมาอีกครั ้งในรัชกาลที่ 1 และที่พระยาบดินทรเดชาไดกวาดตอนมาใน 

รัชกาลที่ 3 เมื่อครั้งอานามสยามยุทธอีกครั ้งหนึ่ง ไดมีพระสงฆในพระพุทธศาสนามหายานมาดวยทุกครั้ง      

แตไมไดรับการยกยองจากรัฐบาล จนในรัชกาลที่ 3 พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวรัชกาลที่ 4 ทรง

ผนวชอยูไดมีความคุนเคยกับพระสงฆในพระพุทธศาสนามหายานนามวา องเจินฮึง และไดมีการนิมนตพระสงฆ

ดังกลาวทำพิธีกงเตกหลวงอยูบอยครั้ง และทำนุบำรุงพระญวนตอมา จึงควรนับวาการบำรุงพระพุทธศาสนา

มหายานใหกลับมาในสยามในรัชกาลท่ี 4 (พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระดำรงราชานุภาพ, 2469)  



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 2 (July-December 2022) 168 

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 5 จึงมีพระราชกระแสรับสั่งให พระยาโชฎึก

ราชเศรษฐี (พุก) สรางวัดจนแลวเสร็จ ในป พ.ศ.2420 รัชกาลท่ี 5 ไดเสด็จไปในการฉลองวัด พระราชทานนาม

วัดวา วัดอุภัยราชบำรุง ซึ่งมีความหมายวา “วัดที่มีพระมหากษัตริยทั้งสองพระองคทรงอุปถัมภใหเจริญ”    

ทรงพระราชทานสมณศักด์ิแกองเจินฮึงในราชทินนามวา “พระครูคณานัมสมณาจารย” ซึ่งนับวา เปนการ

พระราชทานสมณศักดิ์แกพระสงฆมหายานเปนครั้งแรก ทรงสถาปนาคณะสงฆอนัมนิกายขึ้นเปนคณะสงฆ

มหายานคณะแรกในประเทศไทย และทรงปลูกตนพระศรีมหาโพธิ์ท่ีทรงเพาะจากเมล็ดที่ไดมาจากเมือง 

พุทธคยาไวหนาวัดอีกดวย (ราชกิจจานุเบกษา เลม 15, รศ.1239, หนา 8) ปจจุบันตนพระศรีมหาโพธิ์ดังกลาว

ไดเติบโต และแผกิ่งกานสาขาเปนรมเงาในวัดอุภัยราชบำรุงมาจนถึงปจจุบัน 

หลังจากนั ้นพระพุทธศาสนามหายานจึงไดรับความนิยม และเจริญรุ งเร ืองมาจนถึงปจจุบัน  

ดวยพระมหากรุณาธิคุณของพระมหากษัตริยไทยทุกพระองคแหงราชวงศจักรี ไดทรงพระราชทานแกคณะสงฆ

อนัมนิกายจนไดมีรูปแบบการปกครอง การยอมรับนับถือ และการรับรองจากคณะรัฐบาล ซึ่งหากมีการตรา

พระราชบัญญัติคณะสงฆครั ้งใดยอมมีการกลาวถึง “คณะสงฆอื่น” ซึ่งหมายถึง “บรรพชิตจีนนิกาย” และ 

“อนัมนิกาย” ทุกครั้ง (พระราชบัญญัติคณะสงฆ พ.ศ.2505 แกไขเพิ่มโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับท่ี 2) 

พ.ศ.2535) โดยการปกครองคณะสงฆนั้นไดมีการปกครองโดยขึ้นตรงกับพระบัญชาของสมเด็จพระสังฆราช 

และมีตำแหนงคณะปกครองดังนี้คือ เจาคณะใหญ รองเจาคณะใหญ ผูชวยเจาคณะใหญฝายขวา ผูชวยเจา

คณะใหญฝายซาย ปลัดขวา ปลัดซาย รองปลัดขวา รองปลัดซาย ผูชวยปลัดขวา ผูชวยปลัดซาย เจาอาวาส 

รองเจาอาวาส ผูชวยเจาอาวาส และนอกจากนั้นยังไดมีการพระราชทานสมณศักด์ิประจำตำแหนงตาง ๆ ต้ังแต

อดีต ซึ่งในครั้งแรกไดมีการพระราชทานในระดับพระครูสัญญาบัตร เรื่อยมาจนมีพระราชาคณะในจนปจจุบัน 

ซึ่งมีสมณศักด์ิสูงสุดถึงพระราชาคณะเทียบช้ันธรรมพิเศษดังมีรายละเอียดดังนี้ 

เจาคณะใหญอนัมนิกาย มีสมณศักด์ิ พระราชาคณะเทียบชั้นธรรมพิเศษ คือ พระมหาคณานัมธรรม

ปญญาธิวัตร พุทธบริษัทอนัมวิเนต นิเทศอนัมปริยัติโกศล วิมลธรรมานุศาสก มหาคณิสรบรมนริศรานุวัตร 

รองเจาคณะใหญอนัมนิกาย มีสมณศักดิ์ พระราชาคณะเทียบชั้นเทพ คือ พระคณานัมธรรมเมธา

จารย บริหารพุทธบริษัทอนัมวิเนต วิเทศธรรมประชา บรมนริศรานุวัตร 

ผูชวยเจาคณะใหญฝายขวา มีสมณศักดิ์ พระราชาคณะเทียบชั้นราช คือ พระคณานัมธรรมวิธานา

จารย ไพศาลทักษิณคณิสสร ศาสนภารธุราทร 

ผูชวยเจาคณะใหญฝายซาย มีสมณศักดิ์ พระราชาคณะเทียบชั้นราช คือ พระคณานัมธรรมวุฒา

จารย อนัมบริหารอุดรเขต นิเทศธรรมานุสิฐ 

ปลัดขวา มีสมณศักด์ิ พระราชาคณะเทียบช้ันสามัญ คือ พระสมณานัมธีราจารย 

ปลัดซาย มีสมณศักด์ิ พระราชาคณะเทียบช้ันสามัญ คือ พระบริหารอนัมพรต 

รองปลัดขวา มีสมณศักด์ิ พระครูสัญญาบัตร คือ องสภาณมธุรส 

รองปลัดซาย มีสมณศักด์ิ พระครูสัญญาบัตร คือ องสุตบทบวร 

ผูชวยปลัดขวา มีสมณศักด์ิ พระครูสัญญาบัตร คือ องสรพจนสุนทร 

ผูชวยปลัดซาย มีสมณศักด์ิ พระครูสัญญาบัตร คือ องพจนกรโกศล 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 169 

นอกจากนั้นยังมีสมณศักดิ์ พระครูสัญญาบัตร อีก 4 ตำแหนงคือ องอนนตสรภัญ องอนันตสรนาท 

องสรภาณอนัมพจน องสุตบทอนัมบริหาร (วัดอุภัยราชบำรุง, 2543) และยังมีพระคณานุกรมในพระราชาคณะ

ตาง ๆ อีก เหมือนกับพระราชาคณะเถรวาท อาทิ พระราชาคณะเทียบชั้นธรรมพิเศษ พระมหาคณานัมธรรม

ปญญาธิวัตร มีคณานุกรม 6 รูป คือ องปลัดธรรมปญญาธิวัตร องวินัยธร องธรรมธร องสังฆรักษ องสมุห อง

ใบฎีกา พระราชาคณะเทียบชั้นเทพ พระคณานัมธรรมเมธาจารย มีคณานุกรม 5 รูป คือ องปลัด องวินัยธร 

องสังฆรักษ องสมุห องใบฎีกา พระราชาคณะเทียบชั้นราช พระคณานัมธรรมวิธานาจารย และพระคณานัม

ธรรมวุฒาจารย แตละรูปมีคณานุกรม 4 รูป คือ องปลัด องสังฆรักษ องสมุห องใบฎกา พระราชาเทียบช้ัน

สามัญ พระสมณานัมธีราจารย และพระบริหารอนัมพรต แตละรูปมีคณานุกรม 3 รูป คือ องปลัด องสมุห อง

ใบฎกีา ดังมีผังการปกครองดังนี้ 

 
ภาพท่ี 1 ผังการปกครองในคณะสงฆอนัมนิกาย 

ดังท่ีกลาวมาขางตนจะเห็นถึงความเจริญรุงเรืองของพระพุทธศาสนานิกายมหายานสมเปนยุคสมัยท่ี

เรียกวามหายานที่กลับมา จากพระราชศรัทธาที่มีตอพระพุทธศาสนาของพระมหากษัตริยไทยในราชวงศจักรี 

ตอการเขามาของพระภิกษุในพระพุทธศาสนามหายานจากประเทศเวียดนาม ที่มีการประกอบศาสนกิจดวย

ความอุตสาหะ และความเชี่ยวชาญในการเผยแพรพระพุทธศาสนา ลวนเปนการฉลองพระราชศรัทธาแหง   

พระราชสมภารเจา จึงทำใหพระพุทธศาสนามหายานไดฟนคืนอีกครั้งในสุวรรณภูมิหรือประเทศไทย ดังความ



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 2 (July-December 2022) 170 

ตอนหนึ่งในคำกลอนสรรเสริญพระบารมีพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ภาคท่ี 2 (สมเด็จพระมหา

สมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ, 2467) วา 

๏ วัดวาทรงกอสราง  การบุญ 

จตุปจจัยเกื้อหนุน  ใชนอย 

ประกอบกิจการุญ  สมณะ พราหมณนา 

จนพระญวนเรียบรอย  ฉลาดแลวอุปถัมภ ฯ  

 

สรุป 

พระพุทธศาสนามหายานเปนพระพุทธศาสนาที่เกาแกคูกับแผนดินสุวรรณภูมิหรือประเทศไทยมา

อยางชานานนับตั้งแตพุทธศตวรรษที่ 12 เรื่อยมาจนถึงความเจริญรุงเรืองอยางขีดสุดในชวงพุทธศตวรรษท่ี 

15-18 อันเปนยุคสมัยท่ีราชอาณาจักรขอมเรืองอำนาจ ไดมีการสรางพุทธสถานตาง ๆ ไวมากมายและมีการ

กลาวถึงพระสงฆหรือพระภิกษุในทางพระพุทธศาสนาไวอยางชัดเจน เมื่อเขาสูสมัยราชอาณาจักรกรุงสุโขทัย 

และราชอาณาจักรอยุธยา พระพุทธศาสนามหายานจึงไดเสื่อมความนิยมลงจนเกือบเลือนหายไปจากหนา

ประวัติศาสตร แตทวาความเชื่อตาง ๆ ในรูปแบบของพระพุทธศาสนามหายานก็ยังไดรับการสืบทอด ตลอด

จนถึงมีการอพยพลี้ภัยเขามาของผูคนจากประเทศจีน ที่สวนใหญมีความเชื่อในรูปแบบของพระพุทธศาสนา

มหายานกับลัทธิขงจ๊ือจึงไดมีการประกอบพิธีกรรมตาง ๆ ข้ึน แตทวาไมพบการมีอยูของพระสงฆมหายานท่ีมี

หนาท่ีในการเผยแผพระพุทธศาสนา จึงกลาวไดวาในสมัยดังกลาวมีพระพุทธศาสนามหายานอยูบางแตมีอยูใน

รูปแบบที่เลือนราง และไดมีความนิยมขึ้นมาอีกครั ้งดวยพระมหากรุณาธิคุณของพระมหากษัตริยไทยใน

ราชวงศจักรี ซึ่งมีพระราชศรัทธาเปนองคศาสนูปถัมภกในการฟนฟูพระพุทธศาสนามหายานขึ้นมาอีกครั้งใน

คณะสงฆอนัมนิกาย ดังนั้นการกลาววาพระพุทธศาสนามหายานเปนนิกายใหมที่เผยแผเขามาในไทยไดเพยีง

รอยกวาปนั้นจึงเปนความเขาใจที่คลาดเคลื่อนไปจากความเปนจริง เนื่องจากมีปรากฏหลักฐานท่ีไดมีการ

คนพบอยูมากมาย ทั้งจารึก พุทธสถาน หลักความเชื ่อหรือหลักคำสอนที่แฝงอยู เปนตน ความรุงเรืองจึง

กลับมาอีกครั้งในสมัยปจจุบัน 

 

เอกสารอางอิง 

กรมศิลปากร. (ม.ป.ป.) .   อ ุทยานประว ัต ิศาสตร พนมร ุ  ง .   ส ืบค นเม ื ่อ 5 ธ ันวาคม 2565, จาก 

 http://virtualhistoricalpark.finearts.go.th/phanomrung/index.php/th/about-us.html.  

กระทรวงศึกษาธิการ. (ม.ป.ป.).  กฎกระทรวง ฉบับท่ี 4 พ.ศ. 2536.  ม.ป.ท.  

ชะเอม แกวคลาย และบุญเลิศ เสนานนท. (2538).  จารึกบานโคกสะแกราช,  ศิลปากร. 36(6), 109-122.  

ชะเอม แกวคลาย. (2529).  จารึกดานประคำ.  กรุงเทพฯ: หอสมุดแหงชาติ กรมศิลปากร. 

ธนภัทร  ล ิ ้มหัสน ัยก ุล. (29 กรกฎาคม 2564).  อโรคยาศาล.  ส ืบคนเม ื ่อ 5 ธ ันวาคม 2565, จาก   

 https://readthecloud.co/arokaya-sala/ 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565) 171 

บัณฑิตนอย. (19 กันยายน 2564).  พุทธศาสนามหายานในประเทศไทย.  สืบคนเมื่อ 5 ธันวาคม 2565, จาก 

 https://www.mcutoday.com/read-blog/29. 

พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระดำรงราชานุภาพ. (2469).  ตำนานพุทธเจดียสยาม.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพโสภณ

 พิพรรฒธนากร. 

พระมหาอานนท อานนฺโท. (2563).  เอกสารประกอบการสอน วิชาพระพุทธศาสนามหายาน. 

พระราชบัญญัติคณะสงฆ พ.ศ.2505 แกไขเพิ่มโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับที่ 2) พ.ศ.2535. (2535, 4 

 เมษายน).  ราชกิจจานุเษกษา.  เลมท่ี 109 ตอนท่ี 16, หนา 5-11. 

พลอยชมพู ยามะเพวัน. (2565).  อนัมนิกายในสยาม.  กรุงเทพฯ: อมรินทรพริ้นต้ิงแอนดพับลิชช่ิง. 

พิริยะ ไกรฤกษ. (2533).  ประวัติศาสตรศิลปะและโบราณคดีในประเทศไทย.  กรุงเทพฯ: อมรินทรการพิมพ. 

พิเศษ เจียจันทรพงษ, (2546).  การเมืองในประวัติศาสตรยุคสุโขทัย-อยุธยา พระมหาธรรมราชา กษัตราธิราช. 

 กรุงเทพฯ: มติชน. 

มูลนิธิฮั่วเค้ียวปอเต็กต๊ึง. (2565).  ปอเต็กต๊ึง 110 ปความดีท่ียั่งยืน.  นครปฐม: รุงศิลปการพิมพ. 

ยอช เซเดส. (2472).  ประชุมศิลาจารึกสยาม ภาคท่ี 2 จารึกกรุงทวารวดี เมืองละโว แลเมืองประเทศราชขน

 แกกรุงศรีวิชัย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพโสภณพิพรรฒธนากร. 

วัดมหาพฤฒาราม. (2511).  ประวัติวัดมหาพฤฒาราม.  กรุงเทพฯ: ประชุมชาง.  

วัดอุภัยราชบำรุง. (2543).  อุภัยฉลอง 2543.  กรุงเทพฯ: ประชาชน. 

วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี. (2 พฤษภาคม 2565).  พระปรางคสามยอด.  สืบคนเมื่อ 5 ธันวาคม 2565, จาก 

 https://th.wikipedia.org/wiki/พระปรางคสามยอด. 

ศิริพจน เหลามานะเจริญ. (2 สิงหาคม 2559).  ‘มนังคศิลาบาตร’ หรือจะไมใช ‘มโนศิลาอาสน’ ?.  สืบคนเมื่อ 

 5 ธันวาคม 2565, จาก https://www.matichonweekly.com/column/article_2003. 

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวร ิยาลงกรณ. (2467).  คำกลอนสรรเสร ิญพระบารมี 

 พระบาทสมเด็จ ฯ พระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ภาคท่ี 2.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพโสภณพิพรรฒธนากร. 

สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดนครราชสีมา. (19 ตุลาคม 2564).  ปราสาทหินพิมาย.  สืบคนเมื่อ 5 ธันวาคม 

 2565, จาก https://www.m-culture.go.th/nakhonratchasima/ewt_news.php?nid=21&

 filename=index. 

เสถียร โพธินันทะ. (2543).  พระพุทธศาสนาในราชอาณาจักรไทย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

องสมุหณัฐกิจ เพื๊อกยือ และคณะ. (2565).  อนุสรณพระมหาคณานัมธรรมปญญาธิวัตร (ถนอม เถ่ียนถึกมหา

 เถระ).  กรุงเทพฯ: โรงพิมพสำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ. 


