
แนวทางการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ 

Guidelines for the implementation of the principle of Analytic insight  

in the description of Dharma 

 
1ซาริสวิณี  รัตนบุรี และ 2ภูริทัต ศรีอราม  

1Sarrisvinee Rantanaburi and 2Phurithat Sri-aram 
1,2สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

1,2Buddhist Studies Mahamakut Buddhist University, Thailand 

Email: seeyanarak@gmail.com 
 

Received May 2, 2022; Revised May 30, 2022; Accepted June 25, 2022 

 

บทคัดยอ  

บทความวิชาการนี ้ มีว ัตถุประสงคเพื ่อศึกษาปฏิสัมภิทาในวิภัตติสูตร เพื ่อวิเคราะหการนำ         

หลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ โดยมีขอบเขตในการศึกษาดวยเอกสารปฐมภูมิจากพระไตรปฎกและ

ขอมูลทุติยภูมิจากเอกสารอื่น ๆ ผลการศึกษาพบวา  

1) วิภัตติสูตรวาดวยการจำแนกปฏิสัมภิทา กลาวถึงพระสารีบุตรทานอุปสมบทไดกึ่งเดือนไดทำให

แจงซึ่งปฏิสัมภิทา 4 มีความรูอันถึงความแตกฉานในอรรถซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและ    

การกำหนดประเภทแหงอรรถ ชื ่อวา อัตถปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความแตกฉานในธรรมซึ่งสามารถทำ     

การพิจารณาการใหแจมแจงและการกำหนดประเภทแหงธรรมได ชื ่อวา ธัมมปฏิสัมภิทา ความรูอันถึง     

ความแตกฉานในการกลาวนิรุตติ ซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและการกำหนดประเภทแหงนิรุตติ

ได ช่ือวา นิรุตติปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความแตกฉานในปฏิภาณ ซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจง

และการกำหนดประเภทแหงปฏิภาณ ช่ือวา ปฏิภาณปฏิสัมภิทา 

2) แนวทางการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ โดยพิจารณาความสัมพันธของ

ปฏิสัมภิทา 4 ไดดังนี้ (1) อัตถปฏิสัมภิทาญาณ = ความเขาใจผล ความหมายของธรรมะ (2) ธัมมปฏิสัมภิทา

ญาณ = ความเขาใจเหตุ หัวขอธรรมะ (3) นิรุตติปฏิสัมภิทาญาณ = เขาใจภาษา เพื่อถายทอดความเขาใจผล

และความเขาใจเหตุ (4) ปฏิภาณปฏิสัมภิทาญาณ = ความคลองแคลววองไว ใชความเขาใจภาษา เพื่อถายทอด

ความเขาใจผลและความเขาใจเหตุ สรุปเปนการฝกความชำนาญการใชวิธีการส่ือสารดวยภาษา ถายทอดความ

เขาใจผลและความเขาใจเหตุใหเขาใจถูกตองอยางชัดเจนแจมแจง 
 

คำสำคัญ: แนวทาง; ปฏิสัมภิทา; การอธิบายธรรมะ   

 

 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 27 

Abstract  

The objectives of this article were to study the reciprocity in the Wiphatti Sutta, to 

analyze the use of the principle of Analytic insight in the description of Dharma. The data were 

collected from the Tipitaka and the concerned documents.  

The findings are as follows. Firstly, The Wiphatti Sutta for the classification of analytic 

insight. Speaking of Phra Saribut, you have been ordained for half a month and made an 

announcement. The name of analytic insight of consequence. Knowledge of clarity in the 

dharma, which can be considered, enlightenment and determination of the category of 

dharma is called analytic insight of origin. Knowledge of eloquence in utterance, which is 

capable of determining clarification and determination of the genre of Niruti. It's called analytic 

insight of philology. The knowledge of the intelligence in which the intelligence can be made 

into consideration, clarification and determination of the genre of improvisation. It's called 

analytic insight of ready wit. In the commentary.  

 The second guidelines for the implementation of the principle of Analytic insight in 

the description of Dharma. By considering the relationship of the 4 analytic insight as follows: 

1) analytic insight of consequence = understanding of results, meaning of dharma 2) analytic 

insight of origin = understanding of reason, topic of Dharma 3) analytic insight of philology = 

understanding language to convey understanding of results and understanding Understand 

why 4) analytic insight of ready wit = Fluency. Use language understanding to convey an 

understanding of the results and an understanding of the cause. In summary, it is the practice 

of language communication skills. Convey an understanding of the result and an understanding 

of the cause to be understood correctly, clearly.  
 

Keywords: Guidelines; Analytic insight; The Description of Dharma 

 

บทนำ  

ความสามารถในการส่ือสารดวยทักษะความรูดานภาษา เพื่อแสดงความรูความเขาใจใหความหมาย

หรืออรรถอันเปนสวนแหงลักษณะของผลและหลักธรรมอันเปนสวนแหงลักษณะของเหตุ เปนสิ่งที่นาสนใจ

นำมาศึกษาเพื่อหาวิธีการสรางหรือพัฒนาความสามารถในการส่ือสารความเขาใจส่ิงท่ีเปนนามธรรมใหเห็นเปน

ร ูปธรรมไดช ัดเจน โดยเฉพาะในยุคปจจุบ ันสงเสร ิมทักษะแหงศตวรรษที ่  21 (21st century skills; 

transversal skills) ซึ ่งเปนสิ่งที ่จำเปนและสำคัญสำหรับนักศึกษาในยุคนี ้ประกอบดวย (1) ทักษะดาน        

การเรียนรู และนวัตกรรม (2) ทักษะสารสนเทศ สื่อและเทคโนโลยี (3) ทักษะชีวิตและอาชีพ (สำนักงาน

คณะกรรมการการอุดมศึกษา, 2551)   



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 1 (January-June 2022) 28 

สำหรับภิกษุผูเปนองคแหงธรรมกถึก ตองมีธรรมของนักเทศน 5 ขอ ปรากฏในพระไตรปฎกเลมท่ี 

22 อังคุตตรนิกาย ปญจกนิบาต ขอท่ี 159 หนาท่ี 205 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ 

  1. อนุปุพฺพิกถํ กลาวความไปตามลำดับ คือ แสดงหลักธรรมหรือเนื ้อหาวิชาตามลำดับ    

ความงายยากลุมลึก มีเหตุผลสัมพันธตอเนื่องกันไปโดยลำดับ  

         2. ปริยายทสฺสาวี ชี้แจงยกเหตุผลมาแสดงใหเขาใจ คือ ชี้แจงใหเขาใจชัดในแตละแงแตละ

ประเด็น โดยอธิบายขยายความ ยักเยื้องไปตาง ๆ ตามแนวเหตุผล  

        3. อนุทยตํ ปฏิจฺจ แสดงธรรมดวยอาศัยเมตตา คือ สอนเขาดวยจิตเมตตา มุงจะใหเปน

ประโยชนแกเขา  

         4. น อามิสนฺตโร ไมแสดงธรรมดวยเห็นแกอามิส คือ สอนเขามิใชเพราะมุงที่ตนจะไดลาภ 

หรือผลประโยชนตอบแทน  

         5. อตฺตานฺจ ปรฺจ อนุปหจฺจ แสดงธรรมไมกระทบตนและผูอื ่น คือ สอนตามหลักตาม

เนื้อหา มุงแสดงธรรม แสดงธรรมไมยกตน ไมเสียดสีขมข่ีผูอื่น 

คุณสมบัติของพระธรรมกถึกท่ีเปนผูเลิศในการแสดงธรรม คือ พระอรหันตปฏิสัมภิทาญาณ ซึ่งทาน

ไดปฏิสัมภิทาพรอมกับการบรรลุเปนพระอรหันต ตามท่ีพระสารีบุตรไดกลาวกับภิกษุถึงการบรรลุธรรมของ

ทานไวในวิภัตติสูตร ปรากฏในพระไตรปฎกเลมท่ี 21  อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต ขอท่ี 172 หนาท่ี 216  

(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) วา ...เราอุปสมบทไดกึ่งเดือนไดทำใหแจงซึ่ง อัตถปฏิสัมภิทา 

(ปญญาแตกฉานในอรรถ) โดยเหตุ โดยพยัญชนะ เราจะบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปดเผย จำแนก ทำใหงาย 

ซึ่งอัตถปฏิสัมภิทานั้นโดยวิธีตาง ๆ ผูมีความสงสัยหรือเคลือบแคลงพึงถาม เราพอใจท่ีจะตอบขอสงสัย…ทำให

แจงธัมมปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในธรรม)...ทำใหแจง นิรุตติปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในนิรุกติ)...ทำให

แจง ปฏิภาณปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในปฏิภาณ)... 

คัมภีรมิลินทปญหา (พระติปฎกจูฬาภยเถระ รจนา, 2559) มีเนื้อหาท่ีกลาวถึงการสนทนาถาม-ตอบ

ของพระเจามิลินทและพระนาคเสน มีคุณคาดานเนื้อหาสาระที่สอดคลองตามพระไตรปฎกและอรรถรสแหง

วรรณคดี เปนคัมภีรอธิบายหลักคำสอนที่แตงขึ้นกอนการแตกแยกนิกายเปนเถรวาทฝายใตและอาจาริยวาท

ฝายเหนือ แตคัมภีรมิลินทปญหาก็เปนที่ยอมรับของทั้งสองนิกาย มีลักษณะเดน คือ การอธิบายหลักธรรมคำ

สอนที่เปนนามธรรมใหเขาใจเปนรูปธรรมไดชัดเจน ดวยวิธีการยกตัวอยางแบบอุปมาอุปไมย เปนการใช

หลักการทางภาษาหรือนิรุตติศาสตรเพื่อการสื่อสารสภาวะนามธรรมอันเปนสิ่งที่สุขุมลุมลึกซึ้งเขาใจยากให

เขาใจงายชัดเจนถูกตองตามความหมายของหลักธรรม แสดงใหเห็นถึงศักยภาพของพระนาคเสนเถระวา เปน 

ผูมีปฏิสัมภิทา 4 อันเปนคุณลักษณะของพระอรหันตปฏิสัมภิทาญาณ 

ปฏิสัมภิทา 4 ปรากฏในพระไตรปฎกเลมท่ี 31 ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ขอท่ี 268 หนาท่ี 175 

(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เปนผูมีปญญาแตกฉานใน 4 อยาง คือ  

  1. อัตถปฏิสัมภิทา ปญญาแตกฉานในอรรถ, ปรีชาแจงในความหมาย, เห็นขอธรรม หรือ

ความยอ สามารถแยกแยะอธิบายขยายออกไปไดโดยพิสดาร เห็นเหตุอยางหนึ่ง สามารถแยกแยะอธิบายขยาย

ออกไปไดโดยพิสดาร เห็นเหตุอยางหนึ่ง สามารถคิดแยกแยะกระจายเช่ือมโยงตอออกไปไดจนลวงรูถึงผล  



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 29 

        2. ธัมมปฏิสัมภิทา ปญญาแตกฉานในธรรม, ปรีชาแจงในหลัก, เห็นอรรถาธิบายพิสดาร 

สามารถจับใจความมาต้ังเปนกระทูหรือหัวขอได เห็นผลอยางหนึ่ง สามารถสืบสาวกลับไปหาเหตุได  

        3. นิรุตติปฏิสัมภิทา ปญญาแตกฉานในนิรุกติ, ปรีชาแจงในภาษา, รูศัพท ถอยคำบัญญัติ 

และภาษาตาง ๆ เขาใจใชคำพูดช้ีแจงใหผูอื่นเขาใจและเห็นตามได  

        4. ปฏิภาณปฏิสัมภิทา ปญญาแตกฉานในปฏิภาณ, ปรีชาแจงในความคิดทันการ, มีไหวพริบ 

ซึมซาบในความรูท่ีมีอยู เอามาเช่ือมโยงเขาสรางความคิดและเหตุผลข้ึนใหม ใชประโยชนไดสบเหมาะ เขากับ

กรณีเขากับเหตุการณ  

ความสัมพันธของปฏิสัมภิทา 4 จัดอัตถปฏิสัมภิทาญาณ คือ ญาณแตกฉานในอรรถหรือสภาวะแหง

ผล และธัมมปฏิสัมภิทาญาณ คือ ญาณแตกฉานในธรรมหรือสภาวะแหงเหตุ เปนหลักตั้งตน และใชนิรุตติ

ปฏิสัมภิทาญาณ คือ ญาณแตกฉานในภาษาแหงอรรถและธรรม ถายทอดความหมายของอรรถและธรรมเพื่อ

สื่อสารใหผูอื่นเขาใจความหมายไดอยางถูกตอง โดยมีปฏิภาณปฏิสัมภิทาญาณ คือ ญาณแตกฉานในปฏิภาณ  

มีความคลองแคลววองไวในการใชปฏิสัมภิทาญาณทั้ง 3 ขอแรก สื่อสารอรรถ ธรรมตามหลักของภาษาให

เขาใจถูกตองอยางแจมแจง 

ตนแบบแหงการสรางความแตกฉานในวาทกรรมเชิงนิรุตติปฏิสัมภิทา มีปรากฏรูปแบบในคัมภีร      

ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ซึ่งเปนผลงานแนวอภิธรรมของทานพระสารีบุตร อัครสาวกเบื้องขวาของ

พระพุทธเจา ถือวา เปนปกรณทางกัมมัฏฐานเลมแรกของพระพุทธศาสนาที่นอกจากพระไตรปฎกอันเปน  

พระพุทธพจนโดยตรง ปรากฏในพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระสุตตันตปฎก  

ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดวยความหมาย คำวา

ปฏิสัมภิทามรรค คือ ธรรมที่เปนมรรค คือ เปนอุบายเครื ่องบรรลุปฏิสัมภิทาเหลานั้น อธิบายเพิ่มเติมวา     

พระธรรมเทศนาที่พระบรมศาสดาไดทรงแสดงไวโดยประเภทตาง ๆ จำแนกออกเปนหลายประเภทยอมยัง

ความแตกฉานในปฏิสัมภิทาญาณใหเกิดขึ ้น แกพระอริยบุคคลทั้งหลายผูสดับอยู และยอมเปนปจจัยตอ    

ความแตกฉานในปฏิสัมภิทาญาณสำหรับปุถุชนท้ังหลายตอไป ปรากฏในพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย, พระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

นิรุตติปฏิสัมภิทา เปนความรูที่สามารถกำหนดลักษณะเฉพาะและความหมายของโวหารแหงภาษา

ประเภทตาง ๆ ท่ีกลาวถึงอรรถ คือ ผลและธรรม คือ เหตุท้ังสองอยาง มารวบรวมกล่ันกรองดวยปฏิภาณ และ

อธิบายถายทอดส่ือสารตอบคำถามไดอยางถูกตอง ทำใหผูฟงเขาใจอยางถูกตองตามความเปนจริงของเรื่องนั้น  

ปรากฏในพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย 

ปฏิสัมภิทามรรค (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

นิรุตติปฏิสัมภิทา เปนภาคแสดงของปฏิสัมภิทาอีก 3 ขอขางตน มีความสำคัญตอพระภิกษุหรือ   

พุทธบริษัทผูมีความรูในพระพุทธศาสนาท่ีตองการเผยแผหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค ใหผูสนใจไดเขาใจ

ตามความเปนจริงอยางเหมาะสมกับอัธยาศัย ตามความสงสัยหรือตามความสนใจของตน ผูที ่สามารถนำ

หลักการของนิรุตติปฏิสัมภิทาซึ่งใชรวมกับกระบวนการแหงปฏิสัมภิทาอีก 3 ขอ มาใชใหสมบูรณได จะเปน    

ผูสามารถแสดงธรรม อธิบายขยายความหรือยอหลักธรรม ถายทอด โตตอบหรือตอบคำถามไดถูกตองตาม



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 1 (January-June 2022) 30 

หลักการทางพระพุทธศาสนา ผูที่มีความสามารถดังกลาวนี ้จะเปนกำลังสำคญัในการเผยแผพระพุทธศาสนา 

ทำใหสามารถรกัษาและสืบทอดพระพุทธศาสนาไดยาวนานสืบไปได 

จากขอมูลที่กลาวมาขางตน ทำใหสามารถศึกษาปฏิสัมภิทาในวิภัตติสูตร วิเคราะหการนำหลัก

ปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ และนำเสนอแนวทางและองคความรูเกี่ยวกับการนำหลักปฏิสัมภิทามาใช

ในการอธิบายธรรมะได 

 

วัตถุประสงค  

1. เพื่อศึกษาปฏิสัมภิทาในวิภัตติสูตร   

2. เพื่อวิเคราะหการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ 

โดยมีขอบเขตในการศึกษาดวยเอกสารปฐมภูมิจากพระไตรปฎกและขอมูลทุติยภูมิจากเอกสารอื่น ๆ 

 

เนื้อหา  

การเผยแผพระพุทธศาสนาในยุคแรกเริ่มตน เมื่อพระพุทธเจาทรงสงสาวกรุนแรกออกไป ประกาศ

ศาสนาทรงมีพระดำรัสวา “ภิกษุท้ังหลาย พวกเธอจงเท่ียวไป เพื่อประโยชนเกื้อกูลแกพหูชน เพื่อความสุขแก

พหูชน เพื่ออนุเคราะหโลก เพื่อประโยชนเกื้อกูล เพื่อความสุขแกเทวดาและมนุษยทั ้งหลาย ภิกษุทั้งหลาย  

พวกเธอจงแสดงธรรม อันงามในเบ้ืองตน งามในทามกลาง งามในท่ีสุด จงประกาศพรหมจรรย พรอมท้ังอรรถ

และพยัญชนะอันบริสุทธิ์บริบูรณโดยส้ินเชิง” ปรากฏในพระไตรปฎกเลมท่ี 10  ทีฆนิกาย มหาวรรค ขอท่ี 51 

หนาท่ี 53 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

การเผยแผพระพุทธศาสนาในยุคแรกเริ ่มตนดวยภิกษุที ่เปนพระอรหันตเพียง 60 รูป ตอมา         

เมื่อจำนวนภิกษุมีจำนวนมากขึ้น พระพุทธศาสนาเจริญรุงเรือง จนกระทั่งพระสัมมาสัมพุทธเจากอนจะเสด็จ

ดับขันธปรินิพพานไดแสดงธรรมแกภิกษุท้ังหลายวา “ธรรมและวินัยอันใดเราแสดงแลว บัญญัติแลวแกพวกเธอ 

ธรรมและวินัยอันนั้น จักเปนศาสดาของพวกเธอโดยกาลลวงไปแหงเรา” ปรากฏในพระไตรปฎกเลมที่ 10     

ทีฆนิกาย มหาวรรค ขอที่ 216 หนาที่ 143 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ภายหลังพุทธปรินิพพาน

คณะสงฆบริหารดวยธรรมวินัย 

คุณสมบัติของภิกษุผูเผยแผ เรียกวา องคแหงธรรมกถึก 5 ปรากฏในพระไตรปฎกเลมท่ี 22 อังคุตตร

นิกาย ปญจกนิบาต ขอท่ี 159 หนาท่ี 205 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ  

  1. แสดงธรรมไปตามลำดับไมตัดลัดใหสับสน หรือขาดความ 

         2. ช้ีแจงยกเหตุผลมาแสดงใหผูฟงเขาใจ 

         3. สอนเขาดวยเมตตา ต้ังจิตปรารถนาใหเปนประโยชนแกผูอื่น 

         4. ไมแสดงธรรมเพราะเห็นแกลาภ 

5. ไมแสดงธรรมกระทบตนและผูอื่น คือ ไมยกตน ไมเสียดสีขมข่ีผูอื่น 

พระพุทธองคทรงตรัสลักษณะของภิกษุผู เปนพหูสูตผู ทรงธรรมไววา “ภิกษุ เราแสดงธรรมเปน     

อันมาก คือ สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละ ถาแมภิกษุ      



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 31 

รูอรรถ  รูธรรมแหงคาถา 4 บาทแลว ปฏิบัติธรรมสมควรแกธรรม ควรเรียกวา เปนพหูสูต เปนผูทรงธรรม” 

ปรากฏในพระไตรปฎกเลมที่ 21  อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต ขอที่ 186 หนาที่ 267 (มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, 2539) ภิกษุรูอรรถรูธรรมตามความหมายในคาถานี้ เปนโยนิโสมนสิการหรือวิธีคิดแบบอรรถธรรม

สัมพันธหรือคิดตามหลักการและความมุงหมาย คือ พิจารณาใหเขาใจความสัมพันธระหวาง ธรรมกับอรรถหรือ

หลักการกับความมุงหมาย โดยทำความเขาใจในหลักการของหลักธรรมวา มีจุดประสงคหรือมีความมุงหมายใน

ประเด็นใด  เมื่อคิดพิจารณาและนำไปใช จึงควรคิดใหถูกตามจุดประสงคเพื่อนำไปใชใหถูกตอง 

พุทธธรรม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561) กลาวถึงวิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ  

หรือคิดตามหลักการและความมุงหมาย คือ พิจารณาใหเขาใจความสัมพันธระหวางธรรมกับอรรถ หรือ

หลักการกับความหมาย เปนความคิดท่ีมีความสำคัญมาก ในเมื่อจะลงมือปฏิบัติธรรม หรือทำการตามหลักการ

อยางใดอยางหนึ่ง เพื่อใหไดผลตรงตามความมุงหมาย วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธนี้ สอดคลองกับคัมภีร

ปฏิสัมภิทามรรค ซึ ่งเปนผลงานแนวอภิธรรมของพระสารีบุตรเถระ อัครสาวกฝายขวาของพระสัมมา      

สัมพุทธเจา เนื้อหากลาวถึงวิธีการใหบรรลุถึงปฏิสัมภิทา 4  ซึ่งจะเกิดมีเฉพาะพระอริยบุคคลระดับพระอรหันต

เทานั้น และเกิดพรอมกับการไดบรรลุอรหัตผล ความสัมพันธของปฏิสัมภิทา 4 จัดอัตถปฏิสัมภิทาญาณ คือ 

ญาณแตกฉานในอรรถหรือสภาวะแหงผล และธัมมปฏิสัมภิทาญาณ คือ ญาณแตกฉานในธรรมหรือสภาวะแหง

เหตุ  เปนหลักตั้งตน และใชนิรุตติปฏิสัมภิทาญาณ คือ ญาณแตกฉานในภาษาแหงอรรถและธรรม ถายทอด

ความหมายของอรรถและธรรมเพื่อสื่อสารใหผูอื่นเขาใจความหมายไดอยางถูกตอง โดยมีปฏิภาณปฏิสัมภิทา

ญาณ คือ ญาณแตกฉานในปฏิภาณ มีความคลองแคลววองไวในการใชปฏิสัมภิทาญาณทั้ง 3 ขอแรก สื่อสาร

อรรถ ธรรมตามหลักของภาษาใหเขาใจถูกตองอยางแจมแจง   

1. ปฏิสัมภิทาในวิภัตติสูตร 

วิภัตติสูตร วาดวยการจำแนกปฏิสัมภิทา เนื้อหากลาวถึงพระสารีบุตรเรียกภิกษุท้ังหลายมากลาววา   

เราอุปสมบทไดกึ่งเดือนไดทำใหแจงซึ ่ง อัตถปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในอรรถ) โดยเหตุ โดย

พยัญชนะ เราจะบอก หมายถึง กลาวคำเริ ่มตน แสดงคำเริ ่มตน ปรากฏในอรรถกถาอังคุตตรนิกาย               

จตุกกนิบาต เลมท่ี 2 ขอท่ี 172 หนาท่ี 395 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2525)  

แสดง หมายถึง การใหอุทเทส คำเริ่มตน จบลง  

บัญญัติ หมายถึง การประกาศใหรูถึงเนื้อความตามท่ีต้ังอุทเทสไวโดยประการตาง ๆ ตามท่ียกแสดง

ไว ปรากฏในฎีกาอังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต เลมที่ 2 ขอที่ 172 หนาที่ 434 (มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย, 

2525)  

กำหนด หมายถึง การใหเนื้อความนั้นดำเนินไปโดยประการตาง ๆ  

เปดเผย หมายถึง การช้ีแจงแสดงเนื้อความตามท่ีต้ังอุทเทสไว โดยการวกกลับมาอธิบายซ้ำอีก  

จำแนก หมายถึง การจำแนกประเด็นท่ีเปดแลว ปรากฏในฎีกาอังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต เลมท่ี 2 

ขอท่ี 172 หนาท่ี 435 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2525) 

 ทำใหงาย หมายถึง การแสดงประเด็นท่ีจำแนกไวใหชัดเจนดวยการช้ีเหตุและยกอุทาหรณตาง ๆ มา

ประกอบ ปรากฏในอรรถกถาอังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต เลมที่ 2 ขอที่ 172 หนาที่ 395-396 (มหาจุฬาลง



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 1 (January-June 2022) 32 

กรณราชวิทยาลัย, 2525) ซึ่งอัตถปฏิสัมภิทานั้นโดยวิธีตาง ๆ ผูมีความสงสัยหรือเคลือบแคลงพึงถาม เราพอใจ

ท่ีจะตอบขอสงสัย 

 เราอุปสมบทไดกึ ่งเดือนไดทำใหแจง ธัมมปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในธรรม) โดยเหตุ โดย

พยัญชนะ เราจะบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปดเผย จำแนก ทำใหงายซึ่งธัมมปฏิสัมภิทานั้นโดยวิธีตาง ๆ     

ผูมีความสงสัยหรือเคลือบแคลงพึงถาม เราพอใจท่ีจะตอบขอสงสัย พระศาสดาของเราท้ังหลาย ผูทรงฉลาดดี

ในธรรมท้ังหลาย ประทับอยูตอหนาเราท้ังหลายแลว 

เราอุปสมบทไดกึ ่งเดือนไดทำใหแจงนิรุตติปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในนิรุกติ) โดยเหตุ โดย

พยัญชนะ เราจะบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปดเผย จำแนก ทำใหงายซึ่งนิรุตติปฏิสัมภิทานั้นโดยวิธีตาง ๆ   

ผูมีความสงสัยหรือเคลือบแคลงพึงถามเราพอใจที่จะตอบขอสงสัย พระศาสดาของเราทั้งหลายผูทรงฉลาดดี  

ในธรรมท้ังหลายประทับอยูตอหนาเราท้ังหลายแลว 

เราอุปสมบทไดกึ่งเดือนไดทำใหแจงปฏิภาณปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในปฏิภาณ) โดยเหตุ โดย

พยัญชนะ เราจะบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปดเผย จำแนก ทำใหงายซึ่งปฏิภาณปฏิสัมภิทานั้นโดยวิธีตาง ๆ 

ผูมีความสงสัยหรือเคลือบแคลงพึงถาม เราพอใจที่จะตอบขอสงสัย พระศาสดาของเราทั้งหลายผูทรงฉลาดดี 

ในธรรมท้ังหลายประทับอยูตอหนาเราท้ังหลายแลว 

 อรรถกถาวิภัตติสูตร ปรากฏในอรรถกถาอังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต เลมท่ี 2 ขอท่ี 172 หนาท่ี 395 

(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2525) อธิบายขยายความในบางประเด็น คือ บทวา อตฺถปฏิสมฺภิทา ไดแก 

ญาณอันถึงความแตกฉานในอรรถท้ังหลาย 5 อรรถ คือ ประโยชน 5 ประการ ในท่ีนี้ โดยยอ หมายถึงเหตุผลท่ี

พึงถึงพึงบรรลุ โดยประเภท หมายถึง สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่เกิดขึ้นแตปจจัย นิพพาน เนื้อความที่ตรัสไว วิบาก (ผล) 

และกิริยา  

บทวา อุตฺตานีกโรมิ คือ บอกทำขอที่ลึกซึ้งใหตื้น หมายถึง การแสดงประเด็นที่จำแนกไวใหชัดเจน

ดวยการช้ีเหตุและยกอุทาหรณตาง ๆ มาประกอบ 

และในปฏิสัมภิทาเหลานี้ ปฏิสัมภิทา 3 เปนโลกิยะ อัตถปฏิสัมภิทาเปนท้ังโลกิยะและโลกุตระ ดวย

ประการฉะนี ้

 คัมภีรสัทธัมมปกาสินี อรรถกถาปฏิสัมภิทามรรค อธิบายปฏิสัมภิทาไววา (พระมหานามเถระ รจนา, 

2559) คำวา ปฏิสัมภิทา (ปฏิสมฺภิทา) คือ ปญญาอันแตกฉาน อธิบายวา ปฏิสัมภิทา 4 ประการเหลานี้ หาใช

เปนความแตกฉานแหงอะไร ๆ อื่นไม เปนความแตกฉานแหงญาณเทานั้น เพราะพระผูมีพระภาคตรัสไดไววา 

“ความรูในอรรถชื่อวา อัตถปฏิสัมภิทา ความรูในธรรมชื่อวา ธัมมปฏิสัมภิทา ความรูในการกลาวธรรมนิรุตติ

นั้นชื่อวา นิรุตติปฏิสัมภิทา ความรูในญาณทั้งหลายชื่อวา ปฏิภาณปฏิสัมภิทา” ปรากฏในพระไตรปฎกเลมท่ี 

35 อภิธรรม วิภังคปกรณ ขอที ่ 718 หนาที ่ 459 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เพราะเหตุนั้น       

ความแตกฉานแหงญาณท้ัง 4 ประการ จึงช่ือวาปฏิสัมภิทา 4 ประการ  

  ความรูอันถึงความแตกฉานในอรรถซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและการ

กำหนดประเภทแหงอรรถ ช่ือวา อัตถปฏิสัมภิทา  



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 33 

 ความรู อ ันถึงความแตกฉานในธรรมซึ ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและ           

การกำหนดประเภทแหงธรรมได ช่ือวา ธัมมปฏิสัมภิทา  

 ความรูอันถึงความแตกฉานในการกลาวนิรุตติซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและ

การกำหนดประเภทแหงนิรุตติได ช่ือวา นิรุตติปฏิสัมภิทา  

 ความรูอันถึงความแตกฉานในปฏิภาณซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและการ

กำหนดประเภทแหงปฏิภาณ ช่ือวา ปฏิภาณปฏิสัมภิทา 

คำวา อรรถ (อตฺโถ) โดยสังเขป ไดแก ผลแหงเหตุ จริงอยู ผลแหงเหตุนั้น เพราะอันบุคคลยอมเกิด 

คือ ยอมบรรลุถึง ตามครรลองแหงเหตุ เพราะเหตุนั้น ทานจึงเรียกวา อรรถ แตโดยประเภทไดแกธรรม 5 

ประการเหลานี้ คือ (1) ธรรมชาติที่เกิดขึ ้นเพราะปจจัยอยางใดอยางหนึ่ง (2) นิพพาน (3) ความหมายแหง

ภาษิต (4) วิบาก (5) กิริยา  พึงทราบวา ชื ่อวา อรรถ ญาณอันถึงความแตกฉานในอรรถนั้นของบุคคล            

ผูพิจารณาอยูซึ่งอรรถนั้น ช่ือวา อัตถปฏิสัมภทา 

คำวา ธรรม (ธมฺโม) โดยสังเขป ไดแก ปจจัย จริงอยู เพราะปจจัยนั้นยอมจัดแจงซึ่งสิ่งนั้น ๆ คือ     

ใหสิ่งนั้น ๆ เปนไปและใหสำเร็จ เหตุนั้น ทานจึงเรียกวา ธรรม แตโดยประเภทไดแกธรรม 5 ประการเหลานี้ 

คือ (1) เหตุที ่ใหเกิดผลอยางใดอยางหนึ่ง (2) อริยมรรค (3) ภาษิต (4) กุศล (5) อกุศล พึงทราบวา ชื ่อวา      

ธรรม ญาณท่ีถึงความแตกฉานในธรรมนั้นของบุคคลผูพิจารณาอยูซึ่งธรรมนั้น ช่ือวา ธัมมปฏิสัมภิทา 

คำวา ความรูในการกลาวธรรมนิรุตตินั้น (ตตฺร ธมฺมนิรุตฺตาภิลาเป ญาณํ) ความวา ความรูแตกฉาน

ในคำพูด คำกลาว คำท่ีเปลงถึงสภาวนิรุตติอันเปนโวหารท่ีไมผิดเพี้ยน ท้ังในอรรถและในธรรมนั้น ในคำพูดอัน

เปนสภาวนิรุตติของพระอริยบุคคลผูทำสภาวนิรุตติศัพทท่ีเขาพูดแลว กลาวแลว เปลงออกแลว ใหเปนอารมณ

แลวพิจารณาอยู ในมาคธีมูลภาษาของสัตวท้ังหลายอันเปนสภาวนิรุตติ เพราะสภาวนิรุตตินั้นบัณฑิตรับรองวา 

เปนธรรมนิรุตติอยางนี้วา นี้เปนสภาวนิรุตติ นี้มิใชสภาวนิรุตติ ช่ือวา นิรุตติปฏิสัมภิทา 

คำวา ความรูในญาณท้ังหลาย (ญาเณสุ ญาณํ) ความวา ปญญาอันถึงความแตกฉานในญาณนั้นของ

พระอริยสาวกผูพิจารณา ทำญาณอันเปนไปในปฏิสัมภิทาทุกประเภทใหเปนอารมณก็ดี ญาณ คือ ความรูโดย

พิสดารในญาณทั้ง 3 ประการเหลานั้นตามที่กลาวแลว ดวยอำนาจอารมณและกิจเปนตนก็ดี ชื่อวา ปฏิภาณ

ปฏิสัมภิทา 

ปฏิสัมภิทาท้ัง 4 ยอมถึงความแตกฉานในฐานะ 2 ประการ ยอมผองใสดวยเหตุ 5 ประการ ยอมถึง

ความแตกฉานในฐานะ 2 ประการ คือ ในเสกขภูมิและอเสกขภูมิ ในภูมิท้ัง 2 นั้น ปฏิสัมภิทาของพระมหาเถระ 

80 องค ซ ึ ่ งม ีนามอย างน ี ้  ค ือ พระสาร ีบ ุตรเถระ พระมหาโมคคัลลานเถระ พระมหากัสสปเถระ                    

พระมหากัจจายนเถระ พระมหาโกฏฐิกเถระ เปนตน ถึงความแตกฉานในอเสกขภูมิ  

 ปฏิสัมภิทาของพระอริยบุคคลผูมีนามอยางนี้ คือ พระอานนทเถระ จิตตคหบดี ธัมมิกอุบาสก       

อุบาลีคหบดี ขุชชุตตราอุบาสิกา เปนตน ถึงความแตกฉานในเสกขภูมิ  

ปฏิสัมภิทายอมผองใสดวยเหตุ 5 ประการ คือ (1) ดวยอธิคม (การบรรลุ) (2) ดวยปริยัติ (การเลา

เรียน) (3) ดวยสวนะ (การฟง) (4) ดวยปริปุจฉา (การไตถาม) (5) ดวยปุพพโยคะ (การประกอบความเพียร

บรรลุ) 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 1 (January-June 2022) 34 

การบรรลุอรหัตตผลช่ือวา อธิคม เพราะปฏิสัมภิทาของผูบรรลุอรหัตตผลยอมผองใส พระพุทธพจน 

ชื ่อวา ปริยัติ เพราะปฏิสัมภิทาของผูเรียนพระพุทธพจนนั ้นยอมผองใส การฟงพระสัทธรรมชื่อวาสวนะ    

เพราะปฏิสัมภิทาของผูสนใจฟงธรรมโดยเคารพยอมผองใส กถาเปนเครื่องวินิจฉัยบทอันเงื่อนงำและอรรถบท 

ในพระบาลีและอรรถกถา เปนตน ชื่อวา ปริปุจฉา เพราะปฏิสัมภิทาของผูที่สอบสวนอรรถในพระพุทธพจน

ทั้งหลาย มีพระบาลีที่ตนไดเลาเรียนมาแลว เปนตน ยอมผองใส การบำเพ็ญวิปสสนาเนือง ๆ ที่ตนเคยเปน  

พระโยคาวจรในศาสนาของพระพุทธเจาในปางกอน บรรลุแลวดวยการเดินไปและเดินกลับ จนถึงใกลอนุโลม

ญาณและโคตรภู-ญาณ ช่ือวา ปุพพโยคะ เพราะปฏิสัมภิทาของผูที่เคยเปนพระโยคาวจรมากอนยอมผองใส 

และเหตุ 3 ประการใน 5 ประการที่กลาวแลวเปนปจจัยที่มีกำลัง เปนเหตุที่มีกำลังแหงความแตกฉาน คือ     

(1) การเรียนปริยัติ  (2) การสดับฟง (3) การสอบถาม 

สรุปไดวา วิภัตติสูตรวา ดวยการจำแนกปฏิสัมภิทา กลาวถึงพระสารีบุตร ทานอุปสมบทไดกึ่งเดือน

ไดทำใหแจงซึ่งปฏิสัมภิทา 4 มีความรูอันถึงความแตกฉานในอรรถซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจง

และการกำหนดประเภทแหงอรรถ ชื่อวา อัตถปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความแตกฉานในธรรมซึ่งสามารถทำ

การพิจารณาการใหแจมแจงและการกำหนดประเภทแหงธรรมได ชื่อวา ธัมมปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความ

แตกฉานในการกลาวนิรุตติซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและการกำหนดประเภทแหงนิรุตติได  

ช่ือวา นิรุตติปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความแตกฉานในปฏิภาณซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและ

การกำหนดประเภทแหงปฏิภาณ ช่ือวา ปฏิภาณปฏิสัมภิทา, ในอรรถกถาวิภัตติสูตรปฏิสัมภิทา 3 เปนโลกิยะ 

อัตถ-ปฏิสัมภิทาเปนท้ังโลกิยะและโลกุตระ และคัมภีรสัทธัมมปกาสินี อรรถกถาปฏิสัมภิทามรรคกลาวถึงปจจัย

ที่เปนเหตุมีกำลังแหงความแตกฉาน คือ การเรียนปริยัติ การสดับฟงและการสอบถาม ทำใหเขาใจไดวา 

ปฏิสัมภิทามีสวนแหงโลกียะที ่สามารถนำมาเปนแนวทางในการพัฒนาฝกฝนศาสนทายาทใหมีทักษะ          

การอธิบายธรรมะและเปนกำลังในการเผยแผพระพุทธศาสนาตอไปได 

 

2. การนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ   

แนวทางการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ มีปรากฏอยูในคัมภีรมิลินทปญหา          

มีลักษณะเดน คือ การอธิบายหลักธรรมคำสอนที่เปนนามธรรมใหเขาใจเปนรูปธรรมไดชัดเจน ดวยวิธีการ

ยกตัวอยางแบบอุปมาอุปไมย เปนการใชหลักการทางภาษาหรือนิรุตติศาสตรเพื่อการส่ือสารสภาวะนามธรรม

อันเปนสิ่งที่สขุมลุมลึกซึ่งเขาใจยากใหเขาใจงายชัดเจนถูกตองตามความหมายของหลักธรรม แสดงใหเห็นถึง

ศักยภาพของพระนาคเสนเถระวาเปนผูมีปฏิสัมภิทา 4   

การอุปมาในมิลินทปญหา (พระมหาวิสิษฐ ปฺญาวฑฺฒโน (กฤษวี), 2545) ลักษณะขอความท่ียกมา

เปรียบ มักใชเขาคูกับอุปไมยในประโยค เชน เรื่องนี้มีอุปมาฉันใด อุปไมยก็ฉันนั้น ซึ่งในการพูดหรือการเขยีน 

เมื่อผูพูดหรือผูเขียนตองการจะใหผูฟง หรือผูอานเกิดความเขาใจความหมายตามที่ผูพูด หรือผูเขียนตองการ

แลว ยังสรางความสละสลวยใหแกประโยคนั้น ๆ ดวย และทำใหผูอานหรือผูฟงเกิดความประทับใจในอุปมาท่ี

ยกขึ้นมาเปรียบเทียบเพื่อใหเนื้อความชัดเจนขึ้น โดยนำสิ่งที่เปนรูปธรรมมาเปรียบเทียบกับนามธรรม การใช



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 35 

อุปมาถูกตอง ถือวาเปนสำนวนทางภาษาท่ีทำใหประโยคหรือคำพูดเกิดความไพเราะทางดานภาษาและชัดเจน

ยิ่งข้ึน  

ดานศิลปะการใชภาษาในวรรณกรรมเรื่องมิลินทปญหา (พระมหาลิขิต คำหงษา, 2545)  มีสัมผัสผูก

รอยกันอยางมีจังหวะเหมือนรอยแกว แตไมมีการบังคับรูปแบบฉันทลักษณ อลังการทางเสียง พบวา มีการเลน

เสียงสัมผัสท้ังสัมผัสสระและสัมผัสพยัญชนะและอลังการทางความหมาย มีการอธิบายหลักธรรมใหผูอานเขาใจ

งายดวยกลวิธีที่เรียกวา อุปมาอุปไมย มีการใชบรรยายโวหารที่เกี่ยวกับวัตถุนิทานและธรรมะ ใชพรรณนา

โวหารพรรณนาถึงสภาพของบุคคลและธรรมชาติ ใชเทศนาโวหารแบบการจำกัดความอธิบายความ            

การอธิบายคุณและโทษ และการแนะนำสั ่งสอน ใชอุปมาโวหารแบบอุปมาที ่มีตัวตั ้งตัวเดียว แมมีตัว

เปรียบเทียบหลายตัว และอุปมาโวหารที่กลาวเปรียบเทียบหลักธรรมกับรูปธรรม สาธกโวหารมีการยกนิทาน

ประกอบเรื่อง และการแนะนำตักเตือนดานระดับของภาษา มีการใชภาษาทั้งระดับรูปธรรม นามธรรม และ

อภิธรรม ใชถอยคำภาษาสื่อความหมายถึงหลักธรรม และใชสิ่งที่เปนรูปธรรมกลาวแทนหลักธรรมที่ละเอียด

สุขุมลึกซึ้ง 

 รูปแบบของการสื่อภาษาในคัมภีรมิลินทปญหาเปนรูปแบบปุจฉา-วิสัชนา (ธีรภัทร มะกา, 2553) 

ลักษณะการโตตอบของพระเจามิลินทกับพระนาคเสนเปนช้ันเชิงของนักปราชญ มีการอธิบายแยกเปนประเด็น

ใหเห็นใจความสำคัญ ทั้งในรูปแบบบรรยายโวหาร พรรณนาโวหาร เทศนาโวหาร และอุปมาโวหารกับสาธก

โวหารเปนหลักในการสื่อภาษาที่มีลักษณะของการยกเอาตัวอยางหรือเรื่องราวตาง ๆ เพื่อใชเปนสิ่งประกอบ  

ชี้ใหเห็นถึงความโดดเดนของรูปแบบการใชภาษาในวรรณกรรมพุทธศาสนา ซึ่งมีรูปแบบการประพันธโดยใช

ภาษาเปนปจจุบัน มีกลวิธีนำเสนอดานภาษา โดยใชหลักวิภาษวิธีอธิบายขยายความใหเขาใจชัดแจงมากยิ่งข้ึน 

ทำใหผูศึกษาวรรณกรรมพุทธศาสนาเขาใจตอหลักธรรมและภาษาในระดับท่ีลึกซึ้งตามลำดับ 

 ดานการตอบปญหาธรรมะในพระพุทธศาสนาเถรวาท ประพันธ ศุภษร (2550) ไดศึกษาเรื ่อง 

“การศึกษาวิเคราะหพัฒนาการแหงการตอบปญหาเรื่องกรรมกับอนัตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ไดพบ

องคความรูใหมอีกหลายอยาง คือ (1) ความสัมพันธ ความสอดคลองในการตอบปญหาเรื่องกรรมกับอนัตตาท้ัง 

3 สมัย คือ สมัยพุทธกาล สมัยหลังพุทธกาล คือ ยุคอรรถกถา และสมัยฎีกา โดยท้ัง 3 สมัยใชขันธ 5 เปนหลัก

สำหรับตอบปญหา จำแนกตามหลักไตรลักษณและปฏิจจสมุปบาท โยงเขาหาวิสุทธิ 7 เสมอ (2) สมัยพุทธกาล

ถือวา เปนยุคบุกเบิกและปกหลักสรางฐานพระพุทธศาสนาใหมีความมั่นคง ปญหาในชวงนี้เปนการถามดวย

ความไมเขาใจ สงสัยหลักกรรมกับอนัตตา และเปนการตอบเพื่อใหเขาใจใหหายสงสัยหลักกรรมกับอนัตตา 

และเปนการตอบเพื่อใหเขาใจหายสงสัยหลักกรรมกับอนัตตาแนวการตอบที่มีอิทธิพลตอยุคหลังพุทธกาล

นอกจากแนวของพระพุทธเจาแลว มีวิธีการอธิบายธรรมของพระสารีบุตร ที่ในปฏิสัมภิทามรรคมหานิทเทส

และจูฬนิทเทส และพระสูตรอื่น ๆ สวนยุคอรรถกถาเปนยุคท่ีพระพุทธศาสนามีการเคล่ือนไหวและปรับตัวตอ

บริบทสังคมมากตั้งแตตติยสังคายนาจนถึงพุทธศตวรรษที่ 10 (พ.ศ. 300-900) โดยยุคนี้มีความพยายามตอบ

ปญหาเรื ่องอัตตา อนัตตามากที่สุด จนเปนสาเหตุอยางหนึ่งของการแตกแนวคิดและนิกายถึง 18 นิกาย      

พระอรรถกถาจารยผู โดดเดนในยุคมี พระโมคคัลลีบุตร โดดเดนดานตรรกนัย พระนาคเสนโดดเดนดาน      

ธัมมสันตติ และพระพุทธโฆษาจารยโดดเดนดานปฏิจจสมุปบาทแบบภวจักร สวนสมัยฎีกามีการพัฒนาทาง



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 1 (January-June 2022) 36 

ภาษาศาสตรโดยขยายความขันธ 5 ออกอยางละเอียดทำใหเกิดมรดกธรรม คือ คัมภีรฎีกา อนุฎีกา และ

ไวยากรณตาง ๆ ทางสายพระอภิธรรมมากมาย 

1. วิธีการตอบ มีการตอบแบบวิภัชชวาทีเปนพื้น โดยแยกใหเห็นองคประกอบของขันธ 5 แตละขันธ 

ที่อาศัยเหตุปจจัยในการเกิดดับอยางตอเนื่องเปนสันตติ โดยในสมัยพุทธกาลอธิบายอยูในกรอบขันธ 5 และ

อธิบายรูปขันธกอนขันธอื่น แลวโยงเขาหาหลักไตรลักษณและปฏิจจสมุปบาท สวนในสมัยหลังพุทธกาล คือ 

อรรถกถาฎีกาแยกขันธ 5 ไดละเอียดตามแนวอภิธรรม ภายใตกรอบปรมัตถธรรม 4 คือ จิต เจตสิก รูป 

นิพพาน โดยอธิบายจิตกอน จากนั้นจึงอธิบายและจำแนกเจตสิก รูปและนิพพาน 

2. พัฒนาการแหงการตอบปญหา มีพัฒนาการ 2 ดาน คือ (1) ทางดานภาษาศาสตรมีการนิยาม

ความหมายของขันธ 5 กรรม และอนัตตา อยางรัดกุมและสอดคลองกับไตรลักษณและอริยสัจ 4 มีการพัฒนา

ศัพทใหม เชน ธัมมสันตติ ภวจักร มีการนำรูปแบบนัย 4 มาอธิบายเสริมและรูปแบบจากเนตติคัมภีร มาใช

อธิบายธรรม (2) ดานวิธีการหรือดานศิลปศาสตรและวาทศาสตร กลาวคือ พัฒนาเทคนิควิธีการถามตอบ

ซับซอนมากข้ึน เชน ในกถาวัตถุและมิลินทปญหา เปนตน 

3. พลังแหงการตอบปญหาท้ัง 3 ยุค คือ พลังแหงปญญา ใชปญญาจำแนกธรรมสภาวธรรมท้ังหลาย

ไดละเอียดสุขุมคัมภีรภาพ นับตั้งแตพระพุทธเจา พระสารีบุตร พระอานนท พระโมคคัลลีบุตร พระนาคเสน 

และพระพุทธโฆษาจารย ลวนเกิดในวรรณะกษัตริยและพราหมณ แตกฉานดานศาสตรภายนอก (พระเวท) 

และปริยัติและปฏิบัติในพระพุทธศาสนา งานปฏิสัมภิทา 4 คือ อัตถปฏิสัมภิทา แตกฉานในอรรถ นิรุตติ

ปฏิสัมภิทา แตกฉานในภาษา และปฏิภาณปฏิสัมภิทา แตกฉานในเรื ่องปฏิภาณ ซึ่งมีคัมภีรนิทเทสและ

ปฏิสัมภิทามรรคเปนเครื่องยืนยัน และตำแหนงพระธรรมเสนาบดี 

ตัวอยางคำถามในมิลินทปญหา เรื่องมนสิการลักขณปญหา พระเจามิลินทถามพระนาคเสนวา 

มนสิการและปญญามีลักษณะอยางไร? 

พระนาคเสนตอบวา โยนิโสมนสิการ มีลักษณะใหอุตสาหะ มีความเพียรพยายาม มีลักษณะถือเอาให

ได เหมือนกับสัตวเปนตนวา แพะ ลา โค กระบือ ถึงจะผูกไวก็จะด้ินไปกินหญา สวนปญญามีลักษณะตัดใหขาด  

ถาจะเปรียบลักษณะโยนิโสมนสิการกับลักษณะปญญาใหเปนอันเดียว เหมือนการเกี่ยวขาว ชาวนา

เกี่ยวขาว เขาเอาเทาเหยียบตนขาวไวไมใหขยาย มือซายหนวงเอารวงขาว มือขวาจับเคียวเกี่ยวกระชากใหรวง

ขาวขาดติดมือเบ้ืองซาย ขอนี้ฉันใด มือซายท่ีถือรวงขางไว ไดแก โยนิโสมนสิการอันมีลักษณะถือเอา มือขวาท่ี

ถือเคียวเกี่ยวรวงขางตัดกระชากใหขาด ไดแก ปญญาอันมีลักษณะตัดใหขาด 

สามารถสรุปแนวทางการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ โดยพิจารณาความสัมพันธ

ของปฏิสัมภิทา 4  ไดดังนี้ 

  1. อัตถปฏิสัมภิทาญาณ = ความเขาใจผล ความหมายของธรรมะ 

 2. ธัมมปฏิสัมภิทาญาณ = ความเขาใจเหตุ หัวขอธรรมะ 

 3. นิรุตติปฏิสัมภิทาญาณ = เขาใจภาษา เพื่อถายทอดความเขาใจผลและความเขาใจเหตุ 

 4. ปฏิภาณปฏิสัมภิทาญาณ = ความคลองแคลววองไว ใชความเขาใจภาษา เพื่อถายทอด

ความเขาใจผลและความเขาใจเหตุ 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 37 

สรุปเปนการฝกความชำนาญการใชวิธีการส่ือสารดวยภาษา ถายทอดความเขาใจผลและความเขาใจ

เหตุใหเขาใจถูกตองอยางชัดเจนแจมแจง 

จากแนวทางการอธิบายธรรมะดังกลาว  ผู วิจัยไดนำไปทดลองใชกับนิสิตชั ้นปที ่ 3 สาขาวิชา

พระพุทธศาสนา  วิทยาลัยสงฆพุทธโสธร  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  ในรายวิชามิลินทปญหา

ศึกษา  โดยต้ังเปนคำถามแบบอัตนัยใหตอบจำนวน 2 ชุด คือ 

  ชุดท่ี 1 หัวขอ “วิเคราะหการตอบปญหาในมิลินทปญหาตามแนวปฏิสัมภิทา 4” มีจำนวน 5 

ขอยอย คือ 

 1. ใหนิสิตยกหัวขอปญหาในมิลินทปญหามา 1 เรื่อง? 

  2. ใหอธิบายคำตอบของพระนาคเสนในปญหาท่ียกมาโดยยอ (นิรุตติปฏิสัมภิทา)? 

  3. ใหระบุหัวขอธรรมในปญหาท่ียกมา (ธัมมปฏิสัมภิทา)? 

  4. ใหอธิบายหัวขอธรรมในปญหาท่ียกมา (อัตถปฏิสัมภิทา)? 

  5. ใหอธิบายรูปแบบวิธีการตอบปญหาท่ียกมา (ปฏิภาณปฏิสัมภิทา)? 

ผลที่ไดรับสรุปไดวา นิสิตมีทักษะการทำความเขาใจชัดเจนตามหัวขอปญหาในมิลินทปญหาในขอ

ยอยท่ี 1 คิดเปนรอยละ 70  สวนในขอยอยท่ี 2 – 5 มีนิสิตท่ีตอบตรงประเด็นสามารถแจกแจงตรงกับลักษณะ

ปฏิสัมภิทาได คิดเปนรอยละ 50 ทำใหเห็นวา นิสิตมีทักษะการทำความเขาใจในปญหาแลวสามารถแจก

ประเด็นตามปฏิสัมภิทามีเพียงรอยละ 50 

  ชุดที่ 2 หัวขอ “วิเคราะหการตอบปญหาตามแนวปฏิสัมภิทา 4 พรอมยกอุปมาอุปไมย” มี

จำนวน 5 ขอยอย คือ 

 1. ใหนิสิตยกตัวอยางปญหาสังคมมา 1 เรื่อง พรอมบรรยายเนื้อหาโดยยอ? 

  2. ยกหัวขอธรรมท่ีจะนำมาแกไขปญหาสังคมท่ียกมานั้น (ธัมมปฏิสัมภิทา)? 

  3. ใหอธิบายหัวขอธรรมท่ียกมา (อัตถปฏิสัมภิทา)? 

  4. อธิบายกระบวนการคิดเพื่อตอบปญหา (โยนิโสมนสิการ/ปฏิภาณปฏิสัมภิทา)? 

  5. บรรยายตอบปญหาที ่สามารถแกไขปญหาสังคมที ่ยกมาตามขอที ่ 1 ได พรอมยก

อุปมาอุปไมย (นิรุตติปฏิสัมภิทา)? 

ผลท่ีไดรับสรุปไดวา นิสิตมีทักษะการวิเคราะหปญหาสังคมท่ียกมาขอยอยท่ี 1 แลวระบุหัวขอธรรม

มาใชแกไขปญหาในขอยอยที่ 2 พรอมอธิบายหัวขอธรรมในขอยอยที่ 3 คิดเปนรอยละ 60 สวนในขอยอยท่ี   

4–5 มีนิสิตที่ตอบตรงประเด็นสามารถอธิบายกระบวนการคิดเพื่อตอบปญหาและบรรยายตอบปญหาท่ี

สามารถแกไขปญหาสังคมที่ยกมาตามขอที่ 1 ได พรอมยกอุปมาอุปไมยได คิดเปนรอยละ 40 ทำใหเห็นวา 

นิสิตมีทักษะวิเคราะหการตอบปญหาตามแนวปฏิสัมภิทา 4 พรอมยกอปุมาอุปไมยมีเพียงรอยละ 40 

 สรุปประเด็นปจจัยที่ทำใหนิสิตมีทักษะการวิเคราะหเพื่อตอบปญหาต่ำกวารอยละ 50 จากการ

ทดลองใหทำแบบฝกตอบปญหาแบบอัตนัย คือ 

  1. ระยะเวลาในการฝกฝนทำความเขาใจรูปแบบการตอบปญหาแบบปฏิสัมภิทามีนอย      

เริ่มอธิบายใหเขาใจและฝกวิเคราะหเพียง 1 เดือน 



Journal of MCU Buddhasothorn Review Vol. 2 No. 1 (January-June 2022) 38 

 2. ทักษะพื้นฐานของนิสิตสวนมากไมไดเรียนบาลีสนามหลวงมาโดยตรง จึงไมคุ นเคยกับ

สำนวนในคัมภีรมิลินทปญหา 

 3. ทักษะทางการคิดวิเคราะห คิดสังเคราะห คิดเปรียบเทียบและความคิดรวบยอดเปนตน 

ยังมีจำนวนนอยคิดเปนรอยละ 40 

 

สรุป 

แนวทางการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ พบวา   

1. วิภัตติสูตรวาดวยการจำแนกปฏิสัมภิทา กลาวถึงพระสารีบุตร ทานอุปสมบทไดกึ่งเดือนไดทำให

แจงซึ่งปฏิสัมภิทา 4 มีความรูอันถึงความแตกฉานในอรรถซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจง และ   

การกำหนดประเภทแหงอรรถ ชื ่อวา อัตถปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความแตกฉานในธรรมซึ่งสามารถทำ      

การพิจารณาการใหแจมแจงและการกำหนดประเภทแหงธรรมได ชื ่อวา ธัมมปฏิสัมภิทา ความรูอันถึง     

ความแตกฉานในการกลาวนิรุตติซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจงและการกำหนดประเภทแหงนิรุตติ

ได ชื่อวา นิรุตติปฏิสัมภิทา ความรูอันถึงความแตกฉานในปฏิภาณซึ่งสามารถทำการพิจารณาการใหแจมแจง

และการกำหนดประเภทแหงปฏิภาณ ชื่อวา ปฏิภาณปฏิสัมภิทา, ในอรรถกถาวิภัตติสูตรปฏิสัมภิทา 3 เปน

โลกิยะ อัตถปฏิสัมภิทาเปนทั้งโลกิยะและโลกุตระ และคัมภีรสัทธัมมปกาสินี อรรถกถาปฏิสัมภิทามรรค

กลาวถึงปจจัยที่เปนเหตุมีกำลังแหงความแตกฉาน คือ การเรียนปริยัติ การสดับฟงและการสอบถาม ทำให

เขาใจไดวา ปฏิสัมภิทามีสวนแหงโลกียะที่สามารถนำมาเปนแนวทางในการพัฒนาฝกฝนศาสนทายาทใหมี

ทักษะการอธิบายธรรมะและเปนกำลังในการเผยแผพระพุทธศาสนาตอไปได 

  2. แนวทางการนำหลักปฏิสัมภิทามาใชในการอธิบายธรรมะ โดยพิจารณาความสัมพันธของ

ปฏิสัมภิทา 4 ไดดังนี้ (1) อัตถปฏิสัมภิทาญาณ = ความเขาใจผล ความหมายของธรรมะ (2) ธัมมปฏิสัมภิทา

ญาณ = ความเขาใจเหตุ  หัวขอธรรมะ  (3) นิรุตติปฏิสัมภิทาญาณ = เขาใจภาษา เพื่อถายทอดความเขาใจผล

และความเขาใจเหตุ (4) ปฏิภาณปฏิสัมภิทาญาณ = ความคลองแคลววองไว ใชความเขาใจภาษา เพื่อถายทอด

ความเขาใจผลและความเขาใจเหตุ สรุปเปนการฝกความชำนาญการใชวิธีการส่ือสารดวยภาษา ถายทอดความ

เขาใจผลและความเขาใจเหตุใหเขาใจถูกตองอยางชัดเจนแจมแจง, ผลจากการทดลองฝกฝนใหนิสิตตอบปญหา

ตามแนวปฏิสัมภิทา 4 พบวา ปจจัยที่ทำใหนิสิตมีทักษะการวิเคราะหเพื่อตอบปญหาต่ำกวารอยละ 50 จาก

การทดลองใหทำแบบฝกตอบปญหาแบบอัตนัย คือ (1) ระยะเวลาในการฝกฝนทำความเขาใจรูปแบบการตอบ

ปญหาแบบปฏิสัมภิทามีนอย เริ่มอธิบายใหเขาใจและฝกวิเคราะหเพียง 1 เดือน (2) ทักษะพื้นฐานของนิสิต

สวนมากไมไดเรียนบาลีสนามหลวงมาโดยตรง จึงไมคุนเคยกับสำนวนในคัมภีรมิลินทปญหา (3) ทักษะทางการ

คิดวิเคราะห คิดสังเคราะห คิดเปรียบเทียบและความคิดรวบยอดเปนตน ยังมีจำนวนนอยคิดเปนรอยละ 40 

 

เอกสารอางอิง  

ธีรภัทร มะกา. (2553).  ภาษากับความคิดในวรรณกรรมพุทธศาสนาเรื่องมิลินทปญหา (วิทยานิพนธปรญิญา

 ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต).  มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 



วารสาร มจร พุทธโสธรปริทรรศน ปท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2565) 39 

ประพันธ ศุภษร. (2550).  การศึกษาวิเคราะหพัฒนาการแหงการตอบปญหาเรื ่องกรรมกับอนัตตาใน

 พระพุทธศาสนาเถรวาท (วิทยานิพนธปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต).  กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระติปฎกจูฬาภยเถระ รจนา. (2559).  คัมภีรมิลินทปญหาภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ  

 ราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหานามเถระ รจนา. (2559).  สัทธัมมปกาสินีภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

 กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาลิขิต คำหงษา. (2545).  ศิลปะการใชภาษาในวรรณกรรมเรื่องมิลินทปญหา (การศึกษาคนควาอิสระ

 หลักสูตรปริญญาการศึกษามหาบัณฑิต).  มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

พระมหาวิสิษฐ ปฺญาวฑฺฒโน (กฤษวี). (2545).  การศึกษาเชิงวิเคราะหเรื ่องอุปมาในมิลินทปญหา 

 (วิทยานิพนธปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต).  กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

 วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).  พระไตรปฎกภาษาไทย.  กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

  วิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525).  พระไตรปฎกและอรรถกถาภาษาไทย.  กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561).  พุทธธรรม. (พิมพครั้งท่ี 50).  กรุงเทพฯ: สำนักพิมพเพ็ท

 แอนดโฮม.  

สำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา. (2551).  กรอบแผนอุดมศึกษาระยะยาว 15 ป ฉบับที ่ 2 ป          

 พ.ศ. 2551-2565.  กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

 

 


