
การวิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้อายตนะตามหลักปฏจิจสมุปบาท 
An Analysis of the Consequences of Esnsory Perception on According to  

Principle of Paticcasamuppada 

 

พระมหาแพน  วิสุทฺโธ (คงสาลี) 
Phramaha Phaen Visuddho (Khongsalee)๑ 

 
Received:   August 14, 2025 Revised:  September 18, 2025 

Accepted:  September 29, 2025 
 

บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ข้อ คือ ๑) เพื่อศึกษาหลักอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท ๒) เพื่อศึกษา
บุคคลตัวอย่างผู้เสพเสวยโลกทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท ๓) ศึกษาวิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้ทางอายตนะ
ตามหลักปฏิจจสมุปบาท เป็นการวิจัยเชิงเอกสารโดยศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎกและอรรถกถาตลอดจนเอกสาร
งานวิจัยที่เก่ียวข้อง 

จากการศึกษาพบว่า หลักอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาทเป็นการประสานกันแห่งอายตนะภายใน คือ 
ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ  อายตนะภายนอกคือรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะและธรรมารมณ์ ทําให้เกิดผัสสะการรับรู้
ทางตา รับรู้ทางหู รับรู้ทางจมูก รับรู้ทางลิ้น รับรู้ทางกาย รับรู้ทางใจ มีความสําคัญอย่างยิ่งต่อความคิดทั้งทางฝ่าย
กุศล และอกุศลขึ้นอยู่กับโยนิโสมนสิการหรืออโยนิโสมนสิการอันเป็นกระบวนการต่อเนื่องให้เกิดเวทนา ตัณหา 
อุปาทาน ตลอดจนถงึ ชาติ ชรามรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาสะ  

ตัวอย่างผู้เสพเสวยโลกทางอายตนะคือมัฏฐกุณฑลีเห็นพระพุทธเจ้าเกิดความเลื่อมใส รูปนันทาเถรีได้ยิน
เสียงสรรเสริญธรรมะจึงฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า ภิกษุรูปหนึ่งดมกลิ่นดอกปทุมเกิดความสลด นายโคฆาตก์ได้ตัดลิ้น
วัวมารบัประทานเกิดความทุกข์อย่างสาหัส พระติสสะเถระได้ถูกนายช่างแก้วมณีใช้เชือกรัดศีรษะ พระสังฆรักขิตนั่งใจ
ลอยได้ใช้พัดตีศีรษะพระมหาเถระ   

ผลแห่งการเสพเสวยโลกเป็นเครื่องอำนวยให้สรรพสัตว์ดำเนินไปสู่ทุคติภูมิและสุคติภูมิอันเป็นผลแห่งการ
รับรู้ทางอายตนะ ทุคติภูมิเป็นภูมิที่ไปไม่ดี มีทั้งความทุกข์กายทุกข์ใจโดยมี ๔ ภูมิ คือ ติรัจฉานภูมิ อสุรกายภูมิ เปตติ
วิสัยภูมิ และนิรยภูมิ ส่วนสุคติภูมิเป็นภูมิที่ดีมีความสุขทั้งกายและใจโดยมี ๓ ภูมิ คือ มนุสสภูมิ เทวภูมิ และพรหมภูมิ 
ความแตกต่างของการกำเนิดเกิดในทุคติภูมิหรือสุคติ ภูมินั้นขึ้นอยู่กับการกระทำของมนุษย์ หากการกระทำใดเป็นไป
ด้วยอกุศลกรรมบถมีการฆ่าสัตว์ เป็นต้น การกระทำนั้นย่อมส่งผลให้ชีวิตนั้นไปเกิดในทุคติภูมิ แต่หากการกระทำนั้น

 
๑ นิสิตปรญิญาโท หลักสตูรพุทธศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา ภาคเสาร์-อาทิตย์ บณัฑติวิทยาลัย 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เบอรโ์ทรศัพท์.๐๘๗ ๘๔๕ ๖๓๘๑ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๖๒ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
เป็นไปด้วยกุศลกรรมบถมีการงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ เป็นต้น การกระทำนั้นย่อมส่งผลให้ชีวิตนั้นไปเกิดในสุคติ ภูมิ 
เพราะว่าสัตว์มีชีวิตทั้งหลายย่อมเป็นไปตามกฎแห่งกรรม  

คำสำคัญ : อายตนะ ผัสสะ ปฏิจจสมุปบาท ทุคติ สุคติ 

Abstract 

   This research aims to achieve three objectives:  1.  To study the principle of āyatana 

( sense bases)  according to the doctrine of paṭiccasamuppāda ( dependent origination) ; 2.  To 

examine sample individuals who experience the world through the āyatana in accordance with 
the principle of dependent origination; and  3. To analyze the effects of sense perception through 

the āyatana as explained by dependent origination.  This is a documentary research based on the 

study of the Tipiṭaka, its commentaries, and relevant academic literature and research. 

The findings reveal that the principle of āyatana in the context of paṭiccasamuppāda 
involves the interaction between the internal sense bases—eye, ear, nose, tongue, body, and 
mind—and the external sense objects—form, sound, smell, taste, tangible objects, and mental 

objects—along with consciousness (viññāṇa)This interaction gives rise to contact (phassa), which 
results in perception through each of the six sense bases:  seeing, hearing, smelling, tasting, 
touching, and thinking. This process plays a crucial role in the arising of both wholesome (kusala) 
and unwholesome ( akusala)  thoughts, depending on whether one applies wise attention 

(yonisomanasikāra) or unwise attention (ayonisomanasikāra). This continuous mental process gives 

rise to feeling (vedanā), craving (taṇhā), clinging (upādāna), and leads to becoming (bhava), birth 

( jāti) , aging and death ( jarāmaraṇa) , sorrow (soka) , lamentation (parideva) , pain (dukkha) , grief 

(domanassa), and despair (upāyāsa).  

Examples of individuals who experienced the world through āyatana include:  -

Maṭṭhakuṇḍalī, who developed faith upon seeing the Buddha; -Therī Rūpanandā, who, after 
hearing praise of the Dhamma, listened to the Buddha’s teaching; -A monk, who became deeply 
reflective upon smelling the scent of a lotus; -A butcher, who suffered great pain after eating a 

cow’ s tongue; -Elder Tissa, who was strangled by a jeweler using a cord; and -Saṅgharakkhita 
Thera, who, while distracted, struck the head of a senior monk with a fan. 

The consequences of sensory indulgence condition beings to be reborn in either 
unfortunate realms (duggati) or fortunate realms (suggati) as results of sense perception through 

āyatana. The duggati realms are undesirable and marked by both physical and mental suffering, 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๖๓ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
comprising four states:  the animal realm ( tiracchānayoni) , the realm of asuras (asurakāya) , the 
ghost realm (peta), and hell (niraya). Conversely, the suggati realms are favorable, characterized by 
happiness of body and mind, and include three states: the human realm (manussaloka), the deva 
realm (devaloka), and the brahma realm (brahmaloka). The distinction between rebirth in duggati 
or suggati depends on one’s actions (kamma). Unwholesome actions (akusala kammapatha) such 
as killing lead to rebirth in duggati.  Wholesome actions (kusala kammapatha)  such as abstaining 
from killing lead to rebirth in suggati. This is because all living beings proceed according to the law 

of kamma (kamma-niyāma) 

Keywords: āyatana phassa paṭiccasamuppāda duggati suggati  

๑. บทนำ 

อายตนะ แปลว่า ที่ต่อหรือแดนรับรู้อารมณ์ มี ๒ ประเภทคือ (๑) อายตนะภายใน ๖ และ (๒) อายตนะ
ภายนอก ๖ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า อายตนะ แปลว่า ที่ต่อ หรือแดนหมายถึงที่ต่อกันให้เกิด
ความรู้ แดนเชื่อมต่อให้เกิดความรู้ หรือแหล่งที่มาของความรู้ ทางแห่งการรับรู้มี ๖ ทาง คือ ตา หู จมูกลิ้น กายและ
ใจ๒  หรือ จักขุ โสตะ ฆานะ ชิวหา กายะ มโน เรียกว่า อายตนะภายใน เพราะเป็นเครื่องต่อภายใน หรือเครื่องรับรู้
และสิ่งที่รู้ของมนุษย์ และมีชื่อเรียกอีกอย่างว่า อินทรีย์ เพราะเป็นใหญ่ในกิจของตน เช่น ตาเป็นใหญ่ในการเห็นรูป
เป็นต้น อายตนะภายนอก ๖ ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โพฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ อายตนะภายนอกนี้เรียกอีกอย่างว่า 
อารมณ์ ๖ เพราะเกิดจากการกระทบอารมณ์ภายนอก เช่น รูปหรือเสียง เป็นอารมณ์ที่จรมาจากภายนอก มากระทบ
ตาหรือหูอันเป็นวิสัยที่จะพึงเห็นและได้ยิน กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์เป็นวิสัยที่ จมูก ลิ้น กาย ใจ จะพึง
รับรู้ได้ตามลำดับ  

อายตนะเป็นองค์ประกอบที่สำคัญในหลักปฏิจจสมุปบาทซึ่งมีกระบวนการ ๑๒ หลัก อันเป็นเหตุเป็นปัจจัย
ที่เกี่ยวเนื่องกันเกื้อหนุนกันและกันให้สิ่งหนึ่งเกิดขึ้น คำว่า เป็นเหตุ นั้น หมายถึง สิ่งอันเป็นที่ตั้งของผล หรือสิ่งที่ทำ
ให้ผลบังเกิดขึ้น  ส่วนคำว่า เป็นปัจจัย นั้น หมายถึง เครื่องอาศัย หรือว่าเครื่องอาศัยเป็นไป ให้กระบวนธรรมอ่ืนๆ 
เกิดขึ้น เหมือนห่วงโซ่โยงกันไปเป็นสาย อันมีกระบวนการ ดังนี้ เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะสังขารเป็น
ปัจจัย วิญญาณจึงมี เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูปจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมีเพราะสฬายตนะ
เป็นปัจจัย ผัสสะจึงมี เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัย  ตัณหาจึงมี เพราะตัณหาเป็นปัจจัย 
อุปาทานจึงมี เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย  ภพจึงมี เพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมีเพราะชาติเป็นปัจจัย ชรา มรณะ โส
กะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาสะ จึงมี๓  ปัจจัยอันเป็นเหตุให้อายตนะภายนอกเกิดขึ้นโดยตรง คือ นามและรูป 
นาม ได้แก่ เจตสิก ๓๕ ดวง อันประกอบด้วยโลกิยวิบากจิต ๓๒ ดวง ส่วนรูป ได้แก่ กัมมชรูป ๑๖ คือ อภินิพโภครูป 

 
๒ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโฺต), พุทธธรรม (ฉบับขยายความ), พิมพ์ครั้งท่ี ๑๑,(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

สหธรรมิก จำกัด, ๒๕๔๙), หน้า ๓๔. 
๓ วิ.ม. (ไทย) ๔/๑/๒, ม.มู (ไทย) ๑๒/๑๔๕/๑๓๙-๑๔๐, สํ.น.ิ (ไทย) ๑๖/๑/๑-๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๖๔ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
๘ ปสาทรูป ๕ ภาวรูป ๑ หทัยรูป ๑ ชีวิตรูป ๑๔ ส่วนปัจจัยที่ทำให้อายตนะภายในเกิดขึ้นโดยตรง ได้แก่จิต เพราะจิต
เป็นตัวกำหนด เป็นตัวรับรู้สิ่งต่างๆ ที่มีอยู่ในธรรมชาตินั้นๆ จึงกล่าวได้ว่า มีจิตเป็นสมุฏฐาน สภาวธรรมเหล่านี้คือ ลหุ
ตารูป มุทุตารูป กัมมัญญตารูป อุปจยรูป สันตติรูป และกวฬิงการาหาร เหล่านี้ล้วนมีจิตเป็นสมุฏฐาน๕ ทั้งอายตนะ
และปฏิจจสมุปบาทนั้นจึงมีความเก่ียวข้องกันอย่างนี้ 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเร่ือง “การวิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้ทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุป

บาท” สำหรับวัตถุประสงค์ที่ต้องการนำเสนอในบทความนี้มี ๓ ข้อ คือ  
๑. เพื่อศึกษาหลักอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท  
๒. เพื่อศึกษาบุคคลตัวอย่างผู้เสพเสวยโลกทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท  
๓. ศึกษาการวิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้ทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท 

๓. วิธีดำเนินการวิจัย/รูปแบบการวิจัย/ขอบเขตการวิจัย 

งานวิจัยเร่ือง “การวิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้ทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท นี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
(Documentary Research) มีขั้นตอนการศึกษาวิจัยตามลำดับดังนี้ 

๑ รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ ได้แก่พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย พ.ศ.๒๕๓๙ 

๒ รวบรวมข้อมูลทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปกรณ์วิเสสวิสุทธิ
มรรค  หนังสือ งานวิจัยที่เก่ียวข้องที่เก่ียวข้องกับอายตนะและปฏิจจสมุปบาท  

๓ วิเคราะห์ข้อมูลและเขียนรายงานผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ๓ ข้อ คือ (๑) เพื่อศึกษาหลักอายตนะและ
หลักปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนา (๒) เพื่อศึกษาการรับรู้ตามหลักอายตนะและการรับรู้ตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท (๓) วิเคราะห์ผลของการรับรู้ตามหลักอายตนะและปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

๔ สรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ และให้ข้อเสนอแนะในการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป 

๔. ผลการวิจัย  

 
๔ พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, ปรมัตถโชติกะ ปฏิจจสมุปบาททีปนี, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘), หน้า ๕๙. 
๕

 อภิ.วิ. (ไทย) ๓๔/๑๒๐๑/๓๐๕. 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๖๕ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
จากวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ ศึกษาหลักอายตนะและหลักปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ผลการวิจัย

พบว่า ชีวิตมีความสัมพันธ์กับโลก ชีวิตที่มีความสัมพันธ์กับโลกนี้ แบ่งเป็น ๒ ภาคส่วน๖ คือ ๑. ภาครับรู้และเสพเสวย
โลก โดยอาศัยทวาร ๖ คือ ๑) จักขุทวาร ทางตา ๒) โสตทวาร ทางหู ๓) ฆานทวาร ทางจมูก ๔) ชิวหาทวาร ทางลิ้น 
๕) กายทวาร ทางกาย ๖) มโนทวาร ทางใจ สำหรับรับรู้และเสพเสวยโลกอันเป็นเครื่องปรากฏแก่มนุษย์โดยลักษณะ
อาการต่างๆ ซึ่งท่านเรียกว่า อารมณ์ ๖ คือ รูป เสียง กลิ่น รส โพฏฐัพพะ และธรรมารมณ์  ๒. ภาคแสดงออกหรือ
การกระทำต่อโลก โดยอาศัยทวาร คือ กาย วาจา และใจ (กายทวาร วจีทวาร มโนทวาร) เป็นเครื่องมือกระทำตอบ
ต่อโลก โดยแสดงออกทางการกระทำ การ พูด และการคิด (กายกรรม วจีกรรม มโนกรรม)  

๑.๑ กระบวนการรับรู้ทางอายนะ 

เมื่ออายตนะภายใน ซึ่งเป็นเครื่องรับรู้กระทบถูกกับอายตนะภายนอก (อารมณ์) ซึ่งเป็นสิ่งที่ถูกรู้ ก็จะเกิด
ความรับรู้เฉพาะทางของอายตนะแต่ละอย่างๆ ขึ้น เช่น ตากระทบรูป เกิดความรู้เรียกว่า เห็น หูกระทบเสียง เกิด
ความรู้เรียกว่า ได้ยิน เป็นต้น ความรู้เฉพาะทางอย่างนี้เรียกว่า “วิญญาณ” แปลว่า ความรู้แจ้งอารมณ์ คือ มีลักษณะ
รับเอาเป็นอารมณ์ มีหน้าที่เป็นหัวหน้า (ของนามรูป) มีการสืบต่อกับภพก่อนเป็นอาการปรากฏ มีสังขาร วัตถุ และ
อารมณ์เป็นเหตุใกล้๗ดังนั้น จึงมีวิญญาณ ๖ อย่าง เท่ากับอายตนะและอารมณ์๘ ๖ คู่ ได้แก่ วิญญาณทางตา คือการ
เห็น วิญญาณทางหู คือการได้ยิน วิญญาณทางจมูก คือการได้กลิ่น วิญญาณทางลิ้น คือการรู้รส วิญญาณทางกาย คือ
รู้สิ่งที่ต้องกาย วิญญาณทางใจ คือรู้อารมณ์ทางใจ๙ การรับรู้แต่ละทางจะเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อมีองค์ประกอบเกิดขึ้นครบทั้ง 
๓ องค์คือ อายตนะ อารมณ์ และวิญญาณ สภาวะเช่นนี้ในหลักธรรมมีคำเรียกโดยเฉพาะว่า “ผัสสะ” หรือ สัมผัส
ความหมายของผัสสะอีกนัยหนึ่งคือ ความกระทบถูก กิริยาที่กระทบถูก กิริยาที่ถูกต้อง ภาวะที่ถูกต้องเมื่อสัมผัส
เกิดขึ้นแล้ว กระบวนธรรมก็ดำเนินต่อไป เริ่มตั้งแต่ความรู้สึกต่ออารมณ์ที่เข้ามากระทบ(เวทนา) การจำได้หมายรู้ 
(สัญญา) ละการนำอารมณ์นั้นปรุงแต่ง (สังขาร) ตลอดจนถึงการนำไปแสดงออกทางกายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม
ไปตามลำดับ๑๐ เมื่อผัสสะเกิดขึ้นแล้ว กระบวนธรรมก็ดำเนินต่อไป เริ่มตั้งแต่ความรู้สึกต่ออารมณ์ที่รับรู้เข้ามา ซึ่ง
เกิดขึ้นในลำดับถัดจากผัสสะนั่นเอง ความรู้สึกนี้ในภาษาธรรมเรียกว่า “เวทนา” แปลว่า การเสวยอารมณ์หรือเสพรส
อารมณ์ คือความรู้สึกต่ออารมณ์ที่รับรู้เข้ามานั้นโดยเป็น สุขสบาย ไม่สบาย หรือเฉยๆอย่างใดอย่างหนึ่ง เวทนานี้แบ่ง
ตามทางรับรู้ ก็มี ๖ เท่าจำนวนอายตนะ คือ เวทนาที่เกิดจากสัมผัสทางตา เวทนาที่เกิดจากสัมผัสทางหู เป็นต้น 
เวทนา ว่าโดยลักขณาทิจตุกะ ดังนี้ คือ ๑)  มีการเสวยรสอารมณ์เป็นลักษณะ ๒) มีการเสวยรสของอารมณ์เป็นกิจ ๓) 

 
๖

 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโฺต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงขยายความ, พิมพ์ครั้งท่ี ๑๑, (กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกดั, ๒๕๔๙, หน้า ๓๓-๓๔. 

๗ พระครูพิพิธวรกิจจานุการ (มานิตย์ เขมคุตฺโต), ลักขณาทิจตุกกะ ในการเจริญวิปัสสนา, กรุงเทพมหานคร: ห้าง
หุ้นส่วนจำกัด ประยรูสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๖๑), หน้า ๒๑๕. 

๘ คำว่า ทวาร นิยมใช้คู่กับอารมณ์, อายตนะภายใน คู่กับ อายตนะภายนอก แต่เพื่อประโยชน์ในการศกึษาต่อไป จะ
เรียกอายตนะภายในว่า อายตนะ เรียกอายตนะภายนอกว่า อารมณ.์ 

๙  อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๑๕๕-๑๖๑/๑๑๓-๑๑๔. 
๑๐ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป. อ. ปยุตโฺต), พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงขยายความ, พิมพ์ครั้งท่ี ๑๑, (กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์ บริษทั สหธรรมิก จำกดั, ๒๕๔๙, หน้า ๓๖-๓๗. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๖๖ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
มีความพอใจทางใจเป็นผล ๔) มีปัสสัทธิเป็นเหตุใกล้๑๑ ก่อให้เกิดกระบวนการทางปฏิจจสมุปบาท คือ ตัณหา 
อุปาทาน ฯลฯ อุปายาส ตามลำดับ 

๒. ศึกษาบุคคลตัวอย่างผู้เสพเสวยโลกทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท  

การศึกษาตัวอย่างบุคคลผู้เสพเสวยโลก พบว่า เมื่ออายตนะภายใน ๖ คือตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 
กระทบกับอายตนะภายนอก ๖ คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพารมณ์ และธัมมารมณ์ ที่เพื่อเรียกว่า ผัสสะ ในกรณีที่
ตาเห็นรูปนั้นควบคุมหยุดอยู่เพียงการเห็นรูปไม่ให้เกิดความรู้สึกว่า สวยหรือไม่สวย ชอบหรือไม่ชอบ พอใจหรือเกลียด
ชังหยุดอยู่เพียงการกระทบกันเท่านั้น ลักษณะนี้คือการควบคุมตัณหาไม่ให้เกิด เป็นแต่เพียงอาการสักว่าเห็นเท่านั้น 
ในกรณีที่หูได้ยินเสียงเป็นต้นก็เหมือนกันควบคุมไม่ให้มีการกระทบกัน แต่เมื่อมีการกระทบกันทางอารมณ์แล้วเวทนา
เกิดขึ้น หมายความว่าควบคุมอารมณ์ไม่ได้ เกิดความรู้สึกทางใจ เป็นความสุข ความทุกข์ ความวางเฉย ถึงเวทนา
เกิดขึ้นแล้วก็ยังสามารถควบคุมตัณหาไม่ให้เกิดขึ้นได้ด้วยการมีสติ หลักการปฏิบัติเพื่อตัดวงจรปฏิจจสมุปบาท สิ่ง
สำคัญอยู่ที่ผัสสะ เวทนา ตัณหา พอสรุปได้ดังนี้ 

มัฏฐกุณฑลีเห็นพระพุทธเจ้าเกิดความเลื่อมใส รูปนันทาเถรีได้ยินเสียงสรรเสริญธรรมะจึงฟังธรรมจาก
พระพุทธเจ้า ภิกษุรูปหนึ่งดมกลิ่นดอกปทุมเกิดความสลด นายโคฆาตก์ได้ตัดลิ้นวัวมารับประทานเกิดความทุกข์อย่าง
สาหัส พระติสสะเถระได้ถูกนายช่างแก้วมณีใช้เชือกรัดศีรษะ พระสังฆรักขิตนั่งใจลอยได้ใช้พัดตีศีรษะพระมหาเถระ   

ในบทนี้จะแสดงเฉพาะการเสพเสวยโลกจากการกระทบของจักขายนะกับรูปารมณ์ ตัวอย่างบุคคล คือ มัฏฐ
กุณฑลี  เรื่องนี้มาในขุททกนิกาย ธรรมบท ยมกวรรค ว่าด้วยกุลบุตรผู้มีจิตเลื่อมใสเพราะแลเห็นพระโอภาสรัศมีของ
พระพุทธเจา้แล้วเกิดความเลื่อมใสแห่งจิต  

ในข้อนี้มีเรื่องย่อ ดังต่อไปนี้ เร่ืองมีอยู่ว่า เมื่อพระพุทธองค์ทรงมองหาเหล่าสัตว์ "ผู้เป็นเผ่าพันธุ์อันพระองค์
พอแนะนำได้ ซึ่งมีกุศลมูลอันหนาแน่นแล้ว มีความปรารถนา ซึ่งได้ทำไว้แล้วในพระพุทธเจ้าแต่ปางก่อนทั้งหลาย" นี่
คือสัตว์ที่มีพื้นฐานบุญกุศลที่แข็งแกร่ง และมีความปรารถนาที่ได้สร้างสมไว้กับพระพุทธเจ้าองค์ก่อนๆ ซึ่งแสดงถึง
ศักยภาพในการเข้าถึงธรรมและศรัทธา มัฏฐกุณฑลีมาณพได้ปรากฏขึ้นในตาข่ายคือพระญาณของพระพุทธองค์ 
ในขณะที่เขานอนใกล้ตายอยู่ที่ระเบียงเรือนข้างนอก ในเวลาใกล้รุ่ง วันนั้น พระผู้มีพระภาคทรงออกจากมหากรุณา
สมาบัติ ทรงตรวจดูสัตว์โลกด้วยพุทธจักษุ เพื่อทอดพระเนตรเหล่าสัตว์ผู้เป็นเผ่าพันธุ์พอแนะนำได้ ทรงเห็นมัฏฐกุณฑ
ลีในข่ายพระญาณทรงตรวจดูธรรมอันเป็นอุปนิสัยแล้วจึงเสด็จไปโปรดมัฏฐกุณฑลีซึ่งนอนป่วยหนักอยู่ ที่ระเบียงบ้าน 
เมื่อเสด็จไปถึงทรงเปล่งพระรัศมีแวบหนึ่ง เขาจึงหันกลับมาเห็นพระองค์แล้วคิดว่า ตนไม่ได้เข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า 
เพื่อทำความขวนขวายด้วยกาย หรือถวายทาน หรือฟังธรรม เดี๋ยวนี้แม้แต่มือสองข้างก็ยกไม่ไหว กิจที่ควรทำอย่างอื่น
ไม่มี จึงได้ทำใจเท่านั้นให้เลื่อมใส เมื่อพระองค์เดินไปลับตา เขาผู้มีใจเลื่อมใสในพระองค์ได้สิ้นชีวิต ไปเกิดในวิมานทอง
สูงประมาณ ๓๐ โยชน์ในดาวดึงส์เทวโลก มีนางอัปสร ๑,๐๐๐ เป็นบริวาร๑๒ 

 
๑๑ พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, ปรมัตถโชติกะ ปฏิจจสมุปปาททีปนี, หน้า ๗๒. 
๑๒ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒/๒๖-๒๗. 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๖๗ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
  วิเคราะห์กระบวนการเสวยทางจักขายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท ดังนี้  

จักขายตนะของมัฏฐกุณฑลีที่ได้เห็นพระวรกายของพระพุทธเจ้า พระวรกายเป็นรูปายตนะ แล้วเกิดจักขุ
วิญญาณ จากนั้นก็เกิดมโนวิญญาณ คือการนึกคิดถึงเรื่องของพระพุทธเจ้าเกิดศรัทธา เกิดสุขเวทนา คือ ความรู้สึกที่
เป็นสุข แล้วเกิดกรรมภพฝ่ายกุศลคือการกระทำความดีด้วยการทำจิตให้เลื่อมใสอันเป็นการทำพุทธบูชา เกิดอุปปัตติ
ภพฝ่ายกุศลคือ เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ก็เกิดตามมาด้วยสำเร็จเป็นวิบากสะสมอยู่ในจิต คือ วิญญาณ ด้วยผล
ของอุปปัตติภพที่เป็นวิบากที่คอยปรุงแต่งจิตหรือวิญญาณให้เกิด ดังนั้นเมื่อวิญญาณดับ ก็ปรุงแต่งให้เกิดปฏิสนธิที่เป็น
กุศล ส่งผลให้มีชาติ คือการเกิดนามรูปใหม่ ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์  

ผลวิเคราะห์กระบวนการทางผัสสายตนะทางตาของมัฏฐกุณฑลี ดังนี้  

จักขายตนะ + รูปายตนะ (ตา+รูป) + จักขุวิญญาณ = ผัสสายตนะทางตา มโนวิญญาณ -> สุขเวทนา -> 
กรรมภพ (ฝ่ายกุศล) -> อุปัตติภพ (ขันธ์ ๕ ฝ่ายกุศล) -> ปฏิสนธิจิต-> นามรูป (ฝ่ายกุศล) = สุคติภพ 

  ๓. การศึกษาวิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้อายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท 

จากการศึกษาตัวอย่างบุคคลผู้เสพเสวยโลก พบว่า เมื่ออายตนะภายใน ๖ คือตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 
กระทบกับอายตนะภายนอก ๖ คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพารมณ์ และธัมมารมณ์ ที่เพื่อเรียกว่า ผัสสะ ผลแห่ง
การรับรู้อายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาททางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย และทางใจ การรับรู้แบบโลกียะ ทำ
ให้เกิดผล คือ อกุศลวิบาก และ กุศลวิบาก ในโลกียภูมิ ผลจากการวิจัย พบว่า โลกิยภูมิเป็นภูมิที่ยังเสพกามคุณ ๕ 
ชีวิตยังตกอยู่ในวิสัยของโลกที่ยังมีกิเลส ตัณหาต่างๆ ยังต้องมีการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏฏสงสารอยู่เรื่อยไป โลกิยภู
มิได้แบ่งเป็น ๓ ระดับ คือ ๑. ชั้นกามาวจรภูมิ ๒. ชั้นรูปาวจรภูมิ ๓. ชั้นอรูปาวจรภูมิ๑๓  

๑. ชั้นกามาวจรภูมิแบ่งเป็นภูมิใหญ่ๆ ได้ ๒ ภูมิ คือ ทุคติภูมิ และ สุคติภูมิ  

๑) ทุคติภูมิ หรืออบายภูมิ เป็นภูมิที่ไปไม่ดี ปราศจากความเจริญ มีแต่ความทุกข์กายทุกข์ใจโดยมี ๔ ภูมิ คือ 
๑. ติรัจฉานภูมิ หมายถึง  สัตว์ที่อยู่ในสภาพแวดล้อมที่ต่ำต้อย ไร้ปัญญา และต้องดิ้นรนเพื่อการอยู่รอด เป็นที่เกิดของ
คนที่มากด้วยโมหะ หลงงมงาย อกตัญญู เห็นผิด ๒. อสุรกายภูมิ หมายถึง ภูมิที่มีแต่ความหวาดกลัว ความทุกข์ และ
ความเดือดร้อน เป็นที่เกิดของคนที่มากด้วยโลภะ ๓. เปตติวิสัยภูมิ หมายถึง ภูมิที่มีแต่ความหิวโหย ความอยากที่ไม่
สิ้นสุด เป็นที่เกิดของคนที่มากด้วยโลภะ ชอบฉ้อโกง ลักขโมย เบียดบังทรัพย์ ๔. นิรยภูมิ หมายถึง ดินแดนแห่งความ
ทุกข์ทรมานจากการถูกลงโทษด้วยการกระทำที่ผิดพลาดในอดีต เป็นที่เกิดของคนที่มากด้วยโทสะชอบฆ่าฟัน ชอบทำ
ร้ายผู้อื่น  

ในบทนี้จะแสดงตัวอย่างบุพกรรมของบุคคลฆ่าโคแล้วไปสู่ทุคติภูมิ คือ นายโคฆาต์ 

 
๑๓ พระสิรมิังคลาจารย์, จักกวาฬทปีนี ภาษาไทย, พิมพ์ครั้งท่ี ๒, (กรุงเทพมหานคร: สำนักหอสมุดแหง่ชาติ กรมศีล

ปากร, ๒๕๔๘), หน้า ๓๔๑. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๖๘ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
เร่ือง นายโคฆาตก์๑๔นี้มาในขุททกนิกาย ธรรมบท มลวรรค กล่าวถึงคนฆ่าโค แล้วตัดลิ้นโคปิ้งกิน ได้รับผล

แห่งกรรมถึงลิ้นขาด สิ้นใจตายตามโค ซึ่งมีพระพุทธพจน์ว่า “บัดนี้ท่านเป็นดุจใบไม้เหลือง ยมทูตปรากฏแก่ท่านแล้ว 
ท่านอยู่ใกล้ปากแห่งความตายแล้ว แม้เสบียงเดินทาง (กุศลทั้งหลาย) ท่านก็ยังไมได้เตรียม”๑๕ ดังนี้เป็นต้น  

เร่ืองมีอยู่ว่า นายโคฆาตก์คนหนึ่งในพระนครสาวัตถี ฆ่าโคแล้วถือเอาเนื้อล่ำปิ้งแล้ว นั่งพร้อมด้วยบุตรและ
ภริยาเคี้ยวกินเนื้อ และขายด้วยราคา. เขาทำการงานของคนฆ่าโคอยู่อย่างนี้ตลอด ๕๕ ปี มิได้ถวายยาคูหรือภัต แม้
มาตรว่าทัพพีหนึ่งในวันหนึ่งแด่พระศาสดา ซึ่งประทับอยู่ในวิหารใกล้. เขาเว้นจากเนื้อเสีย ย่อมไม่บริโภคอาหาร. วัน
หนึ่ง เขาบริโภคอาหารไม่ได้เพราะไม่มีเนื้อ เนื่องจากเนื้อที่เตรียมไว้ภรรยาของเขาขายให้คนอ่ืนไป เขารู้สึกไม่พอใจ จึง
สั่งให้นำถาดอาหารออกไป แล้วคว้ามีดตรงไปยังคอกวัว แล้วดึงลิ้นวัวออกมาตัดที่โคนลิ้นแล้ว จากนั้นก็นำไปปิ้ง ครั้น
ปิ้งแล้วก็นำมาวางไว้บนข้าวเปิบข้าวคำหนึ่งพลางกัดเนื้อคำหนึ่ง ทันใดนั้นสิ่งที่ไม่คาดคิดก็เกิดขึ้น ลิ้นของเขาขาดตกลง
ในถาดสำหรับใส่อาหารนั่นเอง. ในขณะนั้น เขาได้รับทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัส ที่เห็นสมด้วยกรรม. เขาเป็นเหมือน
โค มีสายเลือดไหลออกจากปาก เข้าไปในเรือน เที่ยวคลานร้องไปมา มีสภาพไม่ต่างอะไรไปจากโคตอนถูกฆ่า ไม่นาน
นักก็สิ้นชีวิต ผลกรรมส่งให้ไปเกิดในอวีมหานรก ฯ  

จากบทสรุปนี้ วิเคราะห์ได้ว่า นายโคฆาตก์ติดใจในรสอาหาร (รสตัณหา) รสตัณหานั้นเกิดมาจากชิวหาสัมผัส 
(สัมผัสทางลิ้น) ชิวหาสัมผัสเกิดมาจากสฬายตนะ (มีการผ่านแดนติดต่อคือลิ้น) ชิวหายตนะเกิดมาจากนาม คือ สัญญา 
(ความกำหนดหมาย) มนสิการ (เก็บไว้ในใจ) และเกิดมาจากรูป คือ กิริยาการบริโภค การขบเค้ียว นามรูปนี้ก็เกิดมา
จากชิวหาวิญญาณ (การรับรู้ทางลิ้น) ชิวหาวิญญาณ เกิดมาจาก อปุญญาภิสังขาร (เจตนา การตั้งใจฝ่ายชั่ว) และอ
ปุญญาภิสังขาร เกิดมาจากอวิชชา (ความไม่รู้) รสตัณหา เมื่อเกิดขึ้นแรงกล้าถึงขั้นต้องหาเนื้อมาให้ได้ก็เป็นปัจจัยให้
เกิดกามุปาทาน (ความยึดมั่นในกาม คือ รสอาหาร) เมื่อเกิดกามุปาทานแล้วขาดการปล่อยวางก็เป็นปัจจัยให้เกิดกรรม
ภพฝ่ายอกุศล โดยที่เขาได้ถือมีดไปตัดลิ้นวัว การกระทำของนายโคฆาตก์ ให้ผลทันทีหลักจากทำกรรมสำเร็จ คือ มี
ความโหดร้ายเพิ่มขึ้นในจิตใจเป็นประการต้น ประการต่อ คือ ให้ผลออกมาเป็นรูปธรรมนคือลิ้นขาดคลานไปมาส่ง
เสียงร้องครวญคราง ได้รับความทุกข์อย่างแสนสาหัส (ทุกขเวทนา) ในที่สุดก็สิ้นชีวิต และอกุศลวิบากส่งให้เขาไปเกิด
ในอเวจีมหานรก 

 บุพกรรมสัตว์ผู้ไปสู่ทุคติภูมิหรืออบายภูมิ ได้แก่ การประพฤติผิดศีล ๕ ประการ ปฏิสนธิจิตประกอบด้วย
มิจฉาทิฏฐิ และโลภะ โทสะ โมหะ๑๖ อบายภูมิเป็นภูมิที่เต็มไปด้วยความทุกข์และความเดือดร้อน ซึ่งเป็นผลจากการ
กระทำที่ไม่ดี หรือดินแดนที่เกิดปราศจากความเจริญ เป็นภูมิที่มีแต่ความทุกข์ทรมาน เป็นที่เกิดของผู้ที่ทำบาปกรรม
ไว้ในขณะที่ยังมีชีวิตอยู่ ผลแห่งบาปกรรมนั้นจะส่งเขาไปเกิดในอบายภูมิหลังจากเขาตายแล้ว.  การรอดพ้นจาก
อบายภูมิทำได้ด้วยการปฏิบัติธรรมเพื่อละกิเลสและทำความดี.  

 
๑๔ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๓๑๓-๓๑๕. 
๑๕ ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๒๓๕-๒๓๘/๑๐๕-๑๐๖. 
๑๖ พระพรหมโมลี (วลิาศ ญาณวโร ป.ธ.๙), ภูมิวลิาสินี, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพด์อกหญ้า, ๒๕๔๕), หน้า 

๘๐. 
 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๖๙ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
๒) ส่วนสุคติภูมิเป็นภูมิที่ดีมีความสุขทั้งกายและใจโดยมี ๒ ภูมิ คือ มนุสสภูมิ เทวภูมิ   

๑) มนุสสภูมิ หรือ มนุษย์โลก ปฏิปทาเครื่องให้สัตว์ไปสู่มนุสสภูมิ ได้แก่ การรักษาศีล ๕ ให้บริบูรณ์ 

๒) เทวภูมิ หรือ เทวโลก หรือ สวรรค์ ๖ ชั้น (๑) ชั้นจาตุมหาราชกา (๒) ชั้นดาวดึงส์  (๓) ชั้นยามา (๔) ชั้น
ดุสิต (๕) ชั้นนิมมานรดี และ (๖) ชั้นปรนิมมิตวสวัตดี รวม ๗ ชั้น ปฏิปทาเครื่องให้สัตว์ไปสู่สุคติภูมิ ได้แก่ กุศล
กรรมบถ ๑๐ และบุญกิริยาวัตถุมี ทาน ศีล เป็นต้น และการบำเพ็ญกุศลและมหากุศลต่าง ๆ  ตัวอย่างสัตว์ผู้เกิดใน
มนุสสูมิ และเทวภูมิ 

เรือ่ง ธรรมิกอุบาสก ผู้ประพฤติศีลธรรม 

ธัมมิกอุบาสกในเวลาใกล้จะตายได้เห็นนิมิตจากเทวโลกคือรถ ๖ คันประดับด้วยเครื่องอลังการทุกอย่าง 
เทียมด้วยม้าสินธพ ๑๐๐๐ ตัว ประมาณได้ ๑๕๐ โยชน์ มาจากเทวโลก ๖ ชั้น พวกผู้วิจัยจะนำมาวิเคราะห์การเกิดขึ้น
ของปฏิจจสมุปบาทแบบโลกียธรรมคือ เทวดาที่ยืนอยู่บนรถเหล่านั้น ต่างได้เชื้อเชิญว่า “พวกข้าพเจ้าจักนำ(ท่าน) ไป
ยังเทวโลกของข้าพเจ้า พวกข้าพเจ้าจักนำ(ท่าน)ไปยังเทวโลกของข้าพเจ้า ท่านผู้เจริญ ขอจงบังเกิดในที่นี้เพื่อภิรมย์ใน
เทวโลกของข้าพเจ้า” อุบาสกไม่ปรารถนาจะให้เป็นอันตรายต่อการฟังธรรม จึงกล่าวว่า “ท่านทั้งหลายจงคอยก่อน 
ท่านทั้งหลายจงคอยก่อน” ภิกษุทั้งหลายต่างหยุดนิ่ง ด้วยเข้าใจว่า “อุบาสกพูดกับเรา”ลำดับนั้นพวกบุตรและธดิาของ
เขาคิดว่า เม่ือก่อน บิดาของพวกเรา เป็นผู้ไม่อ่ิมด้วยการฟังธรรมแต่บัดนี้ ให้นิมนต์ภิกษุมา ให้ทำการสาธยายแล้วกลับ
ห้ามเสียเอง ชื่อว่าสัตว์ผู้ไม่กลัวต่อมรณะไม่มี แล้วต่างก็ร้องให้ พวกภิกษุปรึกษากันว่า บัดนี้ไม่เป็นโอกาสแล้ว จึงลุก
จากอาสนะหลีกไป เมื่ออุบาสกได้สติจึงได้ถามลูกว่า พระสงฆ์หายไปไหน ลูกจึงได้บอกว่า พ่อได้โบกมือไล่พระภิกษุ
สงฆ์ ท่านเหล่านั้นจึงได้กลับวัดไป อุบาสกบอกลูกว่าไม่ได้ไล่พระสงฆ์แต่ไล่เทวดา  ลูกจึงถามว่าเทวดาอยู่ตรงไหน 
อุบาสกจึงให้ลูกเหวี่ยงพวงดอกไม้ไปคล้องที่แอกรถที่มาจากสวรรค์ชั้นดุสิต๑๗  

สวรรค์แต่ละชั้นมีความแตกต่างกันตามกำลังแห่งบุญที่ตนได้สั่งสมไว้ครั้งเป็นมนุษย์ ยิ่งสวรรค์ชั้นที่สูงขึ้นไป
มากเท่าไร ยิ่งมีทิพยสมบัติอันวิจิตรอลังการมากขึ้นไปเท่านั้น ถึงแม้ชาวสวรรค์จะมีความสุขสบาย แต่ก็มีชาวสวรรค์
จำนวนมาก ยังคงประมาทในการดำเนินชีวิต ใช้บุญที่ตนสั่งสมมาไปเที่ยวเล่นเพลิดเพลินในกามคุณ ทั้งรูป รส กลิ่น 
เสียง สัมผัส อันเป็นทิพย์อยู่ทุกวัน จึงไม่หมั่นฟังธรรม ไม่ปฏิบัติธรรม ไม่อนุโมทนาบุญกับมนุษย์ผู้สร้างความดี ครั้น
เมื่อจุตินิมิตบังเกิดขึ้น ย่อมเศร้าโศกเสียใจ พร่ำเพ้อพิไรรำพัน ไม่อยากจากสวรรค์ไป เมื่อละจากอัตภาพนี้แล้วก็ไม่แน่
ว่าจะเกิดในสุคติภูมิอีก เพราะที่ได้เสวยทิพยสมบัติอยู่นี้ เนื่องจากผลบุญอาจจะส่งผลก่อนผลบาปที่ทำไว้ในอดีต ชีวิต
บนสวรรค์นั้นเป็นชีวิตที่ยาวนานมากเมื่อเทียบกับชีวิตเมืองมนุษย์ ยิ่งอายุขัยของสวรรค์ชั้นสูงๆ ยิ่งยาวนานขึ้นไปอีก 
ถ้าหากเราสั่งสมบุญไว้น้อยเมื่อครั้งเป็นมนุษย์ เมื่ออุบัติบนสวรรค์แล้ว ไม่ว่าชั้นใดก็ตาม เขาจะไม่ได้ยึดถือกันตาม
อาวุโส ไม่เหมือนเมืองมนุษย์ใครอยู่นานผู้น้อยก็ต้องไปกราบไหว้ แต่บนสวรรค์ไม่ใช่อย่างนั้น ใครมีบุญมากผู้นั้นจะ
ได้รับการยกย่อง ไปทางไหนมีแต่เหล่าเทพชื่นชม ยิ่งมีบุญระดับบุญใกล้เคียงผู้ปกครองภพ จะได้รับการต้อนรับเชิดชู 
นำมาซึ่งความปลื้มใจต่อเทพบุตร เทพธิดาที่มีศักดิ์ใหญ่นั้น 

 
๑๗ ขุ.ธ.อ.(ไทย) ๑/๑๑/๑๒๔. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๗๐ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
๒. พรหมภูมิ รูปพรหม รูปภพ หรือ รูปาวจรภูมิ คือ พรหมโลก ๑๖ ชั้น 

แบ่งเป็นปฐมฌานภูมิ ๓ ชั้น คือ ๑) พรหมปาริสัชชาภูมิ ๒) พรหมปุโรหิตาภูมิ ๓) มหาพรหมาภูมิแบ่งเป็นทุติยฌานภมูิ 
๓ ชั้น คือ ๔) ปริตตาภาภูมิ ๕) อัปปมาณาภาภูมิ ๖) อาภัสสราภูมิ แบ่งเป็นตติยฌานภูมิ ๓ ชั้น คือ ๗) ปริตตสุภาภูมิ 
๘) อัปปมาณสุภาภูมิ  ๙) สุภกิณหาภูมิ แบ่งเป็นตติยฌานภูมิ ๖ ชั้น คือ ๑๐) เวหัปปผลาภูมิ ๑๑) อสัญญีสัตตาภูมิ 
๑๒) อวิหาภูมิ ๑๓) อตัปปาภูมิ  ๑๔) สุทัสสาภูมิ ๑๕) สุทัสสีภูมิ ๑๖) อกนิฎฐาภูมิ  

ปฏิปทาเครื่องให้สัตว์ไปสู่รูปพรหม หรือชั้นรูปาวจรภูมิ ได้แก่ กุศลกรรมบถ ๑๐ และบุญกิริยาวัตถุ ดังกล่าว
แล้ว ต้องปฏิบัติสมถกัมมัฏฐาน ๔๐ มีการเพ่งกสิณรูป ๑๐ เป็นต้นอย่างใดอย่างหนึ่งแล้วเข้าฌานสมาบัติ ๔ มี 
ปฐมฌานภูมิ เป็นต้น๑๘ 

๓. อรูปพรหม อรูปภพ หรือ อรูปาวจรภูมิ ๔ ซึ่งเป็นที่อยู่อาศัยของพรหมที่มีแต่จิต ด้วยไม่พอใจที่รูปกาย 
เป็นสาเหตุแห่งความทุกข์นานัปการ มีชั้นต่างๆ ดังนี้ ๑) อากาสานัญจายตนภูมิ พรหมผู้ที่มีแต่จิต เข้าถึงภาวะมีอากาศ
ไม่มีที่สุด ๒) วิญญาณัญจายตนภูมิ พรหมผู้ที่เข้าถึง ภาวะวิญญาณไม่มีที่สุด ๓) อากิญจัญญายตนภูมิ พรหมผู้ที่เข้าถึง 
ภาวะไม่มีอะไร ๔) เนวสัญญานาสัญญายตนภูมิ พรหมผู้ที่เข้าถึงภาวะไม่มีสัญญาก็ไม่ใช่ มีสัญญาก็ไม่ใช่  

ปฏิปทาเครื่องให้สัตว์ไปสู่อรูปพรหม หรือชั้นอรูปาวจรภูมิ ต้องมีเมตตาพรหมวิหารธรรมและการบำเพ็ญกุศล
กรรมต่างๆ ทั้งหมดดังกล่าวแล้ว ปฏิบัติสมถกัมมัฏฐาน ๔๐ มีกสิณ ๑๐ เป็นต้น อย่างใดอย่างหนึ่งจนช่ำชองแล้วเข้า
อรูปฌาน ๔ มีอากาสานัญจายตนฌาน เป็นต้น๑๙ 

บุคคลดังกล่าวมานี้ ยังมีความหลงปิดบังไม่ให้เห็นอริยสัจ ๔ คือ แม้พวกอรูปพรหมทั้งหลายจะไม่มีความทุกข์
กายทุกข์ใจ เพราะไม่มีสิ่งแวดล้อมที่จะให้เกิดความเดือดร้อนต่างๆ ได้ก็ตาม แต่ท่านเหล่านั้นก็ไม่พ้นจากความตายอัน
เป็นมรณทุกข์อย่างหนึ่ง เพราะเมื่ออำนาจแห่งอรูปฌานสิ้นสุดลงแล้ว ก็ต้องลงมาเกิดเป็นมนุษย์หรือเทวดา ได้ประสพ
กับความทุกข์ลำบากต่างๆ ที่มีอยู่ในมนุษยโลก และเทวโลก และเมื่อตายจากมนุษย์และเทวดาแล้ว ก็อาจจะไปเกิดใน
อบายภูมิ ประสพกับมหาทุกข์ก็ได้ การไม่เห็นโทษของอรูปฌาน และการเป็นอรูปพรหมนี้แหละ จึงได้ชื่อว่า ไม่รู้จัก
ทุกข์ (ทุกฺเข อญาณํ) ในการที่มีความยินดีพอใจอยากได้อรูปฌาน อยากได้อรูปพรหมนี้ ก็ด้วยอำนาจแห่งตัณหาที่เป็น
ตัวต้นเหตุให้เกิดทุกข์ แต่ผู้นั้นก็ไม่เห็นโทษของการยินดีพอใจในอรูปฌาน อรูปภพ เช่นนี้ จึงได้ชื่อว่า ไม่รู้เหตุให้เกิด
ทุกข์ (ทุกขสมุทเย อญาณํ) ผู้ที่เกิดเป็นอรูปพรหมนั้น ตัดความทุกข์ได้ด้วยการข่มไว้(วิกขัมภนะ) เท่านั้น หาได้ตัดโดย
เด็ดขาด (สมุเฉทะ) ไม่ ฉะนั้น ความสุขที่พวกอรูปพรหมได้รับอยู่นั้นจึงไม่ใช่ความสุขที่แท้จริง เป็นความสุขที่เกี่ยว
ด้วยสังสารทุกข์และวิปริณามทุกข์ การตัดทุกข์ได้โดยสมุเฉท และมีความสุขอย่างแท้จริงก็มีแต่พระนิพพานเท่านั้น แต่
ผู้นั้นก็หารู้ถึงไม่ คิดว่าความสุขในอรูปฌานและอรูปพรหมนั้น เป็นความสุขอย่างเลิศ เช่นนี้แหละจึงได้ชื่อว่า ไม่รู้
หนทางดับทุกข์ (ทุกฺขนิโรเธ อญาณํ) แท้ที่จริงแล้วข้อปฏิบัติอันเป็นหนทางที่สามารถตัดกิเลสเป็นสมุจเฉท และนำให้

 
๑๘ พระพรหมโมลี (วลิาศ ญาณวโร ป.ธ.๙), ภูมิวลิาสินี, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพด์อกหญ้า, ๒๕๔๕), หน้า 

๒๗๙-๔๘๔. 
๑๙

 เรื่องเดียวกัน หน้า ๔๘๕-๔๘๖.. 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๗๑ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
เข้าถึงความดับทุกข์ได้นั้นก็มีอยู่ คือ อริยมรรคมีองค์ ๘ ที่เกี่ยวกับการเจริญวิปัสสนา แต่ผู้นั้นรู้ไม่ถึง เข้าใจว่าการเจริญ
สมถกรรมฐานนี้แหละสามารถนำให้เข้าถึงความสุข พ้นจากทุกข์ได้ เช่นนี้แหละจึงได้ชื่อว่า ไม่รู้ข้อปฏิบัติให้ถึงทางดับ
ทุกข์ (ทุกฺขนิโรธคามินีปฏิปทาย อญาณํ) คำกล่าวอธิบายนี้ เป็นการกล่าวถึงอวิชชาเป็นเหตุ อาเนญชาภิสังขารเป็นผล 
ฯ 

วิธีการปฏิบัติเพื่อรู้เท่าทันอายตนะในชีวิตประจำวัน 

๑.ความสำรวมอินทรีย์เพื่อรู้เท่าทันอายตนะในชีวิตประจำวัน ได้แก่ อินทรียสังวร หมายถึง ความสำรวม
อินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไม่ให้ยินดียิน ร้ายในเวลาเห็นรูป ฟังเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกต้องสัมผัส รู้
ธรรมารมณ์ด้วยใจ โดยมีสติคอยกำกับเมื่อมีการรับรู้อารมณ์ อันจะทำให้มีการรับรู้อารมณ์เป็นไปอย่างบริสุทธิ์ ไม่เกิด
ความยินดียินร้าย ด้วยการ รับรู้อารมณ์อย่างบริสุทธิ์ตรงไปตรงมาเช่นนี้ จะทำให้ไม่เกิดความยินดีหลงติดในสิ่งที่พอใจ
และไม่เกิดความยินร้ายในสิ่งที่ไม่พอใจ ดังพุทธพจน์ว่า “รูปที่พึงรู้แจ้งทางตาที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ ชวนให้
รัก ชักให้ใคร่ พาใจให้กำหนดมีอยู่ ถ้าภิกษุยังเพลิดเพลิน เชยชม ยึดติดรูปนั้นอยู่ ภิกษุนี้เราเรียกว่า ผู้กลืนเบ็ดของมาร 
ถึงความวิบัติ ถึงความพินาศ ถูกมารผู้มีบาปทำได้ตามใจปรารถนา”๒๐ 

เสียงที่พึงรู้แจ้งทางหู กลิ่นที่พึงรู้แจ้งทางจมูก รสที่พึงรู้แจ้งทางลิ้น สัมผัสที่พึงรู้แจ้งทางกาย และธรรมารมณ์ที่พึงรู้
แจ้งทางใจ ก็มีนัยเหมือนดังกล่าวนี้ การสำรวมอินทรีย์ไม่ใช่การห้ามหรือการปฏิเสธการรับรู้ แต่เป็นการไม่ยึดติดใน
นิมิตและอนุพยัญชนะ ไม่หลงจริงจังกับสิ่งที่รับรู้ ไม่หลงยึดถือว่าเป็นนั่นเป็นนี่ นั่นคือ รับรู้ได้แต่ไม่หลงยึดติด เพราะ
สิ่งทั้งหลายล้วนตกอยู่ภายใต้กฎแห่งไตรลักษณ์ ไม่มีแก่นสารสมควรที่จะไปยึดติดไว้ แต่หากเข้าไปยึดติด เกาะเก่ียวไว้
กับรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ เพราะสิ่งเหล่านี้คือวัตถุกาม มีแต่จะทำให้เกิดทุกข์ ดังพุทธพจน์ว่า “ภิกษุ
ทั้งหลายผัสสายตนะ ๖ ประการนี้ที่บุคคลไม่ฝึก ไม่คุ้มครอง ไม่รักษา ไม่สำรวมแล้ว ย่อมนำทุกข์มีประมาณยิ่ง มา
ให้”๒๑ และทรงแสดงความเป็นเหตุเป็นผลที่ก่อให้เกิดทุกข์ไว้ในปมาทวิหารรีสูตร ดังนี้ 

เมื่อภิกษุไม่สำรวมจักขุนทรีย์อยู่ จิตย่อมซ่านไปในรูปทั้งหลายที่พึงรู้แจ้งทางตา เมื่อเธอมีจิตซ่านไปแล้ว 
ปราโมทย์ (ความบันเทิงใจ) ก็ไม่มี เม่ือไม่มีปราโมทย์ปีติ (ความอ่ิมใจ) ก็ไม่มี เมื่อไม่มีปีติ ปัสสัทธิ (ความสงบกายสงบ
ใจ) ก็ไม่มี เมื่อไม่มีปัสสัทธิ ภิกษุนั้นย่อมอยู่ลำบาก จิตของเธอผู้อยู่ลำบากย่อมไม่ตั้งมั่น เม่ือจิตไม่ตั้งมั่น ธรรมทั้งหลาย
ก็ไม่ปรากฏ เพราะธรรมทั้งหลายไม่ปรากฏ เธอย่อมนับว่า ‘เป็นผู้อยู่ด้วยความประมาท’ แท้จริง๒๒ 

แม้ความไม่สำรวมในหู จมูก ลิ้น กาย และใจ ก็มีนัยเหมือนกันนี้ ส่วนผู้ใดคลายตัณหาแล้ว มีสติทุกเมื่อ ได้แก่ 
รูปตัณหา สัททตัณหา คันธตัณหา รสตัณหา โผฏฐัพพตัณหา ธัมมตัณหา ตัณหานั้น ผู้ใดละได้แล้ว ตัดขาดได้แล้ว ทำ
ให้สงบได้แล้ว ระงับได้แล้ว ทำให้เกิดขึ้นไม่ได้อีก เผาด้วยไฟคือญาณ แล้ว ผู้นั้นตรัสเรียกว่า ผู้คลายตัณหาแล้ว คือ ผู้
สละตัณหาแล้ว คลายตัณหาแล้ว ปล่อยตัณหาแล้ว ละตัณหาแล้ว สลัดทิ้งตัณหาแล้ว...เป็นผู้หมดความอยากแล้ว ดับ

 
๒๐ สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๒๓๐/๒๑๙-๒๒๐. 
๒๑ สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๙๔/๙๗. 
๒๒ สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๙๗/๑๐๗. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๗๒ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
แล้ว เย็นแล้ว มีตนอันประเสริฐเสวยสุขอยู่๒๓  การสำรวมอินทรีย์จึงเป็นวิธีการรักษาอารมณ์ คุ้มครองจิตไม่ให้ถูกกิเลส
เข้ามาครอบงำได้ จนสามารถหลุดพ้นจากกิเลสได้โดยสิ้นเชิง  

การสำรวมอินทรีย์ตามแนวทางแห่งพระพุทธเจ้านี้ ผู้ปฏิบัติจะได้รับอานิสงส์คือการมี ความสุขภายในจิตใจที่
ไม่ระคนด้วยกิเลส ไม่มีความยินดียินร้าย ไม่ใช่สุขที่เกิดจากกิเลส ไม่มีกิเลสเข้ามารบกวน การสำรวมอินทรีย์จึงเป็น
การปิดกั้น ป้องกันไม่ให้กิเลสและบาปอกุศลทั้งหลายเกิดขึ้นในจิต เมื่อจิตที่ได้รับการคุ้มครองเช่นนี้แล้ว ผู้ใดอบรม
อินทรีย์แล้วในโลกทั้งปวง ทั้งภายในและภายนอก ผู้นั้นชื่อว่า เป็นผู้อบรมแล้ว ฝึกดีแล้ว 

 ๒. อริยมรรคมีองค์ ๘ เพ่ือพัฒนาอินทรีย์ 

คำว่า อริยมรรค แปลว่า ทางดำเนินสู่ความดับทุกข์ที่ทำให้เป็นอริยชน หรือ วิธีดำเนินชีวิตอันประเสริฐ 
ปัญหามีอยู่ว่า อะไรคือสิ่งจำเป็นเบื้องต้นในการเจริญอริยมรรค หมายความว่า อะไรที่จะก่อให้เกิดอริยมรรคเพื่อความ
ดับทุกข์ พระพุทธเจ้าทรงให้คำตอบเกี่ยวกับเรื่องนี้ไว้ว่า“เมื่อดวงอาทิตย์กำลังอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อนเป็นบุพ
พนิมิตฉันใด กัลยาณมิตร ก็เป็นตัวนำ เป็นบุพพนิมิตเพื่อความเกิดขึ้นแห่งอริยมรรคมีองค์ ๘ ฉันนั้น ผู้มีกัลยาณมิตร 
พึงหวังข้อนี้ได้ว่า จักเจริญอริยมรรคมีองค์ ๘ ให้มาก”๒๔ จากพุทธพจน์ที่กล่าวมานี้ สิ่งจำเป็นในการเจริญอริยมรรค
เพื่อความดับทุกข์คือ ความเป็นผู้มีกัลยาณมิตรที่ดี ซึ่งถึงพร้อมด้วยปัจจัยภายนอกที่เป็น ปรโตโฆสะ คือ คำแนะนำ
จากผู้อ่ืน หมายเอาพ่อ แม่ ครู อาจารย์ มิตรสหายที่ดี แนะนำในทางที่ดี และมีความถึงพร้อมด้วยไตรสิกขา มีฉันทะ 
ความเพียรพยายามในการปฏิบัติ เห็นว่ากฎแห่งกรรมมีจริง โลกนี้โลกหน้ามีจริง และมีความถึงพร้อมด้วยปัจจัยภายใน 
คือ การถึงพร้อมด้วยศีลเป็นเบื้องต้นจนถึงการมีปัญญาในการใช้ความคิดอย่างถูกวิธี คิดหาเหตุผล สืบค้นถึงต้นเค้า 
สืบสาวให้ตลอดสายแยกแยะให้เห็นความจริงตามเหตุปัจจัย โดยไม่เอาความรู้สึกด้วยอำนาจอคติเข้าจับ ก็เป็นเหตุ
เกิดขึ้นแห่งอริยมรรค ดังพระพุทธพจน์ที่พระองค์ตรัสว่า “เมื่อดวงอาทิตย์กำลังอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นก่อน เป็นบุพ
พนิมิต ฉันใด สีลสัมปทา ฉันทสัมปทา อัตตสัมปทา ทิฏฐิสัมปทา อับปมาทสัมปทา โยนิโสมนสิการสัมปทา ก็เป็นบุพ
พนิมิตเพื่อความเกิดขึ้นแห่งอริยมรรค ฉันนั้น”๒๕ เมื่อสิ่งเบื้องต้นของการปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์ คือ ความมี
กัลยาณมิตรที่ถึงพร้อมด้วยไตรสิกขา มีความพอใจในการปฏิบัติ และตั้งอยู่ในความไม่ประมาท จะเป็นคุณค่าสูงสุดใน
การปฏิบัติตามหลักอริยมรรคได้ ถึงแม้จะเป็นคนประเภทมืดมา คือยากจน ขัดสน แต่เป็นคนมีปัญญา การคบกัยาณ
มิตรดีไม่ประมาทในชีวิต ก็เป็นเหตุให้นำตนถึงความสว่างได้ และการดำเนินตามหลักอริยมรรคมีองค์ ๘ จะเข้าถึง
จุดหมายปลายทาง คือความพ้นจากทุกข์ ได้แก่พระนิพพานได้ในที่สุด ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “แม่น้ำคงคาไหลไปสู่ทิศ
ปราจีน (ตะวันออก) บ่าไปสู่ทิศปราจีน หลากไปสู่ทิศปราจีน แม้ฉันใด ก็ฉันนั้นเหมือนกัน คือ เมื่อเจริญอริยมรรคมี
องค์ ๘ ทำอริยมรรคมีองค์ ๘ ให้มาก ย่อมน้อมไป โน้มไป โอนไปสู่พระนิพพาน”๒๖  

 หนทางความดับทุกข์ทั้งปวง ตามหลักอริยมรรคมีองค์ ๘ นี้ มีอธิบายตามลำดับ ดังนี้ 

 
๒๓ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๐/๗๖. 
๒๔ สํ.ม. (ไทย) ๑๙/๔๙/๔๓. 
๒๕ สํ.ม. (ไทย) ๑๙/๕๐-๕๕/๔๔. 
๒๖ สํ.ม. (ไทย) ๑๙/๙๑/๕๘. 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๗๓ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
๑.สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิเทส๒๗ว่า “ความรู้ในทุกข์ ความรู้ในทุกข์สมุทัย 

ความรู้ในทุกขนิโรธ ความรู้ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา นี้เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ” 

๒. สัมมาสังกัปปะ คือ ดำริชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “ความดำริในการออกจากกาม 
ความดำริในการไม่พยาบาท ความดำริในการไม่เบียดเบียน นี้เรียกว่า สัมมาสังกัปปะ” หมายถึง ความคิดชอบ คิด
ถูกต้อง ตริตรองไปในทางที่ดี ๓ ประการ  

๓. สัมมาวาจา คือ เจรจาชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ 
เจตนางดเว้นจากการพูดส่อเสียด เจตนางดเว้นจากการพูดคำหยาบ เจตนางดเว้นจากการพู ดเพ้อเจ้อ นี้เรียกว่า 
สัมมาวาจา” หมายถึง การพูดแต่คำจริง มีประโยชน์ เป็นทางปฏิบัติที่สำคัญ ที่ทำให้ผู้พูดมีการระวังในการใช้คำพูด 
ไม่ให้พูดในทางที่ไม่ดี แต่ให้พูดในด้านดี คือ วจีสุจริต หรือ  ความสะอาดทางวาจา  

๔. สัมมากัมมันตะ การงานชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “เจตนางดเว้นจากการฆ่าสัตว์ 
เจตนางดเว้นจากการลักทรัพย์ เจตนางดเว้นจากการประพฤติผิในกาม นี้เรียกว่า สัมมากัมมันตะ” หมายถึง การทำ
ความดีทางกาย อันเป็นการประพฤติชอบซึ่งเรียกว่า กายสุจริต หรือความสะอาดทางกาย ๓ ประการ  

๕. สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีวิตชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “อริยสาวกในพระธรรมวินัยนี้ละ
มิจฉาอาชีวะ สำเร็จการเลี้ยงชีพด้วยสัมมาอาชีวะ นี้เรียกว่า สัมมาอาชีวะ” หมายถึง การละมิจฉาชีพ เลี้ยงชีวิตด้วย
สัมมาชีพ รวมถึง ความขยันหมั่นเพียรในการประกอบอาชีพที่สุจริต และไม่ทำการงานให้คั่งค้างอากูล ไม่ผัดเพี้ยน ไม่
จับจด ไม่ยุ่งเหยิงสับสน เป็นต้น  

๖. สัมมาวายามะ พยายามชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ สร้าง
ฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิตมุ่งมั่นเพื่อป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้น มิให้เกิดขึ้น มุ่งมั่นเพื่อ
ละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว มุ่งมั่นเพื่อทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น มุ่งมั่นเพื่อความดำรงอยู่ ไม่เลือนหาย ภิญโญ
ภาพ ไพบูลย์ เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว นี้เรียกว่า สัมมาวายามะ” 

๗. สัมมาสติ ความระลึกชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “ภิกษุในพระธรรมวินัย พิจารณา
เห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา
ทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลาย
อยู่ มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ นี้เรียกว่า สัมมาสติ”  

๘. สัมมาสมาธิ ตั้งจิตมั่นโดยชอบ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมัคคสัจจนิทเทสว่า “ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ สงัด
จากกามและอกุศลธรรมทั้งหลายแล้ว บรรลุปฐมฌานที่มีวิตก วิจาร ปีติและสุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ เพราะวิตกวิ จาร
สงบระงับไป บรรลุทุติยฌานอันมีความผ่องใสภายใน มีภาวะที่จิตเป็นหนึ่งผุดขึ้น ไม่มีวิตก ไม่มีวิจาร มีแต่ปีติและสุข
อันเกิดจากสมาธิอยู่ เพราะปีติและวิจารคลายไป มีอุเบกขา มีสติสัมปชัญญะเสวยสุขอยุ่ด้วยนามกาย บรรลุทุติยฌานที่

 
๒๗

 ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๓๕/๑๒๖. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๗๔ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
พระอริยทั้งหลายสรรเสริญว่า เป็นผู้มีอุเบกขา มีสติ อยู่เป็นสุข เพราะละสุขและทุกข์ได้ เพราะโสมนัสและโทมนัสดับ
ไปก่อนแล้ว บรรลุจตุตถฌานที่ไม่มีทุกข์ ไม่มีสุข มีสติบริสุทธิ์เพราะอุเบกขาอยู่ นี้เรียกว่า สัมมาสมาธิ”  

อริยมรรค มีองค์ ๘ มีสัมมาทิฏฐิเป็นรากฐาน หากขาดไปเสียองค์ใดองค์หนึ่ง องค์มรรคข้ออ่ืนย่อมเกิดขึ้น
ไม่ได้ องค์มรรคทุกองค์ล้วนเป็นปัจจัยเกื้อหนุนซึ่งกันและกันทำให้องค์มรรคข้ออ่ืนเกิดขึ้นได้ตามลำดับ และองค์มรรค
ข้อสุดท้าย คือ สัมมาสมาธิ นี้ก็ย่อมมีองค์มรรคทั้ง ๗ ประการข้างต้นเป็นบริวาร ในการแสดงมรรคมีองค์ ๘ นี้
พระพุทธเจ้าทรงแสดงสัมมาทิฏฐิก่อน เพราะถือว่าเป็นองค์มีอุปการอย่างยิ่งต่อองค์มรรคถัดมา เพราะการประพฤติใน
สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ เป็นปัจจัยให้ละความหลง สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ เป็นปัจจัยให้ละความ
โลภ ส่วนสัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ เป็นปัจจัยให้ละความโกรธ สงเคราะห์ลงในไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ 
ปัญญา  

๕. อภิปรายผล  

การวิจัยเรื่อง วิเคราะห์ผลของการรับรู้ทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท ผู้วิจัยสามารถอภิปรายสรุป
ผลการวิจัย ได้ดังนี้  

จากการศึกษาพบว่า การรับรู้จะเกิดขึ้นได้ เมื่อมีองค์ประกอบเกิดขึ้นครบทั้ง ๓ อย่าง ได้แก่ อายตนะ 
อารมณ์ และวิญญาณ เรียกว่าผัสสะ หรือสัมผัส แปลว่า การกระทบ หรือหมายความว่า การบรรจบพร้อมกันแห่ง
อายตนะ อารมณ์ และวิญญาณ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ ธรรมวลี ศรีแช่ม ศึกษาเรื่อง การศึกษาปปัญจธรรมใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท ผลจากการศึกษาพบว่า “ตัณหา คือ ความกำหนัดยินดีพอใจในกามคุณทั้งหลาย ความ
เพลิดเพลินในอำนาจ ความอาลัยหาต่างๆ รวมไปถึงความผูกพัน แม้แต่ความปรารถนาดี และความหวัง ก็ชื่อว่า มี
ตัณหา ตัณหาแบ่งตามอาการที่ปรากฏมี ๓ คือ ๑) กามตัณหา ได้แก่ ความยินดีติดใจในอารมณ์ ๖ ที่เก่ียวกับกามคุณ 
๒) ภวตัณหา ได้แก่ ตัณหาที่เกิดพร้อมกันกับสัสสตทิฏฐิ โดยอาศัยรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสทางกาย และใจ เป็นความ
อยากให้กามคุณที่ประสบมานั้นอยู่กับตนนานๆ ๓) วิภวตัณหา ได้แก่ ตัณหาที่เกิดพร้อมกันกับอุจเฉททิฏฐิโดยอาศัย
อารมณ์ ๖” ๒๘  

วิเคราะห์ผลแห่งการรับรู้อายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท ผลการวิเคราะห์พบว่า  การรับรู้ทางโลกียะ 
หมายถึงการเสพเสวยโลกในปัจจุบันภพ ทั้งที่เป็นกุศลกรรม และอกุศลกรรม ส่งผลให้เกิดสุข ทุกข์ และสิ่งที่มิใช่สุข
และทุกข์ในปัจจุบันชาติ แล้วส่งผลในภพถัดไป เช่น กุศลกรรม ส่งผลให้ไปเกิดสุคติภูมิ  ได้แก่ มสุสสภูมิ เทวภูมิ ได้
เสวยสุขตามกำลังกุศลกรรมที่บำเพ็ญมาครั้งอดีตชาติ ส่วนอกุศลกรรม ส่งผลให้ไปเกิดในทุคติภูมิ ได้แก่ ติรัจฉานภูมิ 
อสุรกายภูมิ เปตติวิสัยภูมิ และนิรยภูมิ ซึ่งอยู่ในชั้นกามาวจรภูมิ ถ้าสร้างกุศลกรรมคุณงามความดีอย่างยิ่งยวด บำเพ็ญ
สมถกัมมัฏฐาน ๔๐ ประการ อย่างใดอย่างหนึ่ง มีการเพ่งกสิณรูปเป็นต้น จึงส่งผลให้ไปเกิดในชั้นรูปาวจรภูมิ (รูป
พรหม) และอรูปาวจรภูมิ (อรูปพรหม)  

 
๒๘ ธรรมวลี ศรีแช่ม, “การศึกษาปปญัจธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร มหาบัณฑิต, 

(บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔), หน้า ๑๓.  



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๗๕ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
ชีวิตที่มีปัญหาเกิดขึ้นนั้น มีกิจกรรม มีความสัมพันธ์กับโลก มีการรับรู้ประสบการณ์จากโลกเข้ามา และมี

การปฏิบัติต่อโลก ดังนั้น ควรต้องมีความสำรวมระมัดระวังอายตนะ อารมณ์ที่เข้ามากระทบ ด้วยอินทรีย์สังวร คือ 
การสำรวมอินทรีย์ คือ การพิจารณาอินทรีย์ ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เพื่อให้เกิดปัญญารู้ชัดในสิ่งที่เข้ามา
กระทบอินทรีย์ทั้ง ๖ เช่น เมื่อเห็นรูปด้วยตาแล้วเกิดความชอบใจ ก็ให้รู้ชัดสภาวะที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริงด้วย
อำนาจไตรลักษณ์ คือ อนิจจตา ทุกขตา อนัตตตา และดำเนินชีวิตตามทางอันประเสริฐ คือ อริยมรรคมีองค์ ๘ เพื่อให้
เกิดปัญญารู้เท่าทันการรับอารมณ์ทางอายตนะ อันเป็นการพัฒนาชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา 

๖. สรุป 

การศึกษาเร่ืองอายตนะ เป็นการศึกษาเรื่องชีวิตโดยโยงไปหาโลก คือ เรียนเรื่องชีวิตและโลก ตามที่เข้ามา
สัมพันธ์ซึ่งกันและกัน จากชีวิตก้าวไปสู่โลก ถ้าเรียนอายตนะของเราเอง คือ เรียน ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เรียกว่า 
อายตนะภายใน ๖ ถ้าเรียนโลกภายนอกที่ปรากฏแก่เรา ก็เรียกว่าอายตนะภายนอก ๖ คือ รูป เสียง กลิ่น รส สิ่ง
สัมผัสกายที่เรียกว่าโผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ คือสิ่งที่รู้ที่คิดในใจ ทั้ง ๖ อย่างนี้ เป็นประสบการณ์ที่รับรู้เข้ามา เป็น
ข้อมูลให้แก่ชีวิต โลกทั้งหมดที่เรารู้จักมีเพียงเท่านี้ ฉะนั้น การศึกษาเร่ืองอายนะจึงเป็นหลักสำคัญในการรับรู้เท่าทัน
กระแสของโลก  

อายตนะเป็นบ่อเกิดของปฏิจจสมุปบาท ฉะนั้น หลักการปฏิบัติเพื่อตัดวงจรปฏิจจสมุปบาท สิ่งสำคัญอยู่ที่
ผัสสะ เวทนา ตัณหา เม่ือมีการกระทบทางอารมณ์แล้วหยุดอยู่ที่การกระทบนั้นเป็นที่สุด ถ้าควบคุมไม่ได้  เผลอสติจน
เกิดมีเวทนาก็ควบคุมอีกครั้งหนึ่งที่เวทนา อย่าให้เกิดถึงตัวตัณหา แสดงการตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทที่ขั้วตัณหา อวิชชา 
> สังขาร > วิญญาณ > นามรูป > สฬายตนะ > ผัสสะ > เวทนา > ตัณหาดับ > อุปาทานดับ > ภพดับ > ชาติดับ > 
ชรามรณะ + โสกะ ฯลฯ อุปายาสดับ = ทุกขนิโรธ การเสพเสวยโลกทางผัสสายนะโดยอโยนิโสมนสิการ ยังผลให้ผู้
ส่องเสพให้ได้รับความทุกข์ทั้งทางกายและทางใจในปัจจุบันภพ และเมื่อล่วงลับดับไปเพราะกายแตก ย่อมได้รับทุกข์
มหันต์ในอบายภูมิทั้ง ๔ ส่วนผู้มีโยนิโสมนสกิารย่อมได้รับความสุขทั้งทางกายและทางใจในปจัจุบนัภพ และเมื่อล่วงลับ
ดับไปเพราะกายแตก ย่อมบันเทิงในสุคติโลกสวรรค์ เพราะฉะนั้น ควรสำรวมระวังอินทรีย์ มีสติ มีปัญญาพิจารณาโดย
แยบคายให้รู้เท่าทันอารมณ์ที่มากระทบการพิจารณาให้เห็นถึงหลักไตรลักษณ์ คือ ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นสิ่งไม่ใช่
ตัวตน ทุกสิ่งเป็นเพียงมายาเท่านั้น ควรดำเนินชีวีตด้วยอริยมรรคมีองค์ ๘ มีสัมมาทิฏฐิ เป็นต้น ดังกล่าวแล้ว เพื่อ
พัฒนาอินทรีย์ให้รู้เท่าทันเหตุการณ์ในปัจจุบัน ไม่ตกอยู่ในกิเลสฝ่ายต่ำอันมีโลภะ โทสะ และโมหะ เป็นต้น ฯ 

๗. ข้อเสนอแนะ  

๑. ข้อเสนอแนะในเชิงนโยบาย  

ควรส่งเสริมให้มีการศึกษาเนื้อหาหลักธรรมในพระสูตร ในลักษณะเชิงวิเคราะห์องค์ธรรมเก่ียวกับอายตนะ
และหลักธรรมที่เนื่องด้วยกฎแห่งกรรม เพื่อให้เกิดหิริ (ความละอายแก่ใจ) โอตตัปปะ (ความเกรงกลัวผลแห่งการ
กระทำบาป) และเพื่อให้เห็นองค์ธรรมแห่งวิปัสสนาอันเป็นตัวปัญญาอันเป็นหลักธรรมที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา  

๒. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์                      ~ ๗๖ ~                   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

 
จากการศึกษาผลวิเคราะห์การรับรู้ทางอายตนะตามหลักปฏิจจสมุปบาท  สำหรับผู้ที่ สนใจต้องการ

ศึกษาวิจัยในเรื่องเดียวกันนี้ ผู้ศึกษาขอเสนอแนะหัวข้อ การทำศึกษาในครั้งต่อไปเพื่อให้เกิดความสมบูรณ์ในเนื้อหา
มากยิ่งขึ้น ดังนี้ 

๑. ศึกษาการสำรวมอินทรีย์กับวิปัสสนาภูมิในการเจริญวิปัสสนาภาวนา 
๒. ศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างอายตนะกับกรรม ๑๒ ตามหลักพระพุทธศาสนา  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



     พระมหาแพน  วิสุทโฺธ                                  ~ ๗๗ ~                ปีที่ ๒๑  ฉบับท่ี ๓  กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๘ 

  
บรรณานุกรม 

ภาษาไทย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพมหานคร : โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.พิมพ์ครั้งที่ ๑๗. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา, ๒๕๕๔. 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร). ภูมิวิลาสินี. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ดอกหญ้า, ๒๕๔๕. 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริย. ปรมัตถโชติกะ ปฏิจจสมุปบาททีปนี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๓๘. 

ธรรมวลี ศรีแช่ม. “การศึกษาปปัญจธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร มหาบัณฑิต . 
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔. 

 

 

 

 


