
การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุเชิงพุทธบูรณาการ 
 Integrative Buddhist Approach to Quality of Life Enhancing 

through the Law of Kamma in the Petavatthu 
 

พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ (ฤทธิ์กระจ่าง) 
   Phramaha Chaiyaporn Amarapañño (Ritgrachang๑

 

 

Received: June 12, 2025    Revised: August 7, 2025  
Accepted: August 13, 2025 

 
บทคัดย่อ 

 
 งานวิจัยเรื่อง “การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุเชิงพุทธ
บูรณาการ” มีวัตถุประสงค์ คือ (๑) เพื่อศึกษาแนวคิดและหลักการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลัก
พระพุทธศาสนาและทฤษฎีมนุษยนิยมของอับราฮัม มาสโลว์ (๒) เพื่อศึกษาเนื้อหาสาระเรื่องกฎ
แห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ และ (๓) เพื่อนำเสนอแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามคติสอนใจ
เรื่องกฎแห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุเชิงพุทธบูรณาการ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ และมีการวิจัย
ภาคสนามผ่านการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ 
 ผลการวิจัยพบว่า หลักกรรมในพุทธศาสนาเป็นระบบเหตุผลที่เชื่อมโยงการกระทำ
กับผลอย่างแนบแน่น มีผลต่อพฤติกรรมทั้งตรงและอ้อม คัมภีร์เปตวัตถุแสดงเรื่องผลกรรมผ่าน
การบอกเล่าของเปรตผู้เป็นเจ้าของเรื่องและบุคคลที่เกี่ยวข้องซึ่งเป็นการยืนยันว่า ชีวิตหลังความ
ตายดำเนินต่อไปตามอำนาจกรรม เมื่อเปรียบกับทฤษฎีมาสโลว์พบว่า ทั้งสองแนวคิดให้
ความสำคัญกับคุณภาพชีวิตทั้งด้านวัตถุและจิตใจ แต่พุทธศาสนาเน้นพัฒนาไปสู่โลกุตระ คือ 
ความพ้นทุกข์อย่างยั่งยืน 

                                                      
๑

  นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya   
University E-mail : chaiyaporn.rit@mcu.ac.th 

mailto:chaiyaporn.rit@mcu.ac.th


        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๕๔ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
 ข้อมูลจากผู้ทรงคุณวุฒิยืนยันว่า ความเข้าใจหลักกรรมอย่างถูกต้องช่วยให้เกิดการ
ตระหนักรู้ เป้าหมายชีวิตที่ชัดเจน ความรับผิดชอบ และการจัดการปัญหาอย่างมีสติ ทั้งยังลด
ทุกข์ใจจากเหตุการณ์ไม่พึงประสงค์ โดยตระหนักว่าผลกรรมชั่วในอดีตสามารถแก้ไขได้ผ่านกรรม
ดีในปัจจุบัน การบูรณาการหลักกรรมสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีจึงต้องมีความสมดุล ทั้งทาง
วัตถุ สังคม จิตใจ และจิตวิญญาณ ผ่านหลักกรรม การพัฒนา และความพึงพอใจ ตามองค์ความรู้ 
KDC Model ที่ได้จากการวิจัยเร่ืองนี้. 
 
ค าส าคัญ: คุณภาพชีวิต, หลักกรรม, คัมภีร์เปตวัตถุ, พุทธบูรณาการ 
 

Abstract 
 

 The research titled “Integrative Buddhist approach to quality of Life 

Enhancement through the Law of Kamma in the Petavatthu” aims to (1) examine 

the principles of quality of life development in Buddhism and Abraham Maslow’s 

humanistic theory, (2) explore the doctrinal essence of kamma in the Petavatthu, 

and (3) propose an integrated Buddhist approach for life enhancement rooted in 

karmic insight. This is a qualitative study employing textual analysis and in-depth 

interviews with scholars. 

The findings reveal that the Buddhist law of kamma constitutes a rational 

system intricately linking actions to consequences, directly and indirectly 

influencing human behavior. The Petavatthu illustrates karmic outcomes through 

narratives of pretas (hungry ghosts) and related individuals, affirming that 

postmortem existence proceeds according to the moral force of past actions. 

When juxtaposed with Maslow’s theory, both frameworks emphasize physical 

and psychological well-being; however, Buddhism transcends Maslow’s secular 

model by orienting quality of life toward Lokuttara—liberation from suffering as 

the ultimate goal. 



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๕๕ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
Expert interviews affirm that a proper understanding of kamma fosters 

self-awareness, clarity of life purpose, personal accountability, and mindful 

coping with adversity. Recognizing that past negative deeds can be transformed 

through present wholesome actions alleviates distress and empowers moral 

agency. Integrating karmic principles with contemporary psychological insights 

thus provides a holistic framework for sustainable life development—materially, 

socially, mentally, and spiritually. This integration is guided by the principles of 

kamma, holistic development, and life satisfaction, as conceptualized in the KDC 

Model formulated from this research. 

 

Keywords: Quality of Life, The Law of Kamma, The Petavatthu, Buddhist 

Integrative Approach 

 

๑. บทน า 

หลักกรรมในพระพุทธศาสนาถือเป็นรากฐานสำคัญที่ชี้ให้เห็นถึงความสัมพันธ์

ระหว่างเหตุและผลของการกระทำ มนุษย์ไม่อาจหลีกเลี่ยงผลแห่งการกระทำของตนได้ ซึ่งความ

เข้าใจในกฎแห่งกรรมจะนำไปสู่ความรับผิดชอบต่อตนเอง และเกิดความเปลี่ยนแปลงในการ

ดำเนินชีวิตอย่างมีจริยธรรม มโนทัศน์เกี่ยวกับคติความเชื่อเรื่องกรรมหรือกฎแห่งกรรมที่

สมเหตุสมผลจึงต้องอาศัยแหล่งอ้างอิงผ่านการจารึกเป็นหลักคำสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎกที่มี

พยานบุคคลปรากฎอยู่ในเร่ืองราวนั้นๆ 

หนึ่งในคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนาท่ีกล่าวถึงหลักกรรมและผลของกรรมไว้อย่าง

ลึกซึ้งและมีตัวอย่างเป็นรูปธรรมคือ คัมภีร์เปตวัตถุ ซึ่งเป็นเนื้อหาส่วนหนึ่งของพระไตรปิฎกเล่มที่ 

๒๖ ในหมวด พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย เปตวัตถุ คัมภีร์นี้นำเสนอเร่ืองราวของเปรตและเหตุ

แห ่งการเก ิดเป ็น เปรตจากกรรมท ี่ได ้กระทำไว ้ในอด ีต เปตว ัตถ ุจ ึงเป ็นแหล ่งข ้อม ูลทาง

พระพุทธศาสนาที่มีคุณค่าอย่างยิ่งในการศึกษาเร่ืองผลของกรรมอย่างเป็นรูปธรรม โดยมีลักษณะ



        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๕๖ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
ของการเล่าเร่ืองที่เข้าถึงจิตใจและปลุกสำนึกทางศีลธรรมได้เป็นอย่างดี หลักคำสอนว่าด้วยกรรม

และกฎแห่งกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์เปตวัตถุ จึงเป็นแนวทางหนึ่งในการสร้างแรงจูงใจเพื่อการ

พัฒนาคุณภาพชีวิตให้มนุษย์สามารถเข้าถึงคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืนได้อย่างแท้จริง เพราะเมื่อบุคคล

ไม่เชื่อเร่ืองกรรมและผลแห่งกรรม ย่อมโยงไปถึงการไม่เชื่อเรื่องความมีอยู่ของชีวิตหลังความตาย 

(Life after Dead) ส่งผลให้บุคคลนั้นดำเนินชีวิตอยู่ด้วยความประมาท เมื่อมีความประมาทจึง

เป็นเหมือนเป็นคนตายแล้ว เพราะความประมาทเป็นทางแห่งความตาย๒  วิถีของผู้ประมาทย่อม

สุ่มเสี่ยงต่อการก่ออกุศลกรรมบถ ๑๐๓  หากบุคคลเชื่อในเร่ืองกรรมและกฎแห่งกรรม พฤติกรรม

ทางกาย วาจา ใจ ของบุคคลนั้นย่อมเป็นไปในทางกุศล ลดความสุ่มเสี่ยงต่อการประพฤติผิด

ศีลธรรมเพราะมีหิริคือความเกรงกลัวผลแห่งบาปน่ันเอง 

การทำดีทำชั่วที่สัมพันธ์กับหลักกรรมหรือกฎแห่งกรรมนี้ มีนักวิชาการและผู้รู้ทาง

พระพุทธศาสนาให้ทัศนะไว้ต่างๆ กัน เช่น วศิน อินทสระ กล่าวถึงเรื่องนี้ว่า สิ่งที่เป็นประเด็น

ปัญหาหนึ่งของสังคมปัจจุบันเกิดจากความไม่เชื่อในหลักธรรมเรื่องกรรมที่ได้ถูกบิดเบือนไปจาก

หลักคำสอนเดิมที่ได้สั่งสอนกันมาว่าทำดีได้ดีทำช่ัวได้ช่ัว แต่ในปัจจุบันการวัดผลของความดีกันอยู่

ที่วัตถุคนในสังคมจึงต้องการเป็นเจ้าของวัตถุและความร่ำรวยโดยไม่สนใจที่จะทำงานให้เหนื่อย

ยาก ด้วยวิธีการที่ผิดกฎหมายและผิดศีลธรรม เช่น ค้ายาเสพติด อาชญากรรม โจรกรรมเป็นต้น 

ส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ที่ปกติสุขของสังคมส่วนรวม คนส่วนมากมักถือเอาความสุขความสม

ปรารถนาในชีวิตปัจจุบันเป็นมาตรฐานวัดความดี คือความดีต้องมีผลออกมาเป็นความสุขความ

สมปรารถนา เป็นลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ความชั่วต้องมีผลตรงกันข้าม แต่ในความเป็นจริงแล้วไม่

แน่เสมอไป๔ ในประเด็นเดียวกันนี้ พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวถึงคำสอนเรื่องกรรมกับการตีความของ

สังคมปัจจุบันไว้ว่า “ความเชื่อเรื่องกรรมที่ไม่ถูก คือเรามองกรรมไปที่สิ่งของที่เงินทองของนอก

                                                      
๒ ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๒๑/๓๑. 
๓ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๔๗/๓๖๒. 

๔ วศิน อินทสระ, หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด, พิมพ์คร้ังที่ ๑๒, (กรุงเทพมหานคร: 
เคล็ดไทย, ๒๕๔๔), หน้า ๔๕-๔๖. 



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๕๗ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
กาย ซึ่งเป็นความเชื่อที่ไม่ถูกต้อง แต่ไม่ได้มองที่ผลของมันคือ ความดีความชั่วอันมีอยู่แล้วใน

กรรมนั้น ซึ่งจิตใจเราสัมผัสได้ทุกครั้งที่เราทำกรรม”๕  

ชีวิตหลังความตายตามที่ปรากฏในคัมภีร์เปตวัตถุ พระสุตตันปิฎก ขุททกนิกาย ได้

รวบรวมเรื่องราวของผู้จากโลกนี้ไป จำนวน ๕๑ เรื่อง โดยกล่าวถึงผลแห่งกรรมหรือการกระทำ

คร้ังเป็นมนุษย์หลังจากสิ้นชีพแล้ว ก็มาเสวยผลแห่งกรรมต่างๆ กันไป เรียกว่าเปตวิสัย หรือเปรต

วิสัย สัตว์พวกนี้ได้รับทุกขเวทนาต่างๆ ตามผลแห่งกรรมชั่วที่ได้ทำไว้ เช่น อดอยาก ผอมโซ 

เพราะไม่มีอาหาร หรือมีแต่กินไม่ได้ หรือกินได้แต่กินยาก เพราะปากเท่ารูเข็ม หรือกินเข้าไปได้

แต่กลายเป็นเลือดเป็นหนอง เป็นมูตร เป็นคูถ อนึ่ง ยังมีเปรตอีกพวกหนึ่งที่เสวยผลแห่งกรรมดี

และกรรมชั่วสลับกันในชาติเดียวกัน เรียกว่า เวมานิกเปรต คือเปรตที่มีวิมานอยู่เป็นของตัวเอง มี

ความสุขเหมือนพวกเทวดาในเวลาหนึ่ง แต่ในอีกเวลาหนึ่งได้รับทุกขเวทนาแสนสาหัสเหมือน

เปรตพวกอื่นและสัตว์นรกทั้งหลาย๖  

จากการศึกษาข้อมูลเบื้องต้น ทำให้เห็นว่า เรื่องราวในคัมภีร์เปตวัตถุยังสะท้อนให้ผู้ฟัง

เกิดความสังเวชสลดใจและหันมาใส่ใจในการละความชั่วทำความดีสังวรตนไม่ให้กระทำบาปและ

สร้างความดี คัมภีร์เปตวัตถุจึงเป็นเรื่องน่าศึกษาวิจัย เพื่อนำมาเป็นอุทาหรณ์สร้างแรงจูงใจในการ

ดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท และใช้เป็นแนวทางในการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่พึงประสงค์ตาม

หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาได้อย่างแท้จริง  

เนื่องจากงานวิจัยนี้ มีการนำเสนอทฤษฎีการพัฒนาคุณภาพชีวิตหรือทฤษฎีความ

ต้องการของมนุษย์ของมาสโลว์เฉพาะในประเด็นที่เก่ียวข้องเพื่อนำมาเป็นข้อศึกษาเทียบเคียงให้

ประเด็นที่ศึกษามีความกระจ่างชัดยิ่งขึ้น ผ่านข้อมูลการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth interview) 

                                                      
๕ พุทธทาสภิกขุ, กรรมและการอยู่เหนือกรรม, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๓๙), 

หน้า ๒๐. 
๖ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, บทน าพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ ๒๖, 

(กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙), หน้า ๓๕-๓๖. 



        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๕๘ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
นักจิตวิทยาด้านพฤติกรรมนุษย์ ผู้ทรงคุณด้านพระพุทธศาสนา และอุบาสกอุบาสิกา ในส่วน

การศึกษาวิจัยภาคสนาม 

ทฤษฎีลำดับขั้นความต้องการของมาสโลว์ (Maslow’s Hierarchy of Needs) เป็น

ทฤษฎีที่เสนอโดย อับราฮัม มาสโลว์ (Abraham Maslow) นักจิตวิทยามนุษยนิยม ซึ่งอธิบายถึง

แรงจูงใจพื้นฐานของมนุษย์ว่าเกิดจากการแสวงหาความต้องการในระดับต่าง ๆ โดยเรียงลำดับ

ความต้องการจากพื้นฐานที่สุดไปสู่ระดับสูงสุดเป็นลำดับข้ัน ๕ ระดับ ได้แก่ (๑) ความต้องการทาง

กายภาพ (Physiological Needs) เช่น อาหาร น้ำ อากาศ และที่พักพิง (๒) ความต้องการความ

ปลอดภัย (Safety Needs) เช่น ความมั่นคงในชีวิต การมีสุขภาพดี และความปลอดภัยใน

สภาพแวดล้อม (๓) ความต้องการความรักและความเป็นเจ้าของ (Love and Belonging Needs) 

เช่น มิตรภาพ ความรัก และการเป็นส่วนหนึ่งของสังคม (๔) ความต้องการการยอมรับและเคารพ

ตนเอง (Esteem Needs) และ (๕) ความต้องการในการเติมเต็มตนเอง (Self-actualization) ซึ่ง

เป็นการบรรลุศักยภาพสูงสุดของตนเอง๗ ทฤษฎีนี้ มีอิทธิพลอย่างมากต่อแนวคิดด้านจิตวิทยา การ

พัฒนาทรัพยากร เชิงบูรณาการท้ังด้านวัตถุและจิตใจ 

จากประเด็นที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ จึงเป็นที่มาของการศึกษาวิจัยเรื่อง “การพัฒนา

คุณภาพชีวิตตามหลักกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุเชิงพุทธบูรณาการ” ซึ่งจะเป็นประโยชน์ทั้งในเชิง

วิชาการและเชิงประยุกต์ใช้ และความเข้าใจเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนาเชิงลึก ผ่านบริบทเน้ือหา

ในคัมภีร์เปตวัตถุ และการนำเสนอแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ครอบคลุมทั้งมิติทางวัตถุ 

จิตใจ และจิตวิญญาณ เพื่อการพัฒนาตนอย่างยั่งยืน ดังนั้น การวิจัยคร้ังนี้จึงไม่เพียงแต่ตอบโจทย์

ในด้านการศึกษาเชิงวรรณกรรมด้านพระพุทธศาสนาเท่านั้น หากแต่เชื่อมโยงถึงการส่งเสริม

สุขภาพจิต ความรับผิดชอบต่อสังคม ความเข้าใจในคุณค่าของการกระทำ และการปลูกฝังคุณธรรม

ในระดับบุคคลและชุมชน เพื่อให้สังคมดำรงอยู่ร่วมกันอย่างสมดุลและมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้นอย่าง

แท้จริงอีกด้วย 

                                                      
๗ Maslow, A. H. (1943). “ A theory of human motivation” , Psychological Review, 

50(4), 370–396. 



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๕๙ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
 
๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 ๒.๑ เพื่อศึกษาแนวคิดและหลักการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนาและ
ทฤษฎีมนุษย์นิยมของอับราฮัม มาสโลว์ 
 ๒.๒ เพื่อศึกษาเนื้อหาสาระเร่ืองกฎแห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ 
 ๒.๓ เพื่อนำเสนอแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามคติสอนใจเรื่องกฎแห่งกรรมใน
คัมภีร์เปตวัตถุเชิงพุทธบูรณาการ 
 
๓. วิธีด าเนินการวิจัย  

 ๓.๑ รูปแบบการวิจัย  

  ใช ้ว ิธ ีว ิจ ัย เช ิงค ุณ ภาพ  (Qualitative Research) เน ้นการศ ึกษาภาคเอกสาร 

(Documentary Research) และภาคสนาม (Field Research) โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 

Interview) 

 ๓.๒ ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 

 กลุ่มตัวอย่างผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key Informants) ได้มาจากวิธีการเลือกแบบ

เจาะจง (Purposive  Sampling) โดยเป็นการเล ือกกลุ่มต ัวอย่างท ี่ม ีค ุณสมบัต ิเป ็นไปตาม

วัตถุประสงค์ของการวิจ ัย ผ ู้ว ิจ ัยได ้ค ัดเล ือกผู้ให ้ข ้อสำคัญจำนวน ๑๘ ราย แบ ่งเป ็น (๑) 

นักจิตวิทยาด้านพฤติกรรมมนุษย์ จำนวน ๓ รูป/คน (๒) พระภิกษุ อุบาสก อุบาสิกาผู้เชี่ยวชาญ

ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท จำนวน ๑๕ รูป/คน  

 ๓.๓ เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 

 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึกแบบกึ่งโครงสร้าง (Semi-

Structured In-Depth Interview) ที่ผู้วิจัยสร้างขึ้นจากการทบทวนวรรณกรรม เอกสาร ตำรา 

และงานวิจัยที่เก่ียวข้อง โดยเป็นการสัมภาษณ์ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการวิจัยและประเด็นอ่ืนๆ 

ท่ีเก่ียวข้อง เพ่ือให้ได้คำตอบตามวัตถุประสงค์งานวิจัย  

 ๓.๔ การเก็บรวบรวมข้อมูล 

ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้แบบสัมภาษณ์แบบกึ่งมีโครงสร้าง เป็นเครื่องมือใน
การเก็บรวบรวมข้อมูล โดยมีขั้นตอน ดังนี้ 



        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๖๐ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
๑) ติดต่อประสานงานกลุ่มตัวอย่างท่ีจะสัมภาษณ์ และจัดทำหนังสือ/บันทึกข้อความ

จากบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อชี้แจงวัตถุประสงค์การวิจัย 
และขออนุญาตเข้าสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่างผู้ให้ข้อมูลหลัก 

๒) ผู้วิจัยดำเนินการนัดหมายกลุ่มตัวอย่างผู้ให้สัมภาษณ์ตามเวลาที่ได้ทำการนัด
หมายไว้ล่วงหน้าแล้ว ดังนี้ 

  - วัน เวลา การสัมภาษณ์ 
  - สถานที่สัมภาษณ์ 
  - ระยะเวลาที่ใช้ในการสัมภาษณ์ 
  - วิธีการสัมภาษณ์ (การถาม การตอบ การจดบันทึกคำตอบ) 
๓) กระบวนการสร้างเคร่ืองมือการวิจัย (แบบสัมภาษณ์เชิงลึก) มีขั้นตอน ดังนี้ 
  - ศึกษาแนวคิด ทฤษฎี เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาคุณภาพ

ชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนาและตามทฤษฎีมนุษยนิยมของอับราฮัม มาสโลว์ และศึกษา
สังเคราะห์เรื่องกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ จำนวน ๕๑ เรื่อง จากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
และคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้อง 

  - ศึกษาวิธีการสร้างเคร่ืองมือจากเอกสารต่าง ๆ 
  - สร้างแบบสัมภาษณ์จากกรอบแนวคิด วัตถุประสงค์ และการทบทวน

วรรณกรรม เอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง  
  - ผู้เชี่ยวชาญจำนวน ๓ ท่านที่บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัยแต่งตั้ง ตรวจสอบความเป็นปรนัยและความเที่ยงตรง (ค่า IOC) ตามวัตถุประสงค์
ของแบบสัมภาษณ์ ผู้วิจัยปรับปรุงแก้ไขเคร่ืองมือวิจัยและนำไปใช้  
 
 ๓.๕ การวิเคราะห์ข้อมูล 

ผู้วิจัยดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลแบบสัมภาษณ์โดยการใช้เทคนิคการวิเคราะห์
ข้อมูลแบบวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis Technique) โดยมีวิธีการดังนี้ 

๑) รวบรวม วิเคราะห์ และสังเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ตามประเด็นสำคัญ 
โดยใช้แนวคิด ทฤษฎีต่างๆ ที่ได้ศึกษาค้นคว้ามาเป็นแนวทางในการจำแนกข้อมูล  

๒) สรุปประเด็นสำคัญ และอธิบายความเชื่อมโยงกันโดยการเขียนในเชิงพรรณนา 
ตามกรอบเนื้อหาและวัตถุประสงค์ของการวิจัย  



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๖๑ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
๓) จัดหมวดหมู่และให้ความหมายข้อมูล (Conceptualizing the Data) โดยการ

วิเคราะห์สรุปข้อมูลการสัมภาษณ์ให้ตรงตามข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ผ่านการตรวจสอบของ
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key-Informants)  

๔) จัดหมวดหมู่ข้อมูล (Categorize the Concepts) วิเคราะห์ ตีความ และสรุป 
อภิปรายผล ตามกรอบเนื้อหาและวัตถุประสงค์ของการวิจัย 

๕) วิเคราะห์และสรุปรวบรวมความหมายให้ได้ความรู้ตามจุดมุ่งหมายของการวิจัย
ซึ่งในขั้นตอนน้ีผู้วิจัยได้นำข้อสรุปต่างๆมาเช่ือมโยงกันจนเกิดเป็นโครงสร้างของข้อสรุปที่สามารถ
ตอบปัญหาในการวิจัย 
 
๔. ผลการวิจัย  

๔.๑ แนวคิดและหลักการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนาและ
ทฤษฎีมนุษย์นิยมของอับราฮัม มาสโลว์ 

ทฤษฎีมนุษย์นิยมของอับราฮัม มาสโลว์๘ เน้นลำดับขั้นความต้องการของมนุษย์ใน
เร่ืองดังต่อไปนี้คือ 

๑) ความต้องการระดับพื้นฐาน (Physiological Needs): เช่น ความต้องการอาหาร 
น้ำ อากาศ การพักผ่อน เป็นความต้องการขั้นแรก หากไม่ได้รับการตอบสนอง จะส่งผลกระทบ
ต่อคุณภาพชีวิตโดยตรง 

๒) ความต้องการความปลอดภัย (Safety Needs): ความต้องการความมั่นคงในชีวิต 
ความปลอดภัยจากอันตรายต่างๆ ทั้งทางร่างกายและจิตใจ มีผลต่อความรู้สึกมั่นคงและคุณภาพ
ชีวิต 

๓) ความต้องการความรักและความเป็นเจ้าของ (Love and Belonging Needs): 
ความต้องการความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น การได้รับการยอมรับและความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่ม 
มีผลต่อสุขภาพจิตและคุณภาพชีวิตทางสังคม 

                                                      
๘ อธิพัฒน์ วรนิธิภาคย์, “ปรัชญาทางสังคมศาสตร์และการวิเคราะห์ทฤษฎีลําดับขั้นของความ

ต้องการของอับราฮัม ฮาโรลด์ มาสโลว์” วารสาร  วิชาการ  ไทยวิจัยและการจัดการ ปีที่ ๔ ฉบับท่ี ๓ 
(กันยายน-ธันวาคม๒๕๖๖ ) หน้า ๖๗. 



        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๖๒ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
๔) ความต้องการการเคารพตนเอง (Esteem Needs): ความต้องการความรู้สึกมี

คุณค่าในตนเอง การได้รับการยอมรับนับถือจากผู้อื่น ส่งผลต่อความมั่นใจและความภาคภูมิใจใน
ตนเอง 

๕) ความต้องการตระหนักศักยภาพของตนเอง (Self-actualization Needs): ความ
ต้องการสูงสุดในการพัฒนาตนเองอย่างเต็มศักยภาพ การบรรลุเป้าหมายในชีวิต และการมี
ความรู้สึกเติมเต็ม มีความสำคัญต่อคุณภาพชีวิตในระดับที่สูงขึ้น 

ในขณะที่พระพุทธศาสนาให้นิยามคุณภาพชีวิตที่ดีของมนุษย์ว่าค ือความสุขที่เกิด
จากสลัดความต้องการที่เป็นกิเลสตัณหาออกจากจิตใจเพื่อให้ได้อิสรภาพคือความพ้นทุกข์ แต่ก็
ไม่ได้ปฏิเสธความต้องการทางด้านร่างกายและวัตถุเพียงแต่เน้นไปที่การสละออกมากกว่าสะสม
ความต้องการ๙ แต่อาจกล่าวได้ว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามทฤษฎีมนุษยนิยมของมาสโลว์ 
สอดคล ้องพระพ ุทธศาสนาเพ ียงแค่ในระด ับโลกิยะ แต ่ต ่างก ันในระด ับโลกุตระเพราะ
พระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่เป็นการหลุดพ้นจากความต้องการ(ตัณหา) และเน้น
พัฒนาจิตสู่ความหลุดพ้นคือพระนิพพาน 

สรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาเน้นคุณภาพชีวิตที่พ้นทุกข์อย่างยั่งยืนผ่าน “การดับเหตุ
แห่งทุกข์” คือ ตัณหา อวิชชา และอุปาทาน ในขณะที่ทฤษฎีของมาสโลว์เน้นการตอบสนอง
ลำด ับความต ้องการของมน ุษย ์จากฐานทางกายจนถ ึงการพ ัฒนาตนเองส ูงส ุด ( Self-
Actualization) ความเหมือนคือการส่งเสริมศักยภาพมนุษย์ ส่วนความต่างคือ พุทธศาสนาเน้น 
"การละ" ขณะที่มาสโลว์เน้น "การเติม" 

 
๔.๒ เนื้อหาสาระเรื่องกฎแห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ 
เนื้อหาสาระของคัมภีร์เปตวัตถุ เป็นการแสดงผลแห่งกรรมผ่านรูปธรรมของเปรต 

๕๑ เรื่อง แบ่งเป็น ๔ วรรค คือ (๑) อุรควรรค (๒) อุพพริวรรค (๓) จูฬวรรค และ (๔) มหาวรรค 
ซึ่งถือเป็นการเล่าเรื่อง (Story Telling) ที่มีความเป็นเหตุเป็นผลเกี่ยวกับเรื่องกฎแห่งกรรม มี
พยานหลักฐานะเชิงประจักษ์ ผ่านการบอกเล่าที่เป็นคำสารภาพของเจ้าของเรื่องนั้นๆ โดยตรง ที่
เคยกระทำชั่วแล้วตายไปเกิดเป็นเปรต สะท้อนภาพการมีอยู่จริงของระบบกรรมและกฎแห่งกรรม
ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาได้อย่างมีเหตุมีผล 

                                                      
๙ พระชัยชนะ อิทฺธิเตโช, “การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา” วารสาร มจร 

การพัฒนาสังคม  (ปีท่ี ๕ ฉบับท่ี ๓ กันยายน – ธันวาคม ๒๕๖๓) 



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๖๓ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
สาเหตุหลักๆ ที่ทำให้คนเราตายไปเกิดเป็นเปรต ได้แก่ การละเมิดศีล ทางกาย

เรียกว่ากายทุจจริตคือ ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม ทางวาจาเรียกวจีทุจจริต คือ พูด
เท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ และทางใจเรียกมโนทุจจริต คือ อภิชฌา-เพ่งเล็งอยาก
ได้ของคนอื่น พยาปาทะ-มีความพยาบาท และมิจฉาทิฏฐิ-เห็นผิดจากคลองธรรม จึงสรุปได้ว่า 
กรรมในเปตวัตถุไม่ใช่การลงโทษจากภายนอก แต่เป ็นการเสวยผลแห่งการกระทำตนเอง 
บทเรียนในเปตวัตถุมีลักษณะเป็น “คำสอนเชิงเตือนใจ” ที่เข้าถึงอารมณ์และศีลธรรมของคน
ทั่วไปได้โดยง่าย 

 
๔.๓ แนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามคติสอนใจเรื่องกฎแห่งกรรมในคัมภีร์

เปตวัตถุเชิงพุทธบูรณาการ 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตโดยใช้คติคำสอนเร่ืองกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ ใช้แนวทางดังนี้ 

๑) สร้างความรู้ความเข้าใจเรื่องกรรมว่ากรรมเป็นกลไกหลักของความเปลี่ยนแปลง

ชีวิตทั้งในปัจจุบันและอนาคต  

๒) ส่งเสริมการกระทำความดีในระดับครอบครัว สังคม และตนเอง ด้วยศีล สมาธิ และ

ปัญญา  

๓) เช ื่อมโยงแนวคิดทางพระพุทธศาสนาเข้ากับมิติของจิตวิทยาเช ิงบวก เพ ื่อ

ยกระดับความหมายของการใช้ชีวิต เช่น ความกตัญญู การให้ทาน การให้อภัย และความเมตตา 

เป็นต้น  

๔) ใช้กรณีศึกษาเร่ืองกฎแห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุเป็นส่ือในการอบรมคุณธรรมและการ

ฝึกจิตเพ่ือเปล่ียนพฤติกรรมทางกาย วาจา ใจ ให้เป็นไปในเชิงบวกเพ่ือให้การอยู่ร่วมกันในสังคมอย่าง

สันติสุข 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามคติคำสอนเรื่องกฎแห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ เมื่อ

เปรียบเทียบกับทฤษฎีมนุษยนิยมของอับราฮัม มาสโลว์ สามารถอธิบายได้ดังนี้ 

 

 

 

 



        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๖๔ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
ประเด็น / 
แนวคิด 

พระพุทธศาสนา ทฤษฎีมาสโลว์ 
(Maslow's 

Hierarchy of 
Needs) 

คติค าสอน 
ในคัมภีร์เปต

วัตถุ 

แนวทางพุทธ
บูรณาการ 

จุดมุ่งหมาย
สูงสุด 

นิพพาน (พ้น
ทุกข์สิ้นเชิง) 

 
 

เติมเต็มศักยภาพ
สูงสุด 

พ้นจากเปรตภูมิ 
สู่สุคติ 

รู้เท่าทันกรรม 
สร้างเหตุแห่ง

ความดี 

แนวทางการ
พัฒนา 

ศีล สมาธิ ปัญญา 
ตอบสนองความ

ต้องการตามลำดับ 
หลีกเลี่ยง

อกุศลกรรม 

สร้างจิตสำนึก
เร่ืองกรรม ปรับ

พฤติกรรม 

ปัจจัยแห่ง
ความเสื่อม 

ตัณหา อวิชชา 
ขาดความม่ันคง (ความ

ต้องการพ้ืนฐาน) 
ความตระหน่ี 

โลภะ 

ฝึกละความยึด
ม่ันถือม่ันพัฒนา

ปัญญา 
พฤติกรรมที่
ส่งผลต่อ

ชีวิต 

ให้ทาน เมตตา 
รักษาศีล 

ความสัมพันธ์ดี เห็น
คุณค่าตนเอง 

เบียดเบียนผู้อ่ืน 
ขาดเมตตากรุณา 

บ่มเพาะ
คุณธรรมใน

ชีวิตประจำวัน 

วิธีเยียวยา
และยกระดับ

ชีวิต 

อบรมจิต เจริญ
สติ 

พัฒนาความม่ันคง
ทางอารมณ์ 

ยอมรับผลกรรม 
เรียนรู้จาก

ประสบการณ์ 

ปรับมุมมอง
ชีวิตผ่านความ

เข้าใจเรื่อง
กรรม 

ตารางที่ ๑ : แนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามคติคำสอนเรื่องกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุและ

ทฤษฎีมนุษยนิยมของอับราฮัม มาสโลว์ 

 จากการสังเคราะห์และวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามคติสอนใจเรื่อง

กฎแห่งกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุเชิงพุทธบูรณาการ พบว่า  

 ๑) การบูรณาการหลักกรรมในเปตวัตถุกับแนวคิดของมาสโลว์ช่วยให้เกิดแนว

ทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่สอดคล้องกับทั้งจิตใจและชีวิตจริง 



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๖๕ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
 ๒) แบบจำลอง “KDC Model” (กรรม–การพัฒนา–ความพึงพอใจ) ที่สะท้อน

กระบวนการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมจากภายใน 

 ๓) การให้ความรู้เรื่องกรรมในรูปแบบร่วมสมัย เช่น สื่อวิดีโอ นิทาน หรือละคร

ธรรมะ เป็นวิธีการที่เหมาะกับการสื่อสารในสังคมยุคปัจจุบัน 

 

๕. สรุป/องค์ความรู้ใหม่ 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักกรรมในคัมภีร์เปตวัตถุ” 

ทำให้สามารถสรุปองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยในคร้ังนี้ คือ KDC Model 
 

 
 

แผนภาพที่ ๑ : แผนภาพกรอบแนวคิดจากข้อมูลภาคสนาม KDC Model 

คำอธิบายแผนภาพที่ ๑: 

๑ ) องค์ประกอบ : K (Kamma) กรรม , D (Development) การพ ัฒ นา และ C 

(Contentment) ความพึงพอใจ 

๒) ความหมาย: K (Kamma)-ตระหนักรู้ในผลแห่งกรรมว่าการกระทำมีผลต่ออนาคต, D 

(Development)- ฝึกฝนตนด้วยแนวคิดพุทธบูรณาการบนพื้นฐานการตระหนักรู้เร่ืองกฎแห่งกรรม 



        วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์    ~ ๒๖๖ ~  ปีท่ี  ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

 
และ C (Contentment)- พัฒนาสู่ภาวะแห่งความพอเพียงและพึงพอใจจากระดับโลกิยะสู่ระดับ

โลกุตระ 

๓) เป้าหมาย: K (Kamma)-ปลูกจิตสำนึกในความรับผิดชอบต่อตนเองและสังคม D 
(Development)-ยกระดับคุณภาพชีวิตทางกายและจิต และ C (Contentment)-บรรลุคุณภาพ
ชีวิตอย่างแท้จริงตามหลักพระพุทธศาสนาคือความหลุดพ้นจากวัฎสงสาร 

๔) ความสัมพันธ์: KDC อธิบายได้ว่า การตระหนักรู้ใน กรรม (K) เป็นจุดตั้งต้นที่จะ
นำไปสู่ การพัฒนา (D) ผ่านการฝึกฝนอย่างมีเป้าหมาย โดยส่งผลให้เกิด ความพึงพอใจ (C) อัน
เป็นผลลัพธ์ของคุณภาพชีวิตที่พึงประสงค์ 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



        พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ           ~ ๒๖๗ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๘ 

  
บรรณานุกรม 

 

๑.ภาษาไทย: 
ก.ข้อมูลปฐมภูมิ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย ธรรมบท.  
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

_________. พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ ๑๑ ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค. ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย.กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
_________. บทน าพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ ๒๖ ขุททกนิกาย เปตวัตถุ. .ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

ข.ข้อมูลทุติยภูมิ 

(๑) หนังสือ :  

พุทธทาสภิกขุ. กรรมและการอยู่เหนือกรรม. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๓๙. 

     (๒) บทความวิจัย 

พระชัยชนะ อิทฺธิเตโช, “การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา” วารสาร มจร การ
พัฒนา 

สังคม  (ปีที่ ๕ ฉบับที่ ๓ กันยายน – ธันวาคม ๒๕๖๓) 

อธิพัฒน์ วรนิธิภาคย์, “ปรัชญาทางสังคมศาสตร์และการวิเคราะห์ทฤษฎีล าดับขั้นของความ
ต้องการของอับราฮัม ฮาโรลด์ มาสโลว์” วารสาร  วิชาการ  ไทยวิจัยและการจัดการ 
ปีที่ ๔ ฉบับที่ ๓ (กันยายน-ธันวาคม๒๕๖๖ ) หน้า ๖๗. 

(๓) บทความวิชาการ (ภาษาอังกฤษ) 

Maslow, A. H. (1943). “A theory of human motivation”, Psychological Review,  

50(4), 370–396. 

 

 


