
การเจริญสติที่มีผลต่อการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา 
ของผู้เข้าปฏิบัติธรรม 

Mindfulness Development Impacting to Buddhist Psychology 
Based Self-Awareness of Dhamma Practitioners 

 
โชติกา วงศ์อนวัช  

Chotika Wonganawat๑ 
 

Received:  October 26, 2024 Revised:    January 3, 2025 
Accepted:         April 8, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ ๑) เพื่อศึกษาแนวคิดการเจริญสติและการตระหนักรู้ใน
ตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา ๒) เพื่อเปรียบเทียบผลก่อนและหลังการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้
ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าปฏิบัติธรรม ๓) เพื่อนำเสนอผลการเจริญสติที่มีต่อการ
ตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าปฏิบัติธรรม เป็นวิธีวิจัยแบบกึ่งทดลอง กลุ่ม
ตัวอย่างคือ ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมที่เข้าร่วมโครงการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของสถาบันวิปัสสนา
ธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา จำนวน ๔๕ คน เก็บ
ข้อมูลโดยใช้แบบสอบถามและสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ปฏิบัติธรรม ๙ คน วิเคราะห์ข้อมูลด้วยค่าร้อย
ละ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน และ t-test ผลการวิจัยพบว่า  

๑. แนวคิดการเจริญสติและการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา เป็นการ
พัฒนาทักษะทางด้านจิตใจ การอยู่กับปัจจุบันขณะ ประกอบด้วยการยอมรับ ความใส่ใจ การ
ตระหนักรู้ ซึ่งส่งผลโดยตรงต่อการมีสติและการตระหนักรู้ต่าง ๆ ทั้งในตนเองและสภาพแวดล้อม
ภายนอก และเป็นผลจากการใช้หลักโยนิโสมนสิการในการกำหนดระลึกรู้ตามความเป็นจริงด้วยวิธี

                                                      
๑ ภาควิชาจิตวิทยา สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย, Buddhist Psychology, Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University  Email: nokpribta@gmail.com เบอร์โทรศัพท์ ๐๙๖ ๖๔๕ ๔๔๔๕ 

 

mailto:nokpribta@gmail.com


     โชติกา วงศ์อนวัช                          ~ ๑๒๗ ~    ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
พิจารณาอย่างแยบคายในการู้เท่าทันอารมณ์ ความนึกคิดของตนเอง สามารถรับรู้สิ่งต่าง ๆ ที่เกิด
ขึ้นกับตนเองได้ ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญที่นำไปสู่การพัฒนาตนเองให้ดีขึ้น 

๒. ผลการเปรียบเทียบภาพรวมคะแนนการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา
ของผู้เข้าปฏิบัติธรรมหลังเข้าร่วมการเจริญสติ มีคะแนนสูงกว่าก่อนเข้าร่วมการเจริญสติสติ และอยู่
ในระดับมากที่สุด 

๓. ผลการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าปฏิบัติ
ธรรมหลังการปฏิบัติธรรม ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมมีการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา
สูงขึ้นกว่าก่อนการปฏิบัติธรรมอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ ทั้งในภาพรวมและในรายด้าน 
ดังนั้น การฝึกเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ จะช่วยเสริมสร้างการตระหนักรู้ในตนเองให้บุคคล
ได้ นำไปสู่การเป็นบุคคลที่มีคุณภาพและสังคมดีขึ้น 

 
ค าส าคัญ: การตระหนักรู้ในตนเอง, การเจริญสติ, ผู้เข้าปฏิบัติธรรม, พุทธจิตวิทยา 
 

Abstract 
 

The purposes of this research were 1) to study the concept of mindfulness 
and Buddhist psychology-based self-awareness; 2) to compare the effects  
before and after mindfulness development on Buddhist psychology-based  
self-awareness of the Dhamma practitioners; and 3) to present the effects of  
mindfulness development on Buddhist psychology-based self-awareness of  
the Dhamma practitioners. This study was a quasi-experimental. The sample group 
consisted of 45 Dhamma practitioners who joined the Vipassana meditation  
project at the Vipassanadhura Institute, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Ayutthaya Province. Data was collected using questionnaires and in-depth 
interviews with 9 Dhamma practitioners. The statistics used in the research 
consisted of percentage, mean, standard deviation, and t-test  

1. Concept of mindfulness development and Buddhist psychology-based 
self-awareness was the developing of mental skills and present-moment awareness 
encompassing acceptance, attention, and awareness which affected their 



      วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์         ~ ๑๒๘ ~  ปีท่ี ๒๑  ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
mindfulness and awareness in various aspects, both internally and in relation to 
their external environment.  The effects of Buddhist psychology-based self-
awareness was the applying of the principle of Yonisomanasikara (wise reflection) in 
mindfully recognizing things as they truly are.  This was achieved through careful 
consideration in being cognizant of one's emotions and thoughts, enabling 
individuals to perceive various occurrences within themselves. This awareness was 
essential for leading to self-improvement. 

2. The result of the comparison of the overall Buddhist psychology-based 
self-awareness of the Dhamma practitioners after participating in mindfulness meditation 
was higher than before participating in mindfulness meditation and was at the 
highest level. 

3. The effects of mindfulness development on Buddhist psychology-based 
self-awareness of the Dhamma practitioners after the practice, the practitioners had 
higher Buddhist psychology-based self-awareness than before the practice at a 
statistical significance level of 0.05. This improvement was observed both overall 
and in all five specifics. Accordingly, the practice of mindfulness in accordance with 
the Four Foundations of Mindfulness can enhance individuals' self-awareness, thereby 
fostering the development of virtuous individuals and contributing to the 
improvement of society as a whole." 

 
Keywords:  Self-Awareness, Mindfulness Practice, Meditation Retreat Participants, 

Buddhist Psychology 
 
 

๑. บทน า 
การตระหนักรู้ในตนเอง คือ ความสามารถในการรับรู้และเข้าใจความคิด อารมณ์

ความรู้สึก สิ่งที่ตนเองให้คุณค่ารวมถึงเข้าใจว่าสิ่งเหล่านี้ส่งผลต่อตนเองหรือพฤติกรรมของตนเอง
อย่างไรบ้างซึ่งจะช่วยให้มนุษย์สามารถประเมินจุดเด่นและจุดบกพร่องของตนเองเพื่อนำไป
พัฒนาตนเองต่อ ไปได้ โดยการตระหนักรู้ในตนเอง ถือเป็นสิ่งที่มีความสำคัญและจำเป็นอย่างยิ่ง
ในการดำเนินชีวิตของมนุษย์และเป็นสิ่งที่ควรค่าแก่การพัฒนาและส่งเสริมเพราะถ้าบุคคลได้รู้จัก 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๒๙ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
และเข้าใจในตนเองว่าตนเองเป็นอย่างไรในขณะนั้นจะทำให้บุคคลสามารถแสดงออกหรือกระทำ
ในสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างเหมาะสม แต่หากบุคคลขาดซึ่งการเข้าใจในตนเองความสามารถในการเข้าใจ
ในอารมณ์ความคิด ความรู้สึกและการกระทำของตนเองก็จะบกพร่อง ส่งผลต่อปฏิสัมพันธ์และ
การสร้างมนุษย์สัมพันธ์กับบุคคลอื่น โดย คาร์ล โรเจอร์๒ เชื่อว่าการตระหนักรู้ในตนเองเป็นสิ่ง
สำคัญสำหรับสุขภาพจิตที่ด ี เขากล่าวว่าคนที่ม ีส ุขภาพจิตดีจะมีความสามารถในการรับรู้  
และเข้าใจตนเองอย่างถูกต้อง รวมถึงความรู้สึก ความคิด และพฤติกรรมของตนเอง๓ ทั้งนี้  
มีการศึกษาเกี่ยวกับประโยชน์ของการตระหนักรู้ในตนเองแล้วพบว่า ทำให้บุคคลสามารถเข้าใจ
ตนเองในทุก ๆ ด้าน ทั้งความคิด ความรู้สึก และพฤติกรรม รู้จุดดี จุดเด่น รู้จุดด้อยของตน  
รู้ความต้องการ รู้เป้าหมายในชีวิต รู้ความคาดหวัง รู้ศักยภาพ ความสามารถของตน บุคคล
สามารถนำข้อมูลที่ได้จากการรับฟัง ความคิดเห็นจากผู้อื่น จากการที่ผู้อ่ืนประเมินมาเป็นแนวทาง
ในการปรับปรุงพัฒนาจุดด้อยของตนและพัฒนาจุดเด่นให้แข็งแรง ดีงาม ทำให้มีสติระลึกรู้เท่าทัน
ความคิดอารมณ์ความรู้สึกของตน จะช่วยให้เราสามารถควบคุมตนเองและแสดงพฤติกรรม
ออกมาอย่างเหมาะสมหรือเรียกว่ามีสติปัญญาทางอารมณ์ (emotional intelligence) สามารถ
ติดต่อสัมพันธ์กับบุคคลอื่นได้อย่างมีประสิทธิภาพ เช่น กันต์ ปั้นภู๔ พบว่า การตระหนักรู้คุณค่า
ในตนเองมีความสัมพันธ์ต่อความสำเร็จในการเรียนของนิสิตระดับปริญญาตรี อรวรรณ นาเพ็ชร 
และคณะ๕ พบว่า นักศึกษาพยาบาลศาสตร์บัณฑิต มหาวิทยาลัยเอกชน แห่งหนึ่งในจังหวัด
อุบลราชธานี มีการนำเอาการตระหนักรู้ไปใช้ในชีวิตประจำวัน โดยนำไปใช้เพื่อให้เข้าใจอารมณ์

                                                      
๒ Rogers, C.R., Client-Centered Therapy: Its Current Practice, Implications, 

and Theory, (Boston: Houghton Mifflin, 1951). 
๓ James, W., The Principles of Psychology, (New York: Henry Holt and Company,  

1980), p. 135-136. 
๔ กันต์ ป ั้นภ ู, “ความสัมพันธ์ของการตระหนักรู้ค ุณค่าในตนเองที่ม ีต ่อเป้าหมายและ

ความสำเร็จในการเรียนตามหลักอิทธิบาท ๔ : กรณีศึกษานิสิตระดับปริญญาตรีคณะมนุษยศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาชีวิตและ
ความตาย, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๐), หน้า ก. 

๕ อรวรรณ นาเพ็ชร และคณะ, “การตระหนักรู้ในตนเอง และการรับรู้ประโยชน์ของการ
ตระหนักรู้ในตนเองของนักศึกษาพยาบาลมหาวิทยาลัยเอกชนแห่งหนึ่ง ในจังหวัดอุบลราชธานี”, 
วารสารราชธานีนวัตกรรมทางวิทยาศาสตร์สุขภาพ, ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๒ (เมษายน-มิถุนายน ๒๕๖๑): ๖๐-๗๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๓๐ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
ตัวเอง ทำให้สามารถควบคุมตัวเองได้ ตลอดจนรู้ จุดด้อยของตัวเอง เพื่อจะได้นำไปพัฒนา
ปรับปรุงตนเองในการดำเนินชีวิตอย่างมีเหตุผล และ Lio Stefanus๖ ที่พบว่า การตระหนักรู้ใน
ตนเองมีอิทธิพลอย่างมากต่อความพึงพอใจในชีวิตของนักศึกษา แสดงให้เห็นว่า การมีตระหนักรู้
ในตนเองจะส่งผลดีต่อบุคคลได้ในหลายมิติ 

ในการสร้างเสริมการตระหนักรู้ในตนเองสามารถทำได้หลายวิธี๗ เช่น การทบทวน
ตนเอง การถามตนเอง การฝึกและสังเกตตนเอง ทั้งนี้มีอีกแนวทางที่ช่วยสร้างเสริมการตระหนักรู้
ในตนเอง คือ การฝึกสติและสมาธิ มีประโยชน์ซึ่งสามารถเห็นได้ในชีวิตประจำวันทำให้จิตใจผ่อง
ใส ประกอบกิจการงานได้ราบรื่นและคิดอะไรก็รวดเร็วทะลุปรุโปร่ง เพราะว่าระดับจิตใจได้ถูกฝึก
มาให้มีความนิ่งเป็นสมาธิ ย่อมมีพลังกว่าระดับจิตใจที่ไม่มีสมาธิ เมื่อจิตเป็นสมาธิจะคิดทำอะไร
ย่อมทำได้ดีและได้เร็วกว่าปกติ โดยเฉพาะตามหลักการในพระพุทธศาสนา สมาธิอาศัยจิตอยู่และ
ทำให้จิตตั้งมั่น ไม่ซัดส่ายเพราะธรรมชาติของจิตไม่นิ่งเมื่อสมาธิเกิดขึ้นเท่านั้น จิตจึงจะสงบ แต่
การที่จะให้สมาธิเกิดก็ต้องมีการฝึกจิตให้ตั้งมั่นอยู่ในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง จนจิตตั้งมั่นแนบแน่นสนิทอยู่ใน
อารมณ์เดียว หรือความมีอารมณ์เป็นอันเดียว ความตั้งมั่นหรือความแน่วแน่ของจิตนี้ที่เรียกว่า 
“สมาธิ”๘ ทั้งนี้แนวทางหนึ่งในการทำสมาธิ คือ การเจริญสติปัฏฐาน ซึ่งเป็นวิธีการปฏิบัติธรรมที่
นิยมกันมาก และได้รับการยกย่องนับถือกันอย่างสูง เนื่องจากเชื่อว่ามีพร้อมทั้งสมถะละวิปัสสนา
อยู่ในตัว ผู้ปฏิบัติอาจเจริญสมถะจนได้ฌานอย่างที่ได้ กล่าวถึงตามแนวสัมมาสมาธิอันเป็นมรรค
ข้อที่ ๘ ก่อน แล้วจึงเจริญวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ไปจนถึงที่สุดก็ได้ 

หลักสติปัฏฐาน ๔ เป็นหลักปฏิบัติธรรมที่สมบูรณ์ที่สุด มีปรากฏอยู่ในมหาสติปัฏฐาน
สตูร การปฏิบัติธรรมตามแนวสติปัฏฐานนี้พระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็นหนทางเดียวที่ทำให้จิตบริสุทธิ์ 
หมดจด ทำให้พ้นจากทุกข์และบรรลุมรรคผลนิพพานและสติปัฏฐาน ๔ ชื่อว่าเป็นเอกายนมรรค 

                                                      
๖ Lio Stefanus, “The Effect of Self-Awareness and Personal Responsibility on 

Life Satisfaction of Seminary Students in Malang”, Turkish Journal of Computer and 
Mathematics Education, Vol. 12 No. 14 (2021): 5824-5734. 

๗ ธัญยพร จารุไพศาล, การตระหนักรู้ในตนเอง (Self-Awareness) คืออะไร และพัฒนา
อย่ างไร , [ออน ไลน ์] , แหล ่งท ี่ม า : https://www.workwithpassiontraining.com/17815526  
[๑ มกราคม ๒๕๖๗]. 

๘ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๒๘-๑๓๑/๑๓๗-๑๓๘. 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๓๑ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
หรือทางสายเอก๙ สติปัฏฐาน จึงเป็นธรรมที่ตั้งแห่งสติ ข้อปฏิบัติมีสติเป็นประธานหรือการตั้งสติ
กำหนดพิจารณาสงบทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง การมีสติกำกับดูสิ่งต่าง  ๆ และ
ความเป็นไปทั้งหลาย โดยรู้เท่าทันตามสภาวะของมัน ไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้ายที่ทำให้
มองเห็นเพียงไปตามอำนาจกิเลสมี ๔ อย่าง คือ ๑) กายานุปัสสนา การตั้งสติกำหนดพิจารณา
กาย ๒) เวทนานุปัสสนา การตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนา ๓) จิตตานุปัสสนา การตั้งสติกำหนด
พิจารณาจิต ๔) ธัมมานุปัสสนา การตั้งสติกำหนดพิจารณาธรรมหรือการมีสติกำกับดูรู้เท่าทัน
ธรรม ผู้ใดปฏิบัติตามแนวแห่งสติปัฏฐาน ๔ นี้อย่างต่อเนื่อง ด้วยความเพียรและความฉลาด
ย่อมจะได้บรรลุมรรคผล นิพพาน สามารถตัดมูลเหตุแห่งวัฏฏะ พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดไม่
หลงผิดในสภาวธรรม มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง จิตของผู้นั้นก็จะมีความสงบสุข
ร่มเย็น ไม่เร่าร้อนเพราะเพลิงกิเลสตัณหา พระพุทธองค์ได้ตรัสถึงอานิสงส์ของการปฏิบัติธรรม
แนววิปัสสนากรรมฐานว่ามีอยู่ ๔ ประการ คือ เมื่อใกล้ตายจะได้สติ ระลึกถึงบุญกุศลคุณงาม
ความดีที่ตนได้ทำไว้ ไม่หวั่นกลัวต่อความตาย เมื่อตายแล้วจะได้ไปสู่สุคติ  คือการเกิดในโลก
สวรรค์หรือกลับมาเกิดเป็นมนุษย์ที่เป็นบัณฑิตชน ถ้ายังไม่บรรลุในชาตินี้ก็เป็นอุปนิสัยส่งเสริมให้
บรรลุมรรคผลนิพพานในชาติหน้าต่อไป แต่ถ้าได้เจริญวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน ๔ นี้ เป็นเวลา 
๗ วัน ถึง ๗ ปีต่อเนื่องกัน จะได้ผลคือจะได้เป็นบรรลุธรรมในชาตินี้โดยมีการศึกษาวิจัยหลายงาน 
เช่น โชนิน และคณะ๑ ๐ พบผลการศึกษาที่สนับสนุนว่า การทำสมาธิวิปัสสนาตามแนวทางสติ 
ปัฏฐาน ๔ ช่วยพัฒนาการตระหนักรู้ในตนเองและคุณภาพชีวิตที่ดีด้านอื่น ๆ ได้ และนเรนทร์ฤทธิ์ 
นันทะสิทธิ์ และคณะ๑ ๑ พบว่า ภายหลังการเข้าร่วมกิจกรรมแนะแนวร่วมกับการฝึกสติ นักเรียน
มีการตระหนักรู้ต่อตนเองเพิ่มขึ้นกว่าก่อนเข้าร่วมกิจกรรม แสดงให้เห็นว่า การฝึกพัฒนาจิตใจ
ของตนเองด้านสติด้วยการใช้แนวสติปัฏฐาน ๔ จะเป็นการตั้งสติกำหนดพิจารณาให้รู้ทันตาม
ความเป็นจริง ไม่มองกายด้วยความเป็นคน สัตว์ แต่มองเห็นความเกิดดับ กายไม่เที่ยง เป็นทุกข์

                                                      
๙ พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน, แปลและ

เรียบเรียงโดย พระคันธ สาราภิวงศ์, (กรุงเทพมหานคร: ไทยรายวันการพิมพ,์ ๒๕๔๙). 
๑ ๐ Shonin et al., “The Impact of Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) 

on Self-Awareness: A Meta-Analysis”, Psychological Medicine, Vol. 48 (2018): 2157-2170. 
๑ ๑ นเรนทร์ฤทธิ์ นันทะสิทธิ์ และคณะ, “ผลการใช้ชุดกิจกรรมแนะแนวร่วมกับการฝึกสติ 

เพื่อพัฒนาการตระหนักรู้ต่อตนเอง ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ ๓ โรงเรียนแม่สายประสิทธิ์ศาสตร์ 
จังหวัดเชียงราย”, วารสารราชพฤกษ์, ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ (มกราคม-เมษายน ๒๕๖๔): ๖๗-๗๕. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๓๒ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
เป็นอนัตตา ดังนั้น การเจริญสติ เพื่อความบริสุทธิ์ตั้งมั่น แน่วแน่ในการกระทำสิ่งต่าง ๆ และการ
ปฏิบัติ ไม่เผลอสติ ไม่คิดฟุ้งซ่าน จึงทำให้มีการคิดพิจารณาทำความเข้าใจแก้ปัญหาต่าง ๆ ได้ 

จากการทบทวนวรรณกรรมข้อมูลข้างต้น การเจริญสตินั้นมีความสัมพันธ์กับการ
ตระหนักรู้ในตนเอง ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาการเจริญสติที่ส่งผลต่อการตระหนักรู้
ในตนเองตามแนวทางพุทธจิตวิทยาของผู้ปฏิบัติธรรมโครการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของสถาบัน 
วิปัสสนาธุระมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อำเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา  
ซึ่งเป็นหลักสูตรการปฏิบัติธรรมตามแนวสติปัฏฐาน ๔ เพราะเห็นว่าการสติปัฏฐาน ๔ จะช่วย 
เสริมสร้างสติและปัญญาในการใช้ชีวิตประจำวัน ผลการวิจัยครั้งนี้จึงเพื่อเป็นข้อมูลพื้นฐานในการ
ทำความเข้าใจเกี่ยวกับการเจริญสติกับการตระหนักรู้ในตนเองอันนำไปสู่การพัฒนาการตระหนัก
รู้ในตนเองและผู้อื่นในลำดับต่อไป ตลอดจนเป็นพื้นฐานในการศึกษาทำความเข้าใจตัวแปรทาง
จิตวิทยาอ่ืน ๆ ที่เก่ียวข้องได้ 
 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
บทความน้ีเป็นส่วนหน่ึงของงานวิจัยเร่ือง “การเจริญสติท่ีมีผลต่อการตระหนักรู้ในตนเอง

ตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าปฏิบัติธรรม” สำหรับวัตถุประสงค์ที่ต้องการนำเสนอในบทความนี้ 
มี ๓ ข้อ คือ  

๑) เพื่อศึกษาแนวคิดการเจริญสติและตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา  
๒) เพื่อเปรียบเทียบผลก่อนและหลังการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ในตนเองตาม

แนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม 
๓) เพื่อนำเสนอผลการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา

ของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม 
 

๓. วิธีด าเนนิการวิจัย/รูปแบบการวิจัย/ขอบเขตการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “การเจริญสติที่มีผลต่อการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา

ของผู้เข้าปฏิบัติธรรม” น้ี ผู้วิจัยใช้รูปแบบการวิจัยเป็นการวิจัยแบบก่ึงทดลอง (Quasi-Experimental  
Research) ทดลองตามแบบแผนการวิจัย One Group Pretest–Posttest Design๑ ๒  

 

                                                      
๑ ๒ Fitz-Gibbon et al., How to Design a Program Evaluation, (Newbury Park: 

Sagh, 1987), p. 4. 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๓๓ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
๑) ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  
ประชากรในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมที่เข้าร่วมโครงการปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐาน ของสถาบันวิปัสสนาธุระมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อำเภอวัง
น้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา วันที่ ๑๒-๑๖ เมษายน พ.ศ. ๒๕๖๗ จำนวน ๑๖๕ คน  

กลุ่มตัวอย่างในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมที่เข้าร่วมโครงการปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐาน ของสถาบันวิปัสสนาธุระมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อำเภอ 
วังน ้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ที่ได้จาการคำนวณจากประชากร โดยการคำนวณด้วย
โปรแกรม G*Power เพื่อหา Effect Size ที่ ๐.๕ ค่า Power ๐.๙๕ ได้ขนาดตัวอย่างจำนวน ๔๕ คน  
และผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม จำนวน ๙ คน ในการสัมภาษณ์เชิงลึก และใช้สุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง 
(Purposive Sampling) คัดเลือกกลุ่มตัวอย่างที่มีลักษณะเฉพาะเจาะจงโดยมีเกณฑ์การคัดเลือก
คือสมัครใจเข้าร่วมและสามารถร่วมกิจกรรมได้จนสิ้นสุดโครงการ  

๒) เครื่องมือในการวิจัย 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยกึ่งทดลอง ได้แก่ โครงการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของ

สถาบันวิปัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เป็นหลักสูตรการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานสำหรับประชาชน สำหรับฝึกอบรมอุบาสก อุบาสิกาให้ได้ปฏิบัติตามแนวทางของ  
“มหาสติปัฏฐาน ๔” ถือศีล ๘ นุ่งขาวห่มขาว เพื่อแสวงหาความสงบสุข ร่วมเย็นให้แก่ชีวิตตาม
แนวทางของพระพุทธศาสนา โดยมีพระวิปัสสนาจารย์สอบอารมณ์ผู้เข้าร่วมโครงการ จะมีการ
ดำเนินกิจกรรมตามที่กำหนดในหลักสูตร เป็นเวลา ๕ วัน 

เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บข้อมูล ได้แก่ แบบสอบถามวัดความตระหนักรู้ในตนเองตาม
แนวพุทธจิตวิทยา ๕ ด้าน คือ ด้านอารมณ์ของตนเอง ด้านการประเมินตนเองได้อย่างถูกต้องตาม
ความเป็นจริง ด้านความมั่นใจในตนเอง ด้านคิดแบบคุณค่าแท้คุณค่าเทียม และ ด้านเร้าคุณธรรม 
มีลักษณะเป็นแบบแบบมาตราส่วนประมาณค่าตามวิธีของลิเคิร์ต (Likert Scale) ๕ ระดับ 
จำนวน ๓๕ ข้อคำถาม โดยขั้นตอนการสร้างและหาคุณภาพเครื่องมือ ดังนี้ 

(๑) ศึกษาแนวคิด ทฤษฎี เอกสารที่เกี่ยวข้อง ผู้วิจัยได้ศึกษา ค้นคว้า ข้อมูล เกี่ยวกับ
การตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา และศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับสัมมาสติจาก
พระไตรปิฎก อรรถกถาต่าง ๆ แนวคิด ทฤษฎีทางจิตวิทยา งานวิจัย บทความ วารสารต่าง ๆ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๓๔ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
(๒) บูรณาการแบบวัดการตระหนักรู้ในตนเอง ของ ช่อเพชร เบ้าเงิน๑ ๓ ซึ่งอิงแนวคิด

ของ Goleman๑ ๔ ร่วมกับหลักคิดโยนิโสมนสิการ 
(๓) นำแบบสอบถามไปตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือโดยผู้เช ี่ยวชาญ จำนวน  

๕ ท่าน เพื่อดูความตรงเชิงเนื้อหาแล้วนำมาปรับปรุงแก้ไข โดยหาจากดัชนีความสอดคล้อง 
(Item-Objective Congruence Index: IOC) ที่ค่า ๐.๕ 

(๔) ตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือ โดยหาความตรงเชิงเนื้อหา (Content Validity) 
ทดสอบความเชื่อมั่น (Reliability) และทดลอง (Try Out) ใช้กับกลุ่มตัวอย่าง ๔๐ คน แล้วนำมา
หาค่าความเชื่อมั่น (Cronbach's Alpha) เท่ากับ .๙๖๖ 

(๕) เก็บรวบรวมข้อมูลโดยให้กลุ่มตัวอย่างตอบแบบสอบถามก่อนและหลังเข้าร่วม
ปฏิบัติธรรม 

๓) การพิทักษ์สิทธิ์ของกลุ่มตัวอย่าง 
การวิจัยนี้ได้รับการอนุมัติจากคณะกรรมการจริยธรรมวิจัยในมนุษย์ มหาวิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณ์ รหัสโครงการวิจัย วันที่รับรอง วันหมดอายุ  
๔) การวิเคราะห์ข้อมูล 
สถิติที่ใช ้ในการวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน 

ทดสอบสมมุติฐานด้วยสถิติ t-test แบบ Paired t-test และการวิเคราะห์เนื้อหา 
 

๔. ผลการวิจัย 
ผลการวิจัยนี้ได้ค้นพบประเด็นที่ตอบวัตถุประสงค์ดังนี้  
๑) ผลการศึกษาแนวคิดการเจริญสติและตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธ

จิตวิทยา 

                                                      
๑ ๓ ช่อเพชร เบ้าเงิน, “การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมเพื่อเสริมสร้างความฉลาดทางอารมณ์

ด ้านการ ตระหนักรู้ ตนเองของผ ู้บร ิหารสถานศึกษาสังก ัดสำนักงานการประถมศึกษาจังหวัด
สมุทรสาคร”, ดุษฎีนิพนธ์การศึกษาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, ๒๕๔๕), หน้า ๔๒. 

๑ ๔ Goleman, D., Working with Emotional Intelligence, (New York: Bantam 
Books, 1999). 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๓๕ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
๑.๑) ผลการศึกษาการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา พบว่า  ความ

ตระหนักรู้ภายในตัวเองว่าคือรูปแบบหนึ่งของการประเมินตนเอง (self-evaluation) ซึ่งเป็นการ
กระทำสิ่งต่าง ๆ ในชีวิตประจำวันทั่วไป ในขณะเดียวกันก็ให้ความสนใจไปกับตัวตนภายใน 
(inner self) โดยมีแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องการตระหนักรู้ในตนเองหลายแนวคิด เช่น มาสโลว์  
(Maslow)๑ ๕ ได้แบ่งการตระหนักรู้คุณค่าในตนเอง ออกเป็น ๒ ประเภทดังนี้ (๑) ความต้องการ
ตระหนักรู้ค ุณค่าในตนเอง (self-esteem) คือ ความต้องการเป็นผู้ประสบความเข้มแข็งมี
ความสามารถเชื่อมั่นที่จะเผชิญสิ่งต่าง ๆ ในโลก (๒) ความต้องการให้ผู้อื่นเห็นคุณค่า (esteem 
from other people) คือ ต้องการให้ผู้อื่นยอมรับว่าตนมีอำนาจเหนือผู้อื่น เป็นคนสำคัญ น่ายก
ย่อง และเป็นที่ชื่นชมของผู้อื่น โรเจอร์ Rogers ทฤษฎีของบุคลิกภาพ (Personality Theory, 
๑๙๕๙) กล่าวว่า การตระหนักรู้ในตนเอง (self-awareness) มีความสำคัญต่อการพัฒนาบุคลิกภาพที่ดี 
Rogers เชื่อว่า บุคคลที่มีบุคลิกภาพที่ดีนั้นจะต้องสามารถรับรู้ถึงตนเองอย่างถูกต้องและแม่นยำ 
บุคคลเหล่านี้จะสามารถเข้าใจความต้องการและความรู้สึกของตนเองอย่างแท้จริง และสามารถ
ตอบสนองความต้องการของตนเองได้อย่างเหมาะสม ซึ่งจากการทบทวนจึงสรุปได้ว่าการ
ตระหนักรู้ในตนเองคือการรู้เท่าทันความรู้สึก นึกคิดของตนเองสามารถรับรู้สิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นกับ
ตนเองได้และเข้าใจถึงจุดอ่อน จุดแข็งของตนเองซึ่งเป็นสิ่งสำคัญที่นำไปสู่การพัฒนาตนเองให้ดี
ขึ้นอย่างงดงามได้ 

หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา คือ หลัก
โยนิโสมนสิการ จากการศึกษาวรรณกรรม พบว่า คำว่า โยนิโสมนสิการ มีความหมายว่า การทำ
ในใจโดยแยบคาย คิดถูกวิธี ความรู้จักคิด หรือคิดเป็น หมายถึง การคิดอย่างมีระเบียบหรือคิด 
ตามแนวทางของปัญญา คือ การรู้จักมอง รู้จักพิจารณาสิ่งทั้งหลายตามสภาวะ เช่น ตามที่สิ่งนั้น ๆ  
มันเป็นของมัน โดยวิธีคิดหาเหตุปัจจัย สืบค้นถึงต้นเค้า สืบสาวให้ตลอดสาย แยกแยะสิ่งนั้น ๆ  
เรื่องนั้น ๆ ออกให้เห็นตามสภาวะและตามความสัมพันธ์ส ืบทอดแห่งเหตุปัจจัย โดยไม่เอา
ความรู้สึกด้วยตัณหาอุปาทานของตนเอง เข้าจับหรือเคลือบคลุม ทำให้เกิดความดีงามและ
แก้ปัญหาได้ ข้อนี้เป็นองค์ประกอบฝ่ายภายใน หรือปัจจัยภายในตัวบุคคล และอาจเรียกตามองค์
ธรรมที่ใช้งานว่า วิธีการแห่งปัญญาโยนิโสมนสิการ จึงเป็นแกนกลาง หรือส่วนที่ขาดไม่ได้ของ
การศึกษา การศึกษาจะสำเร็จผลแท้จริง การค้นพบต่าง ๆ ความคิดริเริ่ม ความก้าวหน้าทาง
ปัญญาที่สำคัญ ๆ และการตรัสรู้ธรรมก็สำเร็จได้ด้วยโยนิโสมนสิการ ดังนั้นหัวใจที่จะทำให้

                                                      
๑ ๕ Maslow, Motivation and Personality, (New York: Harper and Row, 1970). 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๓๖ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
การศึกษาสำเร็จคือโยนิโสมนสิการ มีพระพุทธพจน์ ได้กล่าวแสดงความสำคัญของโยนิโสมนสิการ
ไว้เป็นอันมาก  

โดยในการบูรณาการการตระหนักรู้ในตนเองกับหลักโยนิโสมนสิการ พบว่า 
สามารถบูรณาการวิธ ีคิดวิธีคิดแบบรู้ค ุณค่าแท้ คุณค่าเทียม และวิธีคิดแบบอุบายปลุกเร้า
คุณธรรม เนื่องจากวิธีคิดทั้งสองแบบ เป็นแนวทางการคิดให้บุคคลมีสติในการระลึกหรือตระหนัก 
กล่าว คือ วิธีคิดแบบรู้คุณค่าแท้ คุณค่าเทียม หรือ การพิจารณาเก่ียวกับปฏิเสวนาคือการใช้สอย
หรือบริโภค เป็นวิธีคิดแบบสกัดหรือบรรเทาตัณหา เป็นขั้นฝึกหัดขัดเกลากิเลส หรือตัดทางไม่ให้
กิเลสเข้ามาครอบงำจิตใจแล้วชักจูงพฤติกรรมต่อ ๆ ไป วิธีคิดแบบนี้ใช้มากในชีวิตประจำวัน 
เพราะเกี่ยวข้องกับการบริโภคใช้สอยปัจจัย ๔ และวัสดุอุปกรณ์อำนวยความสะดวกต่าง ๆ ทาง
เทคโนโลยี มีหลักการโดยย่อว่า คนเราเข้าไปเกี่ยวของกับสิ่งต่าง ๆ เพราะเรามีความต้องการและ
เห็นว่าสิ่งนั้น ๆ จะสนองความต้องการของเราได้ สิ่งใดสามารถสนองความต้องการของเราได้  
สิ่งนั้นก็มีคุณค่าแก่เรา หรือที่เรานิยมเรียกว่ามันมีประโยชน์ ทำให้ต้องมีการคิดอย่างมีสติ และวิธี
คิดแบบอุบายปลุกเร้าคุณธรรม อาจเรียกง่าย ๆ ว่า วิธีคิดแบบเร้ากุศล หรือ คิดแบบกุศลภาวนา 
เป็นวิธีคิดในแนวสกัดกั้นหรือบรรเทาและขัดเกลาตัณหา จึงจัดได้ว่าเป็นข้อปฏิบัติระดับต้น ๆ 
สำหรับส่งเสริมความเจริญงอกงามแห่งกุศลธรรมและสร้างเสริมสัมมาทิฏฐิ ที่เป็นโลกิยะ หลักการ
ทั่วไปของวิธีคิดแบบนี้มีอยู่ว่า ประสบการณ์ คือสิ่งที่ได้ประสบหรือได้รับรู้อย่างเดียวกัน  

๑.๒) ผลการศึกษาการเจริญสติ พบว่า คำว่า “สติ” คือ ความระลึกได้นึกได้ สำนึก
อยู่ไม่เผลอ อัปปมาทะ คือ ความไม่ประมาท คือ ความเป็นอยู่อย่างไม่ขาดสติ หรือความเพียรที่มี
สติเป็นเครื่องเร่งเร้าและควบคุม ได้แก่ การดำเนินชีวิตโดยมีสติเป็นเครื่องกำกับความประพฤติ
ปฏิบัติและการกระทำทุกอย่าง ระมัดระวังตัวไม่ยอมถลำลงไปในทางเสื่อม แต่ไม่ยอมพลาด
โอกาสสำหรับความดีงามและความเจริญก้าวหน้า ตระหนักในสิ่งที่พึงทำและพึงละเว้น ใส่ใจ
สำนึกอยู่เสมอในหน้าที่อันจะต้องรับผิดชอบ ไม่ยอมปล่อยปละละเลย กระทำการด้วยความ
จริงจังรอบคอบ และรุดหน้าเรื่อยไป ข้อนี้เป็นองค์ประกอบภายในและเป็นฝ่ายสมาธิ คำว่าสตินี้
ตรงกับคำภาษาอังกฤษที่ว่า “Mindfulness”, “Attentiveness” หรือ “Detached Watching”  
และในทางพุทธศาสนาคำวสัมมาสติ สัมมาสติ คือ การคอยระลึกถึงอยู่เนือง ๆ การหวนระลึก  
(ก็ดี) สติคือ ภาวะที่ระลึกได้ ภาวะที่ทรงจำได้ ภาวะที่ไม่เลือนหายภาวะที่ไม่ลืม (ก็ดี) หรือสติคือ
สติที่เป็นอินทรีสติที่เป็นพละมาอัปปมาทธรรมคือความไม่ประมาท ความไม่เผลอ ไม่เลิ่นเล่อ  
ไม่ฟั่นเฟือนเลื่อนลอยความระมัดระวัง ความตื่นตัวต่อหน้าที่ ภาวะที่พร้อมอยู่เสมอ 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๓๗ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
การเจริญสติ คือ กระบวนการพัฒนาทักษะทางด้านจิตใจท่ีเพ่ิมข้ึนผ่านประสบการณ์ 

อยู่กับปัจจุบันขณะ ซึ่งประกอบด้วย ยอมรับ ความใส่ใจ การตระหนักรู้ คุณลักษณะของการ 
เจริญสติ (attribute) ที่กล่าวว่า สติคือความใส่ใจอยู่กับปัจจุบันขณะและ ไม่มีกา ตัดสินผ่าน 
ความคิดที่ไม่มีการวิเคราะห์ประเมินค่า แนวคิดการอยู่กับประสบการณ์ปัจจุบันขณะเป็น
คุณลักษณะหนึ่งของเจริญสติที่ศึกษาผ่านแนวคิด ๓ ประการ คือ ความตระหนักรู้ยอมรับ และ 
ความใส่ใจ เป็นกระบวนการแปลงเปลี่ยนประสบการณ์อยู่กับปัจจุบันขณะ 

คุณลักษณะของการเจริญสติ ๕ ประการดังนี้ (๑) Awareness เป็นความสามารถ
ในการรับรู้ถึงตัวตนของตนเองอย่างลึกซึ้งระหว่างประสบการณ์อยู่ ปัจจุบันขณะ (๒) Acceptance 
ความสามารถในการยอมรับสิ่งที่เกิดขึ้นอยู่กับปัจจุบันขณะโดยไม่ต้องตัดสิน ขัดขืนหรือ หลีกเลี่ยง
สิ่งนั้น (๓) Attention การความคุมสติให้ใส่ใจจดจ่ออยู่กับปัจจุบันขณะ หมายถึงความตระหนักรู้ 
เป็นหนึ่งในความสามารถที่ประคับประคองตนเองในสิ่งที่เกิดขึ้นเป็นความรู้สึกตัวที่เกิดขึ้นกับการ
รับรู้ความรู้สึกทางกาย การ เคลื่อนไหวของร่างกาย เสียง รสสัมผัส ความรู้สึกทางประสาทสัมผัส
และความคิดที่ปรากฏขึ้นในขณะนั้น (๔) Transformative Process การเจริญสติเป็นกระบวนการ  
ขั้นตอนการการเชื่อมโยงการเปลี่ยนแปลงของสติตามคุณลักษณะที่กำหนดไว้อย่างชัดเจน และ  
(๕) Antecedents สิ่งที่นำให้เกิด อ้างอิงถึง สิ่งที่นำให้เกิดแนวคิดการปฏิบัติสติแบบเป็นทางการ
และไม่ เป็นทางการ เป็นการสนับสนุนซึ่งกันและกันจะทำให้ปฏิบัติได้ดีขึ้น 

ในทางพุทธศาสนามีวิธีการเจริญสติหลายวิธีการ วิธีการหนึ่งที่เป็นที่น ิยม คือ 
วิธีการเจริญสติตามหลักสติปัฏฐาน ๔ ซึ่งคำว่าสติปัฏฐานมาจาก สติ คือการรับรู้ ปัฏฐาน คือ 
ฐานที่ตั้งแห่งความประเสริฐ สติปัฏฐาน หมายถึง การระลึกรู้ที่เข้าไปตั้งไว้ในกองของรูป เวทนา 
จิต และสภาวธรรม อีกนัยหนึ่ง หมายถึง การระลึกรู้อย่างมั่นคง ในกองรูป เวทนา จิต และ
สภาวธรรม โดยสติปัฏฐาน ถือว่าธรรมเป็นที่ตั้งแห่งสติ, ข้อปฏิบัติมีสติเป็นประธาน, การตั้งสติ
กำหนดพิจารณาสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง, การมีสติกำกับดูสิ่งต่าง ๆ และ
ความเป็นไปทั้งหลาย โดยรู้เท่าทันตามสภาวะของมัน ไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้าย ที่ทำ
ให้มองเห็นผิดเพี้ยนไปตามอำนาจกิเลสมี ๔ อย่าง คือ (๑) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตั้งสติ 
กำหนดพิจารณากาย, การมีสติกำกับดูรู้เท่าทันกายและเร่ืองทางกาย (๒) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน  
การตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนา, (๓) จิตตานุปัสนาสติปัฏฐาน การตั้งสติกำหนดพิจารณาจิต, 
การมีสติกำกับดูรู้เท่าทันจิตหรือสภาพและอาการของจิต (๔) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การตั้ง
สติกำหนดพิจารณรณาธรรม, การมีสติกำกับรู้เท่าทันธรรม เรียกสั้น ๆ ว่า กาย เวทนา จิต ธรรม 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๓๘ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
๒) ผลเปรียบเทียบผลก่อนและหลังการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ในตนเองตาม

แนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าปฏิบัติธรรม พบว่า ผู้ปฏิบัติธรรมมีการตระหนักรู้ในตนเองหลังการ
ทดลองมีคะแนนเฉลี่ยสูงกว่าก่อนทดลอง อยู่ในระดับมากที่สุด ดังนี้ 
ตารางที่ ๑  แสดงค่าเฉลี่ยและส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐานของระดับการตระหนักรู้ในตนเองตามแนว

พุทธจิตวิทยาก่อนและหลังการทดลอง จำแนกตามโดยรวมและรายด้าน (n = ๔๕) 
การตระหนักรู้ในตนเอง
ตามแนวพุทธจิตวิทยา 

ก่อนทดลอง หลังการทดลอง 

 SD ระดับ 
 

SD ระดับ 
๑) ด้านอารมณ์ของ

ตนเอง  
๓.๗๓ ๐.๘๘ มาก ๔.๔๖ ๐.๕๑ มากที่สุด 

๒) ด้านการประเมิน
ตนเองได้อย่างถูกต้อง
ตามความเป็นจริง 

๓.๗๖ ๐.๙๖ มาก ๔.๕๑ ๐.๕๓ มากที่สุด 

๓) ด้านความม่ันใจใน
ตนเอง 

๓.๙๕ ๐.๖๘ มาก ๔.๖๐ ๐.๓๘ มากที่สุด 

๔) ด้านคิดแบบคุณค่าแท้
คุณค่าเทียม 

๔.๒๐ ๐.๕๓ มาก ๔.๗๐ ๐.๓๔ มากที่สุด 

๕) ด้านเร้าคุณธรรม ๔.๐๕ ๐.๕๓ มาก ๔.๖๑ ๐.๓๓ มากที่สุด 
โดยรวม ๓.๙๔ ๐.๕๖ มาก ๔.๕๗ ๐.๓๓ มากที่สุด 

จากตารางที่ ๑ พบว่า โดยรวมระดับการตระหนักรู้ในตนเองหลังการทดลอง อยู่ใน
ระดับมากที่สุด (  = ๔.๕๗, SD = ๐.๓๓) มีคะแนนเฉลี่ยสูงกว่าระดับการตระหนักรู้ในตนเอง 
ก่อนการทดลองอยู่ในระดับมาก (  = ๓.๙๔, SD = ๐.๕๖) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า 
ระดับการตระหนักรู้ในตนเองหลังการทดลองทุกด้าน มีคะแนนเฉลี่ยสูงกว่าระดับการตระหนักรู้
ในตนเองก่อนการทดลองทุกด้าน   

๓) น าเสนอผลการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาของ 
ผู้ปฏิบัติธรรม พบว่า หลังการปฏิบัติธรรมผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมมีการตระหนักรู้ในตนเองตามแนว 
พุทธตวิทยาสูงขึ้นกว่าก่อนการปฏิบัติธรรมอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ ทั้งในภาพรวม
และในรายด้าน 
ตารางที่ ๒  ผลการวิจัยพบว่าเมื่อเปรียบเทียบการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาก่อน

และหลังการทดลองของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมโดยรวมและรายด้าน (n = ๔๕)  



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๓๙ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
การตระหนักรู้ในตนเอง
ตามแนวพุทธจิตวิทยา 

การ
ทดลอง 

จ านวน ค่าเฉลี่ย 
ส่วนเบี่ยงเบน

มาตรฐาน 
ค่าเฉลี่ย
ผลต่าง 

t-test Sig. 

๑) ด้านอารมณ์ของ   
ตนเอง  

ก่อน ๔๕ ๓.๗๓ .๘๘๒ 
-.๗๒๗ 

-
๕.๖๗๒ 

.๐๐๐ 
หลัง ๔๕ ๔.๔ .๕๑๙ 

๒) ด้านการประเมิน   
ตนเองได้อย่าง
ถูกต้องตามความ
เป็นจริง 

ก่อน ๔๕ ๓.๗๖ .๙๖๕ 

-.๗๕๐ 
-

๕.๔๑๔ 
.๐๐๐ 

หลัง ๔๕ ๔.๕๑ .๕๓๐ 

๓) ด้านความม่ันใจใน   
ตนเอง  

ก่อน ๔๕ ๓.๙๕ .๙๙๘ 
-.๖๔๗ 

-
๖.๗๑๒ 

.๐๐๐ 
หลัง ๔๕ ๔.๖๐ .๖๑๗ 

๔) ด้านคิดแบบคุณค่า
แท้คุณค่าเทียม 

ก่อน ๔๕ ๔.๒๐ .๕๓๑ 
-.๕๐๔ 

-
๖.๑๗๔ 

.๐๐๐ 
หลัง ๔๕ ๔.๗๐ .๓๔๔ 

๕) ด้านเร้าคุณธรรม ก่อน ๔๕ ๔.๐๕ .๕๓๖ 
-.๕๖๔ 

-
๗.๒๔๓ 

.๐๐๐ 
หลัง ๔๕ ๔.๖๑ .๔๓๗ 

โดยรวม 
ก่อน ๔๕ ๓.๙๔ .๕๖๘ 

-.๖๓๘ 
-

๘.๔๘๐ 
.๐๐๐ 

หลัง ๔๕ ๔.๕๗ .๓๓๘ 

จากตารางที่ ๒ พบว่า แสดงผลการเปรียบเทียบการตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธ
จิตวิทยาก่อนและหลังการทดลองของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมโดยรวม จำนวน ๔๕ คน คะแนนก่อน
ทดลอง มีค่าเฉลี่ย ( ) เท่ากับ ๓.๙๔ ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (SD) เท่ากับ .๕๖๘ คะแนนหลัง
ทดลองมีค่าเฉลี่ย ( ) เท่ากับ ๔.๕๗ ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (SD) เท่ากับ .๓๓๘ เมื่อเปรียบเทียบ
การตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาก่อนและหลังการทดลองของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม 
พบว่า หลังการทดลองมีคะแนนสูงกว่าก่อนทดลองอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ และพบ
ผลเช่นเดียวกันในรายด้านทั้ง ๕ ด้าน 

๔) ผลการวิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ จากผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม จำนวน ๙ 
คน ในหัวข้อผลลัพธ์การตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาหลังจากเข้าปฏิบัติธรรม ๒ 
สัปดาห์ เกิดผลลัพธ์และการนำไปใช้ในชีวิตประจำวัน พบว่า ในภาพรวม หลังจากเข้าร่วม
โครงการปฏิบัติธรรม ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมมีการรู้เท่าทันอารมณ์และประเมินตนเองดีและเร็วขึ้น 
ทราบถึงสาเหตุของการเกิดมีความรู้สึกไม่ดี เห็นข้อบกพร่องของตนเองมากขึ้น  ทำให้รู้ถึงสาเหตุ
ของความรู้สึกได้ดีกว่าแต่ก่อน จึงแก้ปัญหาที่ต้นเหตุได้ดีขึ้น จัดการอารมณ์ตนเองได้ดีขึ้น และใช้



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๔๐ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
เวลาในการจัดการอารมณ์ตนเองที่ไวขึ้น ได้รู้จักตนเองมากข้ึน ได้ทราบถึงธรรมชาติจิตแท้จริงของ
ตน ควรพัฒนาต่อไปในด้านไหน ยอมรับความจริงได้มากข้ึน  
 

๕. อภิปรายผล 
การอภิปรายผลการวิจัยเร่ือง “ผลของโปรแกรมพัฒนาสมรรถนะการปรึกษาแนวพุทธ

จิตวิทยาของนักเรียนเพื่อนที่ปรึกษา” สามามรถอภิปรายผลตามข้อค้นพบของวัตถุประสงค์ 
การวิจัย ดังนี้ 

๑) จากผลการศึกษาแนวคิดการเจริญสติและตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธ
จิตวิทยา พบว่า การเจริญสติเป็นปรัชญาของพุทธศาสนามีมานานกว่า ๒,๖๐๐ ปี ซึ่งการเจริญ
สติของพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญในพัฒนาจิตใจนำไปสู่หนทางการดับทุกข์ของมนุษย์และ
ปลูกฝังความเมตตา การเจริญสติ เป็นกระบวนการพัฒนาทักษะทางด้านจิตใจที่เพิ่มขึ้นผ่าน
ประสบการณ์อยู่กับปัจจุบันขณะ ซึ่งประกอบด้วย ยอมรับ ความใส่ใจ การตระหนักรู้ เมื่อบุคคล
ผ่านกระบวนพัฒนาทักษะทางจิตใจดังกล่าว ย่อมส่งผลโดยตรงต่อการมีสติและการตระหนักรู้  
ต่าง ๆ ทั้งในตนเองและสภาพแวดล้อมภายนอกตน โดยเฉพาะแนวทางการเจริญสติปัฏฐาน ๔ ซึ่ง
ข้อธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งสติ ใช้สติเป็นประธานในการกำหนดระลึกรู้สิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง
โดยไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้าย ซึ่งจะทำให้เห็นผิดไปจากความเป็นจริง จุดประสงค์ของ
การทำสติปัฏฐาน ๔ ก็เพื่อฝึกสติ และใช้สตินั้นพิจารณาและรู้เท่าทันในกาย เวทนา จิต และธรรม 
เพื่อให้เกิดความคลายกำหนัด ละวางซึ่งตัณหาและอุปาทานความยึดมั่นถือมั่น ซึ่งเป็นสาเหตุแห่ง
ความทุกข์ ซึ่งเป็นไปตามความหมายคำว่าสติปัฏฐาน ว่าธรรมเป็นที่ตั้งแห่งสติ, ข้อปฏิบัติมีสติเป็น
ประธาน, การตั้งสติกำหนดพิจารณาสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง, การมีสติกำกับ
ดูสิ่งต่าง ๆ และความเป็นไปทั้งหลาย โดยรู้เท่าทันตามสภาวะของมัน ไม่ถูกครอบงำด ้วยความ
ยินดียินร้าย ที่ทำให้มองเห็นผิดเพี้ยนไปตามอำนาจกิเลส๑ ๖ และการศึกษาวิธีการเพิ่มสตินทรีย์
ให้แก่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน ๔ พบว่า การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนว
สติปัฏฐาน ๔ ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติที่จะทำให้พุทธศาสนิกชนได้เข้าถึงซึ่งจุดมุ่งหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนา คือการหมดหรือหลุดพ้นจากกิเลสนั้น ผู้ปฏิบัติต้องรักษาหรือปรับอินทรีย์ทั้ง ๔ 
ซึ่งประกอบด้วย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ให้เสมอหรือสมดุลกัน เพราะระบบของ

                                                      
๑ ๖ พระพรมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุต ฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ ,  

พิมพ์ครั้งท่ี ๑๑, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท.เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด, ๒๕๕๑), หน้า ๓๙๕. 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๔๑ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
วิปัสสนากรรมฐาน เป็นระบบที่สร้างและพัฒนาอินทรีย์ทั้ง ๔ ของผู้ปฏิบัติให้มีความแก่กล้าจนถึง
ระดับที่มีอำนาจสามารถประหารกิเลสได้๑ ๗ 

ดังนั้น ในการนี้พระวิปัสสนาจารย์จะเข้ามาทำหน้าที่เป็นกัลยาณมิตร คือ เป็นผู้ที่จะ
คอยแนะนำหรือกระตุ้นเตือนให้ผู้ที่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ปฏิบัติตามวิธีการที่จะทำให้สติหรือ
สตินทรีย์ มีมากขึ้นเพื่อที่จะให้สติหรือสตินทรีย์เป็นตัวปรับให้อินทรีย์ที่เหลืออีก ๔ มีความสมดุล
กัน ขณะเดียวกันเมื่อมีการเจริญสติ เกิดเป็นสมาธิในการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ย่อมหมายรวมถึงว่า
บุคคลเกิดมีความตระหนักรู้ในตนเองขึ้นมา การฝึกสติเป็นการพัฒนาความตระหนักรู้และการ
ยอมรับความคิด ความรู้สึก อารมณ์ โดยไม่ตัดสินและการประมาณค่า ซึ่งเป็นวิธีการที่ช่วยรับมือ
อย่างมีประสิทธิภาพเมื่อต้องเผชิญกับสถานการณ์ที่มีความเสี่ยงสูง โดยไม่ต้องไปเปลี่ยนแปลง
เนื้อหาความคิด๑ ๘ สอดคล้องกับการศึกษาเรื่องผลของการปฏิบัติธรรมแบบวิปัสสนา โดยใช้แบบ
ประเมินการตระหนักรู้ในตัวตนเองของผู้ปฏิบัติธรรมแบบพุทธ (The Buddhist Self-Awareness 
Scale: BSAS) พบว่า ผู้ปฏิบัติธรรมมีระดับการตระหนักรู้ในตัวตนเองโดยรวมสูงขึ้นอย่างมี
นัยสำคัญทางสถิติ ในด้านความรู้เก่ียวกับตนเอง ด้านการยอมรับตนเอง ด้านการเชื่อมโยงตนเอง
กับผู้อ ื่น และด้านการพัฒนาการตนเอง งานวิจัยชิ้นน ี้แสดงให้เห็นว่าการปฏิบัติธรรมแบบ
วิปัสสนา ๕ วัน ส่งผลดีต่อระดับการตระหนักรู้ในตัวตนเองของผู้ปฏิบัติธรรม โดยผู้ปฏิบัติธรรมมี
ความสามารถในการเข้าใจตนเอง ยอมรับตนเอง เชื่อมโยงตนเองกับผู้อื่น และพัฒนาการตนเอง
ได้ดีขึ้น๑ ๙  

                                                      
๑ ๗ พระสาธิต โปธาเศษ, “วิธีการเพิ่มสตินทรีย์ให้แก่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนว 

สติปัฏฐาน ๔”, วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๕๓), หน้า ๘๔. 

๑ ๘ Witkiewitz, K. et al., “Mindfulness-Based Relapse Prevention for Alcohol 
and Substance Use Disorders”, Journal of Cognitive Psychotherapy, Vol. 19 No. 3 
(2005): 211-228. 

๑ ๙ บุญเลิศ วงศ์วิศิษฏ์ และคณะ, “ผลของการฝึกปฏิบัติธรรมแบบวิปัสสนา ๕ วันต่อระดับ
การตระหนักรู้ในตัวตนเองของผู้ปฏิบัติธรรม”, วารสารจิตวิทยา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ปีที่ ๓๘ 
ฉบับท่ี ๒ (๒๕๖๔): ๑๓๔-๑๕๒. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๔๒ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
๒) จากผลเปรียบเทียบก่อนและหลังการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ในตนเอง

ตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม และผลการเจริญสติที่มีต่อการตระหนักรู้ใน
ตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรม 

ผลการอภิปรายผลการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยกล่าวถึงประเด็นที่สำคัญเกี่ยวกับการตระหนัก
รู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยา คือ จากผลการวิเคราะห์ข้อมูลการเจริญสติที่มีผลต่อการ
ตระหนักรู้ในตนเองตามแนวพุทธจิตวิทยาเปรียบเทียบก่อนและหลังการทดลอง พบว่า ระดับการ
ตระหนักรู้ในตนเองหลังการทดลองทุกด้าน มีคะแนนเฉลี่ยสูงกว่าระดับการตระหนักรู้ในตนเอง
ก่อนการทดลองทุกด้านอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ โดยภาพรวมและได้คะแนนค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับ
มากที่สุด ผลวิเคราะห์สะท้อนให้เห็นว่า การเข้าร่วมปฏิบัติธรรมด้วยการเจริญสติตามแนวทางสติ
ปัฏฐาน ๔ นั้นสามารถช่วยให้บุคคลมีการตระหนักรู้ในตนเองเพิ่มขึ้นได้ไม่ว่าจะเป็นด้านอารมณ์
ของตนเอง ด้านการประเมินตนเองได้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริงด้านความมั่นใจในตนเอง
ด้านคิดแบบคุณค่าแท้คุณค่าเทียม และด้านเร้าคุณธรรม ดังที่มีการศึกษาที่พบว่า การฝึกเจริญสติ
สามารถช่วยเพิ่มการตระหนักรู้ในตนเองในด้านต่าง ๆ เช่น ความสามารถในการรับรู้อารมณ์ของ
ตนเอง ความสามารถในการควบคุมอารมณ์ของตนเอง และความสามารถในการเข้าใจความคิด
และพฤติกรรมของตนเอง จากที่กล่าวข้างต้นแสดงให้เห็นว่า การฝึกสติโดยเฉพาะการฝึกตามแนว
ทางการเจริญสติปัฏฐาน ๔ ย่อมส่งผลต่อการตระหนักรู้ในตนเองของบุคคลไม่มากก็น้อย๒ ๐  
 

๖. องค์ความรูใ้หม ่
๑) หลังเข้าร่วมการปฏิบัติธรรม ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมมีการตระหนักรู้ในตนเองตาม

แนวพุทธจิตวิทยาสูงขึ้นกว่าก่อนเข้าร่วมปฏิบัติธรรม อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .๐๕ ทั้งใน
ภาพรวมและในรายด้านทั้ง ๕ ด้าน 

๒) หลังเข้าร่วมการปฏิบัติธรรม ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมมีการตระหนักรู้ในตนเองตาม
แนวพุทธจิตวิทยาด้านคิดแบบคุณค่าแท้คุณค่าเทียมอยู่ในระดับมากที่สุด รองลงมา คือ ด้านเร้า
คุณธรรม อยู่ในระดับมากที่สุด ด้านความมั่นใจในตนเอง อยู่ในระดับมากที่สุด ด้านการประเมิน
ตนเองได้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง อยู่ในระดับมากที่สุด และ ด้านอารมณ์ของตนเอง อยู่ใน 
ระดับมากท่ีสุดตามลำดับ การเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ของสถาบันวิปัสสนาธุระ เป็นการจัด 

                                                      
๒ ๐ Khoury, N., “Mindfulness and Happiness”, Mindfulness, Vol. 14 (2023): 

2824-2828. 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๔๓ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
กิจกรรมบริการการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานแก่ประชาชนทั่วไปและผู้ที่สนใจได้มีโอกาสเข้ามาร่วม 
โครงการเจริญสติปัฏฐาน ๔ ที่ถูกต้องตามหลักพุทธศาสนาขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  
เป็นแนวทางในการช่วยเสริมสร้างการตระหนักรู้ในตนเอง ซึ่งได้ประยุกต์หลักคำสอนทางพุทธ 
ศาสนา เช่น หลักโยนิโสมนสิการ ร่วมกับทฤษฎีและแนวคิดทางจิตวิทยา ซึ่งมีองค์ประกอบสำคัญ 
๕ ด้าน ได้แก่ ด้านอารมณ์ ด้านการประเมินตนเองได้ถูกต้องตามความเป็นจริง ด้านความมั่นใจ
ในตนเอง ด้านคุณค่าแท้ คุณค่าเทียม และด้านความคิดแบบเร้าคุณธรรม ดังภาพ 

 
ภาพที่ ๑ องค์ความรู้ที่ได้รับจากการวิจัย 

จากภาพที่ ๑ พบว่า หลักสูตรการเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ของสถาบัน
วิปัสสนาธุระ ช่วยเสริมสร้างการตระหนักรู้ในตนเองในด้านต่าง ๆ ดังนี้ 

๑) ด้านอารมณ์ของตนเอง การเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ช่วยเสริมสร้างการ
ตระหนักรู้ในตนเองในด้านอารมณ์ของตนเองได้ โดยเฉพาะการช่วยทำให้รู้สาเหตุที่ทำให้อารมณ์
เปลี่ยนแปลง ทำให้สามารถจัดการอารมณ์ของตนเองได้ รวมถึงยังสามารถช่วยให้รับรู้ถ ึง
ความรู้สึกของตนเองที่มีต่อคนรอบข้าง ทำให้จิตใจสงบและปฏิบัติตนในทิศทางที่ดีขึ้นได้ เช่น  
การไม่โกรธอย่างลืมตัว เป็นต้น 

๒) ด้านการประเมินตนเองได้ถูกต้องตามความเป็นจริง การเจริญสติตามแนวทางสติ
ปัฏฐาน ๔ ช่วยเสริมสร้างการตระหนักรู้ในตนเองในด้านการประเมินตนเองได้ถูกต้องตามความ
เป็นจริง โดยเฉพาะการช่วยทำให้สามารถบอกสาเหตุของความผิดหวังหรือเสียใจที่เกิดกับตนได้ 
สามารถบอกสาเหตุได้ว่าทำไมบางวันรู้สึก หดหู่ และรู้ว่าควรจะขอความช่วยเหลือจากผู้อื่น ทำให้
สามารถปฏิบัติตนได้อย่างเหมาะสมตามความเป็นจริง 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๔๔ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
๓) ด้านความมั่นใจในตนเอง  การเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ช่วยเสริมสร้าง

การตระหนักรู้ในตนเองในด้านความมั่นใจในตนเองได้ โดยเฉพาะการสร้างรู้ส ึกพอใจกับ
ความสามารถของตนเอง มีเป้าหมายในชีวิตที่ชัดเจน ทำให้เกิดการเข้าใจในจุดเด่นจุดอ่อนและ
สามารถให้อภัยตนเองได้เมื่อเกิดความไม่มั่นใจ ทำให้สามารถปฏิบัติตนได้อย่างไม่รู้สึกคับข้องใจ
ในตนเองและราบรื่นด้วยความมั่นใจได้ 

๔) ด้านคุณค่าแท้ คุณค่าเทียม การเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ช่วยเสริมสร้าง
การตระหนักรู้ในตนเองในด้านคุณค่าแท้ คุณค่าเทียม โดยเฉพาะจะทำให้เห็นคุณค่าในการมา
ปฏิบัติธรรม รวมทั้งเห็นคุณค่าของการตรงต่อเวลาในการมาปฏิบัติธรรม เพราะได้คิดวิเคราะห์ถึง
ประโยชน์ที่แท้จริงของการปฏิบัติธรรมตามแนวสติปัฏฐาน ๔ รวมถึงได้มีแนวทางในการคิด
วิเคราะห์ถึงประโยชน์ของสิ่งทั่วไปในการดำเนินชีวิตด้วย เช่น การกินแต่พอดี การสวมเสื้อผ้าตาม
ประโยชน์ได้มากข้ึน 

๕) ด้านเร้าคุณธรรม การเจริญสติตามแนวทางสติปัฏฐาน ๔ ช่วยเสริมสร้างการ
ตระหนักรู้ในตนเองในด้านเร้าคุณธรรม โดยเฉพาะเกิดความเมตตาในการช่วยเหลือผู้อื่นได้อย่างมี
ความสุข สามารถประเมินตนเองในสิ่งที่ทำผิดพลาดได้ และคิดวิธีสร้างประโยชน์ให้กับสังคม การ
เจริญสติจะช่วยส่งเสริมให้บุคคลคิด และปฏิบัติที่ดีมีคุณธรรมมากข้ึน  
 

๗. สรุป  
โดยสรุป จากผลการศึกษาครั้งนี้แสดงให้เห็นว่า การตระหนักรู้ในตนเองสามารถ

ส่งเสริมหรือเพิ่มพูนด้วยการพัฒนาทางจิตด้วยกระบวนการต่าง ๆ ดังเช่น คอย ละอองอ่อน  
และคณะ๒ ๑ ได้ทำการวิจัยเรื่องผลของการใช้กระบวนการจิตตปัญญาศึกษาต่อการตระหนักรู้ใน
ตนเองและการร่วมรู้สึกกับผู้อื่นของนักศึกษาพยาบาลเพื่อศึกษาผลของการใช้กระบวนการจิตต
ปัญญาศึกษาต่อการตระหนักรู้ในตนเองการร่วมรู้สึก พบว่า ควรนำกระบวนการจิตตปัญญาศึกษามา
พัฒนานักศึกษาโดยการบูรณาการ กับการเรียเพ่ือให้การพัฒนาการตระหนักรู้ในตนเอง และการร่วม
รู้สึกกับผู้อ่ืนมีความต่อเน่ือง จนสามารถก่อให้เกิดคุณลักษณะที่ดี 

                                                      
๒ ๑ คอย ละอองอ่อน และคณะ, “ผลของการใช้กระบวนการจิตตปัญญาศึกษาต่อการ

ตระหนักรู้ในตนเองและการร่วมรู้สึกกับผู้อื่นของนักศึกษาพยาบาล”, วารสารพยาบาลกระทรวง
สาธารณสุข, ปีท่ี ๓๐ ฉบับท่ี ๒ (พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓): ๔๖-๕๗. 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๔๕ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
โดยพบผลลัพธ์ที่ปรากฎต่อผู้เข้าร่วมปฏิบัติในเวลาต่อมาจากการสัมภาษณ์หลังการ

ปฏิบัติธรรม พบว่า ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมสามารถจัดการอารมณ์ของตนเองได้ จิตใจสงบและ
ปฏิบัติตนในทิศทางที่ได้ ด้านการประเมินตนเองได้ถูกต้องตามความเป็นจริง ผู้เข้าร่วมปฏิบัติ
ธรรมสามารถบอกสาเหตุของความผิดหวังหรือเสียใจที่เกิดกับตนได้ ทำให้สามารถปฏิบัติตนได้
อย่างเหมาะสมตามความเป็นจริง ด้านความมั่นใจในตนเอง ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมรู้สึกพอใจกับ
ความสามารถของตนเอง มีเป้าหมายในชีวิตที่ชัดเจน ให้สามารถปฏิบัติตนได้อย่างไม่รู้สึกคับข้อง
ใจในตนเองและราบรื่นด้วยความมั่นใจได้ ด้านคุณค่าแท้ คุณค่าเทียม ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมเห็น
คุณค่าในการมาปฏิบัติธรรม เพราะได้คิดวิเคราะห์ถึงประโยชน์ที่แท้จริงของการปฏิบัติธรรมตาม
แนวสติปัฏฐาน ๔ และด้านเร้าคุณธรรม ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมเกิดความเมตตาในการช่วยเหลือ
ผู้อื่นได้อย่างมีความสุข และคิดวิธีสร้างประโยชน์ให้กับสังคม ทำให้ให้บุคคลคิด และปฏิบัติที่ดีมี
คุณธรรมมากขึ้น ซึ่งหลักสูตรการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานสำหรับประชาชนเป็นหลักสูตรสำหรับ
ฝึกอบรมอุบาสก อุบาสิกาตามแนวทางของ “มหาสติปัฏฐาน ๔” ของสถาบันวิปัสสนาธุระ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยก็ถือเป็นหนึ่งในแนวทางการใช้ในการสร้างหรือ
พัฒนาการตระหนักรู้ในตนเองได้อย่างดีอีกแนวทางหนึ่ง 
 

๘. ข้อเสนอแนะ 
๑) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  
ควรประยุกต์ใช้แนวทางของการเจริญสติด้วย “มหาสติปัฏฐาน ๔ ไปสร้างกิจกรรม

ฝึกอบรมพัฒนาการตระหนักรู้ในตนเองให้บุคคลให้มีความสามารถพิจารณา วิเคราะห์ แยกแยะ
สิ่งต่าง ๆ ชีวิตประจำวัน และนำไปสู่ความสำเร็จและความสุขในการดำเนินชีวิตได้ 

๒) ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 
๒.๑) สถาบันวิปัสสนาธุระมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ควรจ ัด

หลักสูตรการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานสำหรับประชาชนตามแนวทางของ “มหาสติปัฏฐาน ๔”
อย่างต่อเนื่อง 

๒.๒) สถาบันวิป ัสสนาธุระ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ควร
ออกแบบหลักสูตรการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานให้สอดคล้องกับบริบทผู้เข้าร่วม เช่น นักเรียน 
พนักงาน บริษัทเพื่อสร้างความตระหนักรู้ในตนเองได้อย่างเหมาะสม 

๓) ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป  
ควรนำหลักสูตรการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานไปใช้กับประชากรอื่น  ๆ เพื่อยืนยัน

ประสิทธิภาพของหลักสูตรการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และศึกษาทดลองซ้ำกับกลุ่มตัวอย่างอ่ืน ๆ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๔๖ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
และควรศึกษาปัจจัยตัวแปรอื่น ๆ เช่น ตัวแปรจิตวิทยา ตัวแปรปัจจัยทางพระพุทธศาสนาอื่น ๆ 
ที่มีความสัมพันธ์กับการตระหนักรู้ในตนเอง เพื่อนำไปสู่การวิจัยในระยะยาวในการพพัฒนาบุคคล
ได้ดียิ่งขึ้น 

 
 

บรรณานุกรม 
ภาษาไทย 

พระพรมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ ๑๑.
กรุงเทพมหานคร: บริษัท.เอส.อาร์.พร้ินติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด, ๒๕๕๑. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน. แปลและเรียบ
เรียงโดย พระคันธ สาราภิวงศ์. กรุงเทพมหานคร: ไทยรายวันการพิมพ์, ๒๕๔๙. 

กันต์ ปั้นภู. “ความสัมพันธ์ของการตระหนักรู้คุณค่าในตนเองที่มีต่อเป้าหมายและความสำเร็จใน
การเรียนตามหลักอิทธิบาท ๔ : กรณีศึกษานิสิตระดับปริญญาตรีคณะมนุษยศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาชีวิตและความตาย. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๖๐. 

ช่อเพชร เบ้าเงิน. “การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมเพื่อเสริมสร้างความฉลาดทางอารมณ์ด้านการ 
ตระหนักรู้ ตนเองของผู้บริหารสถานศึกษาสังกัดสำนักงานการประถมศึกษาจังหวัด
สมุทรสาคร”. ดุษฎีนิพนธ์การศึกษาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา. 
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, ๒๕๔๕. 

คอย ละอองอ่อน และคณะ, “ผลของการใช้กระบวนการจิตตปัญญาศึกษาต่อการตระหนักรู้ใน
ตนเองและการร่วมรู้สึกกับผู้อื่นของนักศึกษาพยาบาล”, วารสารพยาบาลกระทรวง
สาธารณสุข, ปีที่ ๓๐ ฉบับที่ ๒ (พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓): ๔๖-๕๗. 

นเรนทร์ฤทธิ์ นันทะสิทธิ์ และคณะ. “ผลการใช้ชุดกิจกรรมแนะแนวร่วมกับการฝึกสติ เพื่อ
พัฒนาการตระหนักรู้ต่อตนเอง ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ ๓ โรงเรียนแม่สาย
ประสิทธิ์ศาสตร์ จังหวัดเชียงราย”. วารสารราชพฤกษ์. ปีที่ ๑๙ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-
เมษายน ๒๕๖๔): ๖๗-๗๕. 



     โชติกา วงศ์อนวัช                        ~ ๑๔๗ ~      ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

  
บุญเลิศ วงศ์วิศิษฏ์ และคณะ. “ผลของการฝึกปฏิบัติธรรมแบบวิปัสสนา ๕ วันต่อระดับการ

ตระหน ักร ู้ในต ัวตนเองของผ ู้ปฏ ิบ ัต ิธรรม”. วารสารจิต วิทยา จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. ปีที่ ๓๘ ฉบับที่ ๒ (๒๕๖๔): ๑๓๔-๑๕๒. 

พระสาธิต โปธาเศษ. “วิธีการเพ่ิมสตินทรีย์ให้แก่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน ๔”. 
วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๕๓. 

อรวรรณ นาเพ็ชร และคณะ. “การตระหนักรู้ในตนเอง และการรับรู้ประโยชน์ของการตระหนักรู้
ในตนเองของนักศึกษาพยาบาลมหาวิทยาลัยเอกชนแห่งหนึ่ง ในจังหวัดอุบลราชธานี”. 
วารสารราชธานีนวัตกรรมทางวิทยาศาสตร์สุขภาพ. ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ (เมษายน-
มิถุนายน ๒๕๖๑): ๖๐-๗๓. 

ธัญยพร จารุไพศาล. การตระหนักรู้ในตนเอง (Self-Awareness) คืออะไร และพัฒนาอย่างไร. 
[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.workwithpassiontraining.com/17815526 
[๑ มกราคม ๒๕๖๗]. 

 

ภาษาอังกฤษ 

Fitz-Gibbon et al. How to Design a Program Evaluation. Newbury Park: Sagh, 
1987. 

Goleman, D. Working with Emotional Intelligence. New York: Bantam Books, 
1999. 

James, W. The Principles of Psychology. New York: Henry Holt and Company, 
1890. 

Maslow. Motivation and Personality. New York: Harper and Row, 1970.  
Rogers, C.R. Client-Centered Therapy: Its Current Practice, Implications, and 

Theory. Boston: Houghton Mifflin, 1951. 
Khoury, N. “Mindfulness and Happiness”. Mindfulness. Vol. 14 (2023): 2824-2828.  
Lio Stefanus. “The Effect of Self-Awareness and Personal Responsibility on Life 

Satisfaction of Seminary Students in Malang”. Turkish Journal of 
Computer and Mathematics Education. Vol. 12 No. 14 (2021): 5724-5734. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๔๘ ~   ปีท่ี ๒๑ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๘ 

 
Shonin et al. “The Impact of Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) on Self-

Awareness: A Meta-Analysis”. Psychological Medicine. Vol. 48 (2018): 
2157-2170. 

Witkiewitz, K. et al. “Mindfulness-Based Relapse Prevention for Alcohol and 
Substance Use Disorders”. Journal of Cognitive Psychotherapy. Vol. 19  
No. 3 (2005): 211-228. 

 
 

 


