
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
study the practice of Vipassana meditation in Theravada 

Buddhist scriptures 

พระครูปฐมธรรมรักษ์ (ประสิทธิ์ชัย คำดี)๑ 
Phrakrupathomthammarak Panthito (Khamdee) 
พระมหาวิโรจน์ คุตฺตวีโร PhramahaViroj Guttaviro๒

 

Received:   July 15, 2024  Revised:  August 22, 2024 
Accepted:  December 31, 2024 

 

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยเรื่องการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทมี

วัตถุประสงค์เพื่อ ๑) เพื่อศึกษาอินทรียสังวรในอินทรียสังวรสูตร ๒) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ระเบียบวิธีวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผลการศึกษาวิจัยพบว่า 
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเป็นกระบวนการสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท ที่เน้นการฝึกจิตใจ
เพื่อให้เกิดปัญญาและความเข้าใจในธรรมชาติของสิ่งต่าง ๆ ตามคำสอนของพระพุทธเจ้า 
วิปัสสนาภาวนามีจุดมุ่งหมายเพื่อการละกิเลสและการเข้าถึงนิพพาน ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดใน
พุทธศาสนา การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทถูกบรรยายไว้อย่าง
ละเอียดในพระไตรปิฎกและอรรถกถาต่าง ๆ โดยมีหลักการและวิธีการที่ชัดเจน เช่น การ
พิจารณากาย เวทนา จิต และธรรม (สติปัฏฐาน 4) การพิจารณาอริยสัจ 4 และการฝึกสมาธิ (สม
ถกรรมฐาน) เพื่อเสริมสร้างสติและสมาธิในการพิจารณา การสำรวมอินทรีย์ ๖ อย่างเพื่อมิให้
ยึดถือสิ่งที่กระทบเป็นรูป (รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส) อันเป็นเหตุให้เกิดความยินดีเกิดความยิน
ร้ายกระทบเข้ามาสู่จิตใจ ทำให้ได้รับความสุขอันประณีตปราศจากกิเลส การปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท คือ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน ๔ 
ได้แก่ ๑) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ๒) การปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาตามหลักเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ๓) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักจิตตานุปัสส
นาสติปัฏฐาน และ ๔) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานเป็นการ
เจริญปัญญาจนรู้รูปนามตามความเป็นจริง  

 
๑ สาขาวิปัสสนาภาวนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย Vipassana Bhavana 

branch Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. อีเมล 
uthai.phoom66@gmail.com 

๒
 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย Mahamakut Buddhist University, Thailand. อีเมล 

non2518@hotmail.com 



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๖๑ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
คำสำคัญ : การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา, พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 
Abstract 

The research article on the practice of Vipassana meditation in Theravada 
Buddhism is intended 1) to study Indriyasamvara in the Indriyasamvara Sutta, 2)to 
propose the process of developing Indriyasamvara in the Indriyasamvara Sutta of 
Vipassana Meditation practice. The result of the study found that Indriyasamvara 
in the Indriyasamvara Sutta is presented the restraint of the 6 faculties , namely 
1 )  Cakkhundriya (eyes) is the mindfulness of being mindful carefully which is 
oneself aware of the visual nerve that sees form, 2 )  Sotindriya (ears) is the 
mindfulness of being mindful carefully which is oneself aware of sound hits the 
auditory nerve, 3 )  Ghanindriya (nose) is the mindfulness of being mindful 
carefully which is oneself aware of the olfactory nerve affects the sense of smell, 
4 )  Jivhindriya (tongue) is the mindfulness of being mindful carefully which is 
oneself aware of the tongue tastes various tastes, 5 )  Kāyindriya (body) is the 
mindfulness of being mindful carefully with physical contact and 6 ) Manindriya 
(mind) is the mindfulness of being mindful carefully while the orifice of the mind 
is open to various emotions. Controlling the six sense organs so as not to cling to 
things that affect them as form (form, taste, smell, sound, touch) that cause 
pleasure and displeasure to enter the mind. It gives you refined happiness free 
from defilements. The practice of Vipassana meditation in Theravada Buddhism is 
the practice of Vipassana meditation according to the 4  principles of 
Satipatthana. The practice of Vipassana meditation according to the principles of 
Kayanupassana Satipatthana, Vedanupassana Satipatthana, Cittānupassana 
Satipatthana and Dhammanupassana Satipatthana. It is the development of 
wisdom until one knows the true form and name reality actually 

Keywords : Vipassana meditation practice, Theravada Buddhism

 

 

 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๖๒ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
๑. บทนำ 

  การดำเนินชีวิตโดยทั่วไปของมนุษย์ใช้อายตนะหรือทวาร ๖ (ผัสสะทวาร) คือ 
ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ๓ เพ่ือรับรู้ติดต่อเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับโลก หากใช้ชีวิตอย่าง
เพลิดเพลิน เกิดความคุ้นชิน จนไม่มีการสำรวมระวัง ละเลยต่อหน้าที่ของการมีอายตนะทั้ง 
๖ ซ่ึงทำงานอยู่จนเกิดปัญหา ความวิปริตและความวิปลาสคลาดเคลื่อนต่อการรับรู้อารมณ์
ต่างๆ จนทำให้เกิดบาปอกุศลธรรมจากการยึดติดรูปที่พึงรู้ทางตา เสียงที่รับรู้ทางหู กลิ่นที่
รับรู้ทางจมูก รสที่รับรู้ทางลิ้น โผฏฐัพพะรับรู้ทางกาย และธรรมารมณ์รับรู้ทางใจที่น่า
ปรารถนาให้กำหนัดนั้นอยู่ ย่อมทำให้เราเสื่อมจากกุศลธรรม ถ้าเราไม่เพลิดเพลินและมี
ความสำรวมย่อมไม่เสื่อมจากกุศลธรรม๔ ต้นเหตุแห่งการคิดและการกระทำในสิ่งต่างๆ ที่
เป็นไปตามกำลังของกิเลสตัณหาที่เข้ามาครอบงำนั้นล้วนเกิดจากการยึดมั่นถือมั่น “ตัวกู – 
ของกู” ขาดสติสำรวมระวังจิตใจตนเองและทำให้ทุกข์เกิดขึ้นในจิตใจ ซึ่งเริ่มต้นมาจากการ
รับรู้อารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ อันเป็นเหตุให้เกิดทั้งนรกขึ้นมาเม่ือมีการปฏิบัติ
ผิด แต่ทว่า จะเป็นสวรรค์ขึ้นมาเมื่อมีการปฏิบัติถูก ณ ที่นั้น ๆ๕ ดังนั้นการศึกษาที่ถูกต้อง
จึงเริ่มต้นที่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เพ่ือใช้มันอย่างถูกต้องและเป็นประโยชน์ โดยการ
คุ้มครองทวารในอินทรีย์ทั้งหลายด้วยการสำรวมอินทรีย์ทั้ง ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย 
และใจ จึงเป็นข้อปฏิบัติการสำรวมอินทรีย์ทั้ง ๖ เพ่ือไม่ให้ยินดียินร้ายในเวลาเห็นรูป ฟัง
เสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกต้องโผฏฐัพพะ และรู้ธรรมารมณ์ด้วยใจ  
  การนำหลักอินทรีย์สังวรมาปฏิบัติเพื่อละเว้นบาปอกุศล โดยเฉพาะการสังวร
อินทรีย์ใน อินทริยสังวรสูตร ให้ความสำคัญต่อการสำรวมระวังอินทรีย์ ๖ คือ ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย และใจ โดยไม่ให้ยินดียินร้ายในเวลาเห็นรูป ฟังเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกต้อง
โผฏฐัพพะ รู้ธรรมารมณ์ด้วยใจ การสำรวมระวังไม่ให้กิเลสครอบงำใจในเวลารับรู้อารมณ์
ทางอินทรีย์ทั้ง ๖ จนล่วงออกมาเป็นการกระทำและคำพูดที่ก่ออกุศลถือเป็นเบื้องต้นในขั้น
ศีล เช่น อินทรียสังวรศีล เป็นต้น ซึ่งพระพุทธองค์ทรงมุ่งเน้นให้มีการพัฒนาอินทรีย์ให้
เกิดประโยชน์อย่างสูงสุดในพระธรรมวินัย ในขณะที่การพัฒนาอินทรียสังวรในอินทริย
สังวรสูตรได้ปรากฏผลโดยเฉพาะของการสำรวมอินทรีย์และการขาดเว้นจากการสำรวม
อินทรีย์ คือเมื่อมีการสำรวมอินทรีย์ ๖ อย่างบริบูรณ์ จะทำให้ศีลสมบูรณ์ย่อมนำไปสู่
ความแน่วแน่ของสมาธิจนเกิดสัมมาสมาธิ และเป็นฐานให้ยกจิตขึ้นวิปัสสนา ส่งผลให้

 
๓ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๐๔/ ๒๕๕.  
๔ สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๙๘/๑๐๘. 

 ๕ พุทธทาสภิกขุ, มรดกธรรม, (กรุงเพทมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๓๘), หน้า ๔๒. 



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๖๓ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
ปัญญาเห็นความจริงของสังขารทั้งปวงและเกิดความรู้แจ้งด้วยปัญญาญาณที่ รู้เท่าทัน
ตามความเป็นจริงแล้ว จิตย่อมวางใจเป็นอุเบกขาต่ออารมณ์ อภิชฌาและโทมนัสจึงไม่
สามารถครอบงำจิต และสามารถบรรลุถึงที่สุดแห่งทุกข์ได้แก่นิพพาน จนถึงวิมุตติญาณทัส
สนะได้อย่างสมบูรณ์ 
 ดังนั้น ผู้ศึกษาวิจัยจึงต้องการศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาทให้เกิดความกระจ่างยิ่งขึ้น เพื่อการนำไปประยุกต์ใช้ปฏิบัติต่อการบรรเทาปัญหาที่กระทบ
กันภายในสังคมปัจจุบัน เพื่อศึกษาว่าอินทรียสังวรนั้นมีความหมาย ความสำคัญ และมีความ
เก่ียวข้องกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาอย่างไร ซึ่งจะเป็นประโยชน์เป็นโทษได้อย่างไร เพื่อที่จะ
ช่วยให้เกิดความเข้าใจเร่ืองของอินทรียสังวรได้อย่างถูกต้อง และเป็นแนวทางในการปฏิบัติซึ่งจะ
เป็นประโยชน์ต่อสังคมส่วนรวมในปัจจุบัน และพุทธศาสนาสืบต่อไป 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท” สำหรับวัตถุประสงค์ที่ต้องการนำเสนอในบทความนี้มี ๒ ข้อ คือ  
๑) เพื่อศึกษาอินทรียสังวรในอินทรียสังวรสูตร 
๒) เพื่อศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

๓. วิธีดำเนินการวิจัย/รูปแบบการวิจัย/ขอบเขตการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท” นี้ ผู้วิจัยได้

ใช้ ร ะ เบี ย บ วิ ธี วิ จั ย แ บ บ เชิ ง คุ ณ ภ าพ  (Qualitative Research) แ บ บ วิ จั ย เอ ก ส า ร 
(Documentary Research) ซึ่งผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลสำคัญจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา
เถรวาท ที่มีความเกี่ยวข้องกับงานวิจัย และมีการเก็บข้อมูลสำคัญเพ่ิมเติมด้วยการ
สัมภาษณ์ (Interview) ผู้ทรงคุณวุฒิ/พระวิปัสสนาจารย์/วิปัสสนาจารย์ ๕ รูป และผู้ปฏิบัติ
ธรรม ๑๐ คน โดยผู้วิจัยได้ทำการรวบรวมข้อมูลต่าง ๆ นำมาสรุปเรียบเรียง และบรรยาย
เชิงพรรณนา “การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท” ดังนี้ 

๔. ผลการวิจัย 
จากการวิจัย “การปฏิบัตวิิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท” พบวา  

๑ อินทรียสังวรในอินทรียสังวรสูตร 

อินทรียสังวรเป็นหนึ่งในหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับการควบคุม
และดูแลอินทรีย์ทั้งหก ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ อินทรียสังวรเป็นการปฏิบัติที่มุ่งเน้น
การระมัดระวังไม่ให้เกิดการยึดติดหรือเกิดกิเลสจากการรับรู้ผ่านประสาทสัมผัสต่าง ๆ ในอินทรีย
สังวรสูตร พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงวิธีการควบคุมอินทรีย์เพื่อไม่ให้จิตใจถูกครอบงำด้วยกิเลส 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๖๔ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
โดยเน้นการใช้สติและสมาธิเพื่อสังเกตและรับรู้การทำงานของอินทรีย์แต่ละส่วน การปฏิบัติตาม
อินทรียสังวรสูตรช่วยให้ผู้ปฏิบัติสามารถรักษาความสงบและความบริสุทธิ์ของจิตใจ รวมทั้งช่วย
ลดความฟุ้งซ่านและความทุกข์ที่เกิดจากการยึดติดกับประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสอินทรีย
สังวรเป็นเครื่องมือที่สำคัญในการพัฒนาปัญญาและการปฏิบัติธรรม เพื่อให้เกิดความเข้าใจใน
ธรรมชาติของสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง และเป็นการเตรียมความพร้อมสำหรับการบรรลุธรรม
ขั้นสูงสุดในพระพุทธศาสนาบทความนี้จะสำรวจแนวคิดและวิธีการปฏิบัติอินทรียสังวรตามที่
ปรากฏในอินทรียสังวรสูตร โดยเน้นการวิเคราะห์หลักธรรมและการเชื่อมโยงกับการปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวัน เพื่อให้ผู้อ่านเห็นความสำคัญและประโยชน์ของการควบคุมอินทรีย์ในการดำเนิน
ชีวิตและการพัฒนาจิตใจในทางธรรม 

ประเภทของอินทรียสังวร แบงออกเปน ๖ อย่าง ไดแก ๑) จักขุนทรีย์ (ตา) คือ การ
ป้องกันไม่ให้เกิดความหลงใหลหรือยึดติดกับสิ่งที่เห็นผ่านตา ซึ่งอาจทำให้เกิดความปรารถนาหรือ
ความโกรธ ๒) โสตินทรีย์ (หู) คือ การป้องกันไม่ให้เกิดความฟุ้งซ่านหรือยึดติดกับเสียงที่ได้ยิน ซึ่ง
อาจทำให้เกิดความยินดีหรือไม่พอใจ ๓) ฆานินทรีย์ (จมูก) คือ การป้องกันไม่ให้เกิดความ
หลงใหลหรือยึดติดกับกลิ่นที่ได้รับรู้ ซึ่งอาจทำให้เกิดความปรารถนาหรือความไม่พอใจ ๔) ชิว
หินทรีย์ (ลิ้น) คือ การป้องกันไม่ให้เกิดความหลงใหลหรือยึดติดกับรสชาติที่ลิ้นรับรู้ ซึ่งอาจทำให้
เกิดความปรารถนาหรือความไม่พอใจ ๕) กายินทรีย์ (กาย) คือ การป้องกันไม่ให้เกิดความ
หลงใหลหรือยึดติดกับการสัมผัสทางกาย ซึ่งอาจทำให้เกิดความพึงพอใจหรือความไม่พอใจ  ๖) 
มนินทรีย์ (ใจ) คือ การป้องกันไม่ให้เกิดความฟุ้งซ่าน ความคิดฟุ้งซ่าน หรือความหลงใหลจากการ
รับรู้ทางใจ ซึ่งอาจทำให้เกิดความปรารถนา ความโกรธ หรือความสับสน 

การปฏิบัติอินทรียสังวรทั้งหกประเภทนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อให้ผู้ปฏิบัติสามารถรักษาความ
สงบและความบริสุทธิ์ของจิตใจ ป้องกันการเกิดกิเลส และเสริมสร้างสติสัมปชัญญะในทุกขณะ
ของการดำเนินชีวิต การปฏิบัตินี้เป็นพื้นฐานสำคัญในการพัฒนาปัญญาและการปฏิบัติธรรม เพื่อ
การบรรลุถึงสภาพแห่งการหลุดพ้นในพระพุทธศาสนา  

อานิสงส์ของอินทรียสังวร คือ ความสงบของจิตใจการควบคุมอินทรีย์ทั้งหกช่วยลดการ
กระตุ้นและความฟุ้งซ่านที่เกิดจากการรับรู้ทางประสาทสัมผัส ทำให้จิตใจสงบและมีสมาธิมากข้ึน
การลดละกิเลสอินทรียสังวรช่วยป้องกันการเกิดและการยึดติดกับกิเลสต่าง ๆ เช่น ความโลภ 
ความโกรธ และความหลง ช่วยให้จิตใจบริสุทธิ์และไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลส การพัฒนาปัญญา 
การมีสติและสมาธิที่ดีทำให้เกิดความสามารถในการเห็นธรรมชาติของสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็น
จริง เข้าใจในหลักธรรมและความจริงของชีวิตมากขึ้น การเจริญสติสัมปชัญญะ อินทรียสังวร
ส่งเสริมการมีสติและการรู้ตัวในทุกขณะของการรับรู้ทางประสาทสัมผัส ทำให้มีการระมัดระวัง
และควบคุมตนเองได้ดีขึ้น การป้องกันการเกิดวิบากกรรม การปฏิบัติอินทรียสังวรช่วยลดการ
กระทำทางกาย วาจา และใจ ที่เป็นอกุศล ลดโอกาสในการสร้างวิบากกรรมที่ไม่ดี การเสริมสร้าง
ความเมตตาและกรุณาการควบคุมอินทรีย์ทำให้จิตใจมีความเมตตาและกรุณามากขึ้น เนื่องจาก



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๖๕ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
ไม่ถูกครอบงำด้วยความโกรธและความเกลียดชัง การเสริมสร้างสุขภาพจิตที่ดี การปฏิบัติอินทรีย
สังวรช่วยลดความเครียด ความวิตกกังวล และความทุกข์ทางจิตใจ ทำให้มีสุขภาพจิตที่ดีขึ้น การ
เจริญในสมถะและวิปัสสนา อินทรียสังวรเป็นพื้นฐานที่สำคัญในการพัฒนาสมถะ (สมาธิ) และ
วิปัสสนา (ปัญญา) ซึ่งเป็นเส้นทางสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ในพระพุทธศาสนาการปฏิบัติอินทรีย
สังวรทำให้ผู้ปฏิบัติมีชีวิตที่มีความสุขและสงบมากขึ้น สามารถเผชิญหน้ากับปัญหาและความทุกข์
ในชีวิตได้อย่างมีปัญญาและมีสติสัมปชัญญะ 

 

๒ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

วิปัสสนาภาวนา คือ การสำรวมใจให้แน่ วแน่เป็นสมาธิ การทำกุศลธรรม
ทั้งหลายให้เจริญในหมู่ชนผู้ประเสริฐเป็นปัญญาที่เห็นสภาวธรรมต่าง ๆ เป็นการเจริญ
ปัญญาจนรู้รูปนามตามความเป็นจริงว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน จนกระทั่งถอนความ
ยึดมั่นถือมั่นในรูปนามว่า เป็นสัตว์ เป็นบุคคลตัวตน เรา เขา ออกจากจิตใจเสียได้ ซึ่งนำพา
ไปสู่ความพ้นทุกข์ คือ มรรคผล นิพพานในที่สุด มีแนวทางการปฏิบัติอยู่ ๔ วิธี ได้แก่ (๑) 
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาโดยมีสมถะนำหน้า (๒) การเจริญสมถะโดยมีวิปัสสนานำหน้า 
(๓) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนากับสมถะควบคู่กันไป และ(๔) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่มี
ใจถูกอุทธัจจะในธรรมกั้นไว้ องค์ธรรมของวิปัสสนาภาวนา คือ ปัญญาเจตสิก 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา มีอารมณ์ ๖ หมวด คือ ขันธ์ ๕ อายตนะ ๑๒ ธาตุ 
๑๘ อินทรีย์ ๒๒ อริยสัจ ๔ ปฏิจจสมุปบาท ๑๒ ธรรม หลักธรรมที่เกื้อหนุนการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา คือ โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ประการ แบ่งออกเป็น ๗ หมวด คือ สติปัฏฐาน 
๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ และอริยมรรคมีองค์ ๘ โดย
มีแนวทางการ ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือความสิ้นทุกข์ มี ๒ ประการ คือ (๑) แนวทางการ
ปฏิบัติแบบสมถยานิก คือ การเจริญสมถะก่อนจึงมาเจริญวิปัสสนาภาวนา ย่อมทำให้ถึง
ที่สุดแห่งทุกข์ได้ บุคคลที่ปฏิบัติจนจิตตั้งมั่นมีสมาธิ ปราศจากนิวรณ์แล้วจะเกิดสภาวธรรม
ที่จิตมีการพิจารณาเห็นความจริงของรูปนาม เรียกว่า วิปัสสนาฌาน โดยการมีองค์ฌานทั้ง 
๕ นั้น ได้แก่ วิตก วิจารณ์ ปีติ สุข และเอกัคคตา ก็ยังไม่ เพียงพอที่จะเป็นผู้บรรลุวิปัสสนา
ภาวนาฌานได้ เพราะจิตจะต้องมีปัญญารู้แจ้งธรรมะ รู้เห็นว่ารูป นามป็นเหตุปัจจัยซึ่งกัน
และกัน และ (๒) แนวทางการปฏิบัติแบบวิปัสสนายานิก คือ การปฏิบัติที่ ต้องเริ่มต้นจาก
การฝึกสติสัมปชัญญะ หรือที่เรียกว่า สัมมาสติในมรรค ๘ ก่อน จนกระทั้ง สัมมาสติตั้งมั่น
เป็นสัมมาสมาธิ เกิดจิตรู้ขึ้นแล้วให้จิตรู้นั้นเห็นสภาวะธรรมต่าง ๆ ตามความเป็นจริง 

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน ๔ คือ (๑) การปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาตาม หลักกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็นกัมมัฏฐานที่เหมาะแก่คนซึ่งมีตัณหาจริต



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๖๖ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
กล้าปัญญาน้อย หลักการปฏิบัติ คือ การมีสติสัมปชัญญะและความเพียรระลึกรู้ที่ทางกาย 
หรือระลึกที่อิริยาบถใหญ่ทั้ง ๔ ได้แก่ ยืน เดิน นั่ง นอน การฝึกแบบกายานุปัสสนามี
จุดมุ่งหมายอยู่ที่ทำให้ผู้ฝึก คลายความยึดติดอยู่ในร่างกาย จนกระทั่งบอกตัวเองด่าร่างกาย
เป็นเพียงเครื่องมือสำหรับฝึกฝนพัฒนาจิตเท่านั้นเอง ไม่มีคุณค่าพอต่อการยึดติดใด ๆ (๒) 
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็น กัมมัฏฐานที่เหมาะกับ
คนที่มีตัณหาจริตอ่อน ปัญญากล้า หลักการปฏิบัติ คือ การมีสติสัมปชัญญะและ  ความ
เพียรระลึกพิจารณากำหนดความรู้สึกต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นภายในจิตใจในขณะนั้น ๆ เมื่อจิตใจ
เกิด ความทุกข์ ความสุข หรือเฉย ๆ ก็รู้ว่า มีทุกข์ มีสุข หรือเฉย ๆ รู้ว่าความรู้สึกเหล่านี้
เกิดขึ้นมาได้ อย่างไร กำลังจะหมดสิ้นไปอย่างไร (๓) การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลัก
จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็นกัมมัฏฐานที่เหมาะกับคนที่มีทิฏฐิจริตกล้า ปัญญาน้อย 
หลักการปฏิบัติ คือ การมีสติสัมปชัญญะ และความเพียรกำหนดรู้ให้ทันจิต คือ ให้รู้ว่าจิต
ของตนในขณะนั้น ๆ เป็นอย่างไร เช่น มีราคะ ไม่มี ราคะ มีโทสะ ไม่มีโทสะ มีโมหะ ไม่มี
โมหะ หลุดพ้น ยังไม่หลุดพ้น เป็นต้น ก็รู้ชัดตามที่เป็นอยู่ใน  ขณะนั้น ๆ และ (๔) การ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็นกัมมัฏฐานที่ เหมาะกับคนที่
มีทิฏฐิจริตอ่อน ปัญญากล้า หลักการปฏิบัติ คือ การมีสติสัมปชัญญะและความเพียร ระลึก
พิจารณากำหนดรู้ทันธรรมทั้งหลายที่เป็นกุศล อันได้แก่ โพชฌงค์ ๗ และอริยสัจ ๔ และ
การ พิจารณากำหนดรู้ทันธรรมทั้งหลายที่เป็นอกุศล ได้แก่ นิวรณ์ ๕ และการพิจารณา
กำหนดรู้ทันธรรม ทั้งหลายที่เป็นกลาง ๆ อันได้แก่ขันธ์ ๕ อายตนะ ๑๒ 

อานิสงส์ของการปฏิบัติมหาสติปัฏฐาน ๔ ทีพ่ระพุทธองค ์ได้ตรัสเทศนามหาสติ
ปัฏฐานสูตรแล้วได้ตรัสถึงอานิสงส์ ๒ ประการคือ บรรลุพระอรหัตตผลในชาติปัจจุบัน หาก
ยังมีอุปาทิ คือ สังโยชน์ ๑๐ หรือ อนุสัย (มีกามราคะ ปฏิฆะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา มานะ ภวราคะ 
และอวิชชา) เหลืออยู่ จะได้เป็นพระอนาคามี (ผู้ไม่กลับมาเกิดในโลกนี้อีก)คือ เป็นผู้จะได้
บรรลุพระอรหัตตผล หรือพระอนาคามิผล ในชาตินี้เป็นแน่นอนภายใน ๗ ปี หรือลดลงไป
จนถึงเพียง ๗ วัน 

๕. อภิปรายผล  

จากการวิจัย “การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า 

๑. กระบวนการพัฒนาจักขุนทรีย์ (ตา) ในอินทรียสังวรสูตรกับการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนา คือ ในขณะที่ตาเห็นรูป ก็มีสติคอยสำรวมระวังเอาไว้ มิให้ยึดถือสิ่งที่ตาเห็นนั้นเกิดความ
ยินดีเกิดความยินร้าย อันเรียกว่านำกิเลสให้ไหลเข้ามาท่วมจิตใจสู่จิตใจ คือระมัดระวังมิให้เป็น
อารมณ์ ที่นำความยินดีความยินร้ายไหลเข้ามาสู่จิตใจ ท่วมจิตใจ ซึ่งสอดคล้องกับพระครูเกษม
ธรรมทัต (สุรศักดิ์ เขมรํสี) ได้กล่าวว่า เจริญวิปัสสนาท่านให้กำหนดที่ปรมัตถ์ ฉะนั้นก็พยายาม



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๖๗ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
กำหนดที่สภาพเห็น หรือสีที่กระทบทางตา สีเป็นรูป การเห็นเป็นนาม คือไม่พยายามที่จะนึกคิด
ออกไปว่าสิ่งที่เห็นนั้นเป็นอะไร เป็นคนเป็นสิ่งของอะไร อย่างนั้นมันไปสู่สมมุติ ให้พยายาม
กำหนดถึงสภาพเห็น แต่ในความเป็นจริงมันไม่สามารถจะยับยั้งให้อยู่เพียงแค่เห็นเท่านั้น  

๒. กระบวนการพัฒนาโสตินทรีย์ (หู) ในอินทรียสังวรสูตรกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
คือ สิ่งที่มากระทบก็คืออายตนะภายนอก ก็คือ สัททายตนะ คือเสียงต่าง ๆ เสียงมากระทบ
ประสาทหู หูกับเสียงต่อกันซึ่งก็เป็นรูปธรรมด้วยกัน เสียงก็เป็นรูป ประสาทหูก็เป็นรูป กระทบกัน
ก็เป็นเหตุให้เกิดสภาพได้ยินขึ้น สภาพได้ยินเป็นนามธรรม เสียงเป็นรูป ประสาทหูเป็นรูป ได้ยิน
เป็นนาม มนายตนะเป็นนาม ในทางการปฏิบัติให้เจริญสติระลึกรู้สภาพได้ยิน ได้ยินเสียง ได้ยินก็
อย่างหนึ่ง เสียงก็อย่างหนึ่ง แต่ว่าก็ควรจะกำหนดมาทางสภาพได้ยินเพราะว่าจะทำให้ไม่เลยไปสู่
สมมุติบัญญัติได้ง่าย ซึ่งสอดคล้องกับพระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) ได้กล่าวว่า การมีสติใน
ขณะที่เราหูได้ยิน ทวารหูก็พร้อมเปิดที่จะรับอารมณ์อยู่เป็นปกติ ไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถยืน เดิน 
นั่ง นอน ใดก็ตาม เพราะการดำเนินชีวิตของมนุษย์ย่อมไม่พ้นไปจากอิริยาบถหลักใหญ่เหล่านี้ได้ 
ทั้งการฟังเพลง การฟังครูสอนหนังสือ การฟังเสียงต่าง ๆ เหล่านี้ ในการกำหนดตามรู้ขณะได้ยิน
นี้ ให้กำหนดว่า “ได้ยินหนอ”หรือ “ยินหนอ” สภาวธรรม ๕ อย่าง คือ โสตประสาท เสียง (สัท
ทารมณ์) โสตวิญญาณ ผัสสะทางหู หรือเวทนาที่เกิดจากผัสสะทางหูย่อมปรากฏในขณะนั้น ๆ 

๓. กระบวนการพัฒนาฆานินทรีย์ (จมูก) ในอินทรียสังวรสูตรกับการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนา คือ เป็นรูป ธรรมชาติรู้กลิ่น เป็นนาม กำหนดรู้กลิ่นที่จมูกประสาทจมูกก็เป็นรูปกระทบ
กันแล้วก็เป็นเหตุให้เกิดการรู้กลิ่นขึ้น ตัวรู้กลิ่นนี้เป็น มนายตนะ เป็นจิต แต่เป็นจิตที่เกิดที่จมูก 
ทำหน้าที่รู้กลิ่น กลิ่นก็อย่างหนึ่ง รู้กลิ่นก็อย่างหนึ่ง กลิ่นนั้นเป็นรูป รู้กลิ่นเป็นนาม สติก็ระลึกรู้ 
พอรู้กลิ่นก็ระลึกรู้สภาพ รู้กลิ่น เกิดการรับรู้ทางจมูกขึ้นมา เช่นกินข้าว กลิ่นกระทบจมูกก็รู้เพียง
กลิ่นต่าง ๆ ซึ่งสอดคล้องกับพระอาจารย์ ดร.ภัททันตะ อาสภมหาเถระ อัคคมหากัมมัฏฐานาจริ
ยะได้กล่าวว่า ฆานปสาทกับคันธารมณ์ (จมูกกับกลิ่น) กระทบกันแล้วเกิดผัสสะ เรียกว่า ฆาน
สัมผัสสะ ให้มีความรู้สึกชัดแจ้งอยู่ว่า ฆานปสาทเกิดขึ้นชั่วขณะก็ดับไป เมื่อผู้ปฏิบัติดำเนินได้ถึง
ชั้นนี้แล้ว ปฏิจจสมุปบาทก็ขาดสะบั้นลง ไม่หมุนต่อไปอีก กองทุกข์ทั้งมวลก็เป็นอันสิ้นสุดลง สม
กับพระบาลีที่แสดงปฏิจจสมุปบาทโดยนิโรธวาระว่า อวิชฺชายเตวฺว อเสสวิราคนิโรธา สงฺขารนิ
โรโธ เป็นต้น ความว่า เม่ืออวิชชาดับ สังขารก็ดับ เป็นต้นอย่างนี้ 

๔. กระบวนการพัฒนาชิวหินทรีย์ (ลิ้น) ในอินทรียสังวรสูตรกับการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนา คือ ประสาทลิ้นกับรสต่าง ๆ เป็นรูปธรรม ธรรมชาติที่รู้รสเป็นนาม กำหนดรู้รสที่ลิ้น 
สภาพรู้รสนั้นเป็นมนายตนะ เป็นจิตที่เกิดขึ้นที่ลิ้น ทำหน้าที่รู้รส รสก็อย่างหนึ่ง รู้รสก็อย่างหนึ่ง 
รสนั้นเป็นรูป รู้รส นี้เป็นนาม รสก็เป็นรสต่าง ๆ ไม่รู้ว่าเป็นรสอะไร ปรมัตถธรรมแค่รสต่าง ๆ ไม่รู้
ว่าเป็นรสแกงนั้นแกงนี้ รสขนม รสอะไรต่าง ๆ แค่รู้รสเท่านั้น นั่นคือปรมัตถ์ ก็ทำสติระลึกรู้ เวลา
กินข้าวรสกระทบลิ้น ระลึกรู้สภาพรสรู้รส ซึ่งสอดคล้องกับพระอาจารย์ ดร.ภัททันตะ อาสภมหา
เถระ อัคคมหากัมมัฏฐานาจริยะ ได้กล่าวว่า ชิวหาปสาทกับรสารมณ์ (ลิ้นกับรส) กระทบกันแล้ว 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๖๘ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
เกิดผัสสะ เรียกว่า ชิวหาสัมผัสสะ ให้มีความรู้สึกชัดแจ้งอยู่ว่า ชิวหาปสาทเกิดขึ้นชั่วขณะแวบ
เดียวก็ดับไป เมื่อผู้ปฏิบัติดำเนินได้ถึงชั้นนี้แล้ว ปฏิจจสมุปบาทก็ขาดสะบั้นลง ไม่หมุนต่อไปอีก 
กองทุกข์ทั้งมวลก็เป็นอันสิ้นสุดลง สมกับพระบาลีที่แสดงปฏิจจสมุปบาทโดยนิโรธวาระว่า อวิชฺ
ชายเตวฺว อเสสวิราคนิโรธา สงฺขารนิโรโธ เป็นต้น ความว่า เมื่ออวิชชาดับ สังขารก็ดับ เป็นต้น
อย่างนี้ 

๕. กระบวนการพัฒนากายินทรีย์ (กาย) ในอินทรียสังวรสูตรกับการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนา คือ การมีสติในขณะที่เราถูกต้องสัมผัส ทวารกายก็พร้อมเปิดที่จะรับอารมณ์อยู่เป็นปกติ 
ไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถยืน เดิน นั่ง หรือ นอนก็ตาม เพราะการดำเนินชีวิตของมนุษย์ย่อมไม่พ้นไป
จากอิริยาบถหลักใหญ่ ซึ่งการกระทบกันของกายกับวัตถุ ต่าง ๆ เหล่านี้ ซึ่งการที่รู้ว่าทวารทาง
กายเป็นที่ปรากฏให้รับรู้โผฏฐัพพะ การรู้ว่าทวารทางกายเช่นนี้ เรียกว่าเป็นการรู้ลักษณะของกาย
ปสาท (ทวารกาย) ได้ตามความเป็นจริง ซึ่งสอดคล้องกับพุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวว่า การกระทบ
ทางกายมีความเย็นบ้าง ร้อนบ้าง อ่อนบ้าง แข็งบ้าง หย่อนบ้าง ตึงบ้าง กระทบกับกายปสาทซึ่ง
เป็นรูปธรรม เป็นอารมณ์ของวิปัสสนา นั่งอยู่ เย็นมากระทบที่แขน ที่ขา ลำตัว ใบหน้าก็กำหนดรู้ 
มีความตึง หายใจเข้า หายใจออก หน้าอกหน้าท้องมันตึง หายใจเข้ามันตึง เวลาหายใจออกมันก็
หย่อนตัวลง ก็กำหนดรู้ ก้น ขากระทบพื้นรู้สึกแข็งก็กำหนดรู้ มือไปกระทบผ้ารู้สึกว่ามันอ่อน 
กำหนดรู้ หรือว่ามันรู้สึกตึง กำหนดแบบปกติคือกำหนดแบบไม่บังคับ กำหนดแบบตามสภาวะก็
จะคลายตัวเป็นปกติ 

๖. กระบวนการพัฒนามนินทรีย์ (ใจ) ในอินทรียสังวรสูตรกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
คือ การมีสติในการกระทำทางใจ ทวารใจก็พร้อมเปิดที่จะรับอารมณ์อยู่เป็นปกติ ไม่ว่าจะอยู่ใน
อิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน ใดก็ตาม เพราะการดำเนินชีวิตของมนุษย์ย่อมไม่พ้นไปจากอิริยาบถ
หลักใหญ่เหล่านี้ได้ ทั้งการนึกคิด การวิเคราะห์งาน การวางแผนการทำงาน ต่าง ๆ เหล่านี้ ซึ่ง
การที่รู้ว่าทวารทางใจเป็นที่ปรากฏของธรรมารมณ์ ซึ่งสอดคล้องกับมหานีรานนท์ ได้กล่าวว่า 
มนายตนะ กับธัมมายตนะเป็นนาม ธรรมชาติกระทบใจมีทั้งรูปกับนาม เช่น รูปนั่ง นอน ยืน เดิน 
คู้ เหยียด ฯลฯ เป็นรูป นามกระทบใจมีมากมาย เช่น นามโกรธ นามโลภ เป็นต้น เมื่อใดที่รู้
ธรรมารมณ์ที่ปรากฏก็ให้สักแต่ว่าธรรมารมณ์ โดยมีสติที่กล่าวข้างต้นประกอบอยู่เสมอ 

ผู้ วิ จั ย เห็นด้ วยกับทั ศนะดั งกล่ าว คื อ  การปฏิบั ติ วิปั สสนาภาวนาในคัมภี ร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการมีสติในการกระทำทางทวาร ๖ ที่พร้อมจะเปิดรับอารมณ์อยู่เป็น
ปกติ ไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน ใดก็ตาม เพราะการดำเนินชีวิตของมนุษย์ย่อมไม่
พ้นไปจากอิริยาบถหลักใหญ่เหล่านี้ได้ ทั้งการนึกคิด การวิเคราะห์งาน การวางแผนการทำงาน
ต่าง ๆ เหล่านี้ ซึ่งการที่รู้ว่าทวารทั้ง ๖ เช่น การรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ การที่รู้ว่าถึงใจก่อให้เกิด
ธรรมารมณ์เป็นการรู้กิจคือหน้าที่ (รสะ) ของมโนทวารนั้น ๆ ตามความเป็นจริง เป็นต้น จึงนับว่า
วิธีนี้เป็นการสำรวมระวังด้วยสติ (สติสังวร) เป็นการฝึกอินทรีย์ความเป็นใหญ่ในอินทรีย์ทั้ง ๖ 
ตามที่ปรากฏการสังวรอินทรีย์ตลอดเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๖๙ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

๖. องค์ความรู้ใหม่  
องค์ความรู้จากการวิจัย “การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร

วาท” พบว่า การสำรวมอินทรีย์นั้นไม่ใช่มีแต่อย่างต่ำเป็นขั้นศีลเท่านั้น เพราะการปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่ใช้กระบวนการพัฒนาอินทรียสังวรที่มีการกำหนดรู้รูป-นามที่มีอยู่ตาม
ความเป็นจริงให้ผลไม่จำกัดกาลแก่ผู้ปฏิบัติสูงสุดขึ้นไปจนถึงข้ันบรรลุอรหัตตผล ต่อเมื่อผู้ใด
มีความฉลาดในอาตยนะทั้งภายนอกและภายใน ด้วยการเห็นแจ้งในรูป เสียง กลิ่น รส 
สัมผัส ธรรมารมณ์ ตลอดถึงผัสสะและเวทนาทุกชนิดที่อาศัยรูปเป็นต้น  ล้วนเกิดสภาพ
ธรรมแห่งไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ทำให้เกิดการเห็นแจ้งในวิปัสสนาญาณโดย
ลำดับจนกระทั่งถึงวิมุตติญาณทัสสนะ  

การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท (ดังแผนภาพที่ 
๑) เป็นวิธีการเจริญวิปัสสนาภาวนาสำหรับผู้มีสัทธาแก่กล้าพิจารณารูป-นามตามความเป็น
จริง ดังนี้ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๗๐ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 
 
แผนภาพที่ ๑ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

๑) การพัฒนาการสำรวมอินทรีย์โดยใช้วิธีการกำหนดรู้ทางจักขุนทรีย์ (ตา) 
ย่อมพิจารณาโดยแยบคาย ในขณะท่ีตากับรูปประจวบกัน คือเมื่อตาเห็นรูป ควรมีสติ
คอยสำรวมระวังมิให้ยึดถือสิ่งที่ตาเห็นนั้นเกิดความยินดีหรือยินร้าย ด้วยการกำหนดว่า 
“เห็นหนอ” 

๒) การพัฒนาการสำรวมอินทรีย์โดยใช้วิธีการกำหนดรู้ทางโสตินทรีย์ (หู) 
โดยการกำหนดสติในขณะที่เราหูได้ยิน เพราะหูพร้อมจะเปิดรับอารมณ์อยู่เป็นปกติ ไม่ว่า



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๗๑ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
จะอยู่ในอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน ใดก็ตาม เมื่อกำหนดตามรู้ขณะได้ยินเสียงนั้น ควร
กำหนดว่า “ได้ยินหนอ”หรือ “ยินหนอ”  

๓) การพัฒนาการสำรวมอินทรีย์โดยใช้วิธีการกำหนดรู้ทางฆานินทรีย์ (จมูก) 
ย่อมมีการกำหนดรู้กลิ่นทั้งหมดที่มีการกระทบฆานะเป็นลักษณะ รู้สภาวลักษณะของ
คันธายตนะ (กลิ่น) ว่า เป็นสภาวะที่เกิดภายในฆานปสาท รู้ รสะว่า หอมหรือเหม็นจนทำ
ให้ได้กลิ่น รู้ปัจจุปัฏฐานว่า เป็นที่โคจรเที่ยวไปหรือวิสัยของการได้กลิ่น พึงกำหนดว่า “ได้
กลิ่นหนอ” หรือ “กลิ่นหนอ” 

๔) การพัฒนาการสำรวมอินทรีย์โดยใช้วิธีการกำหนดรู้ทางชิวหินทรีย์ (ลิ้น) 
ย่อมมีประสาทลิ้นกับรสต่าง ๆ เป็นรูปธรรม ธรรมชาติที่รู้รสเป็นนาม กำหนดรู้รสที่ลิ้น ควร
กำหนดว่า “รสหนอ” โดยสภาพรู้รสนั้นเป็นมนายตนะ เป็นจิตที่เกิดขึ้นที่ลิ้น ทำหน้าที่รู้รส 
รสก็อย่างหนึ่ง การรู้รสก็อย่างหนึ่ง รสนั้นเป็นรูป ส่วนการรู้รสเป็นนาม  

๕) การพัฒนาการสำรวมอินทรีย์โดยใช้วิธีการกำหนดรู้ทางกายินทรีย์ (กาย) 
ย่อมมีการกำหนดรู้กายปสาท ซึ่งเป็นการมีสติในขณะที่เราถูกต้องสัมผัส ทวารกายก็พร้อม
เปิดที่จะรับอารมณ์อยู่เป็นปกติ จึงต้องมีสติกำหนดรู้สภาวะเย็น ร้อน อ่อน แข็งที่มาสัมผัส
โดยความเป็นธาตุ ซึ่งกำหนดรู้ตามความเป็นจริง เช่น เย็นหนอ นุ่มหนอ เป็นต้น โดยสภาพ
รู้ทางกายนั้นเป็นมนายตนะ เป็นจิตที่เกิดขึ้นที่กาย ทำหน้าที่รู้ผัสสะ ผัสสะก็อย่างหนึ่ง การ
รู้ผัสสะก็อย่างหนึ่ง ผัสสะนั้นเป็นรูป ส่วนการรู้ผัสสะเป็นนาม 

๖) การพัฒนาการสำรวมอินทรีย์โดยใช้วิธีการกำหนดรู้ทางมนินทรีย์ (ใจ) 
ย่อมมีมนายตนะกับธัมมายตนะเป็นนาม ธรรมชาติกระทบใจมีทั้งรูปกับนาม เช่น รูปนั่ง 
นอน ยืน เดิน คู้ เหยียด ฯลฯ เป็นรูป นามกระทบใจมีมากมาย เมื่อใดที่รู้ธรรมารมณ์ที่
ปรากฏก็ให้สักแต่ว่าธรรมารมณ์ พึงกำหนดรู้ว่า “คิดหนอ” โดยมีสติที่กล่าวข้างต้นประกอบ
อยู่เสมอ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๗๒ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

๗. สรุป 
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทเกิดจากการสำรวม

อินทรีย์ ๖ ที่เป็นการสำรวมตา หู จมูก ลิ้น กายและใจด้วยสติและปัญญา ขณะนั้นความ
เป็นผู้สำรวมด้วยจักษุ คือ เมื่อมีการเห็นเกิดขึ้น ปัญญาย่อมพิจารณาในสิ่งที่เห็นในสภาพ
ธรรมที่เกิดขึ้นว่าเป็นธรรมไม่ใช่เรา ขณะนั้นอกุศลธรรมไม่เกิด แต่ปัญญาเกิดรู้ตามความ
เป็นจริง จึงชื่อว่าเป็นผู้สำรวมด้วยจักษุ ใจย่อมไม่เป็นไปด้วยอำนาจกิเลสอันอาศัยตา ความ
เป็นผู้สำรวมด้วยจักษุมีความสำคัญที่ปัญญา เมื่อเห็นแจ้งรู้ตามความเป็นจริง เกิดความ
เข้าใจสภาพธรรมที่มีจริงในขณะนี้ว่า เป็นธรรมไม่ใช่เรา จึงชื่อว่าเป็นผู้สำรวมด้วยจักษุ หรือ 
สำรวมด้วยอินทรีย์ สำรวมในจักขุนทรีย์ เป็นต้น ย่อมนำไปสู่ผลแห่งศีลสมบูรณ์จัดอยู่ใน
หมวดศีล เมื่อศีลสมบูรณ์ย่อมนำไปสู่สัมมาสมาธิที่สมบูรณ์จัดอยู่ในหมวดสมาธิ และเมื่อ
สัมมาสมาธิสมบูรณ์ย่อมเป็นฐานให้เกิดปัญญาโดยลำดับ คือ ยถาภูญาณทัสสนะสมบูรณ์
ย่อมนำไปสู่นิพพิทาวิราคะ เมื่อนิพพิทาวิราคะสมบูรณ์ย่อมนำไปสู่วิมุตติญาณทัสสนะ
สมบูรณ์ ซึ่งเป็นผลของหมวดของปัญญา โดยนัยตรงข้ามกัน หากไม่มีอินทรียสังวร หรือ 
ขาดความสำรวมอินทรีย์ ๖ ย่อมนำไปสู่ผลแห่งศีลวิบัติ เมื่อศีลวิบัติย่อมนำไปสู่สัมมาสมาธิ
วิบัติ และเมื่อสัมมาสมาธิวิบัติย่อมไม่ให้เกิดปัญญาตามลำดับ คือ ยถาภูญาณทัสสนะวิบัติ
ย่อมนำไปสู่นิพพิทาวิราคะวิบัติ เมื่อนิพพิทาวิราคะวิบัติย่อมนำไปสู่วิมุตติญาณทัสสนะวิบัติ  

ฉะนั้น การสำรวมอินทรีย์ ๖ ในอินทรียสังวรสูตรจึงเป็นการปฏิบัติที่
ครอบคลุมแนวทางปฏิบัติแห่งไตรสิกขาและให้ผลตั้งแต่พ้ืนฐานขั้นศีลไปจนถึงปัญญาขั้น
สูงสุด คือ ความหลุดพ้นแห่งวิมุตติ 
 

๘. ข้อเสนอแนะ 
ข้ออเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ 

๑. การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท สามารถนำไปใช้กับ 
หน่วยงานที่เกี่ยวข้องในทางพระพุทธศาสนา เช่น สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ โรงเรียน
พระปริยัติธรรม เป็นต้น 



     พระครูปฐมธรรมรักษ์  คำดี และคณะ     ~ ๗๓ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 

๑. ควรมีการวิจัยกับผู้ที่ยังขาดความรู้เกี่ยวกับการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

บรรณานุกรม 

พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ. ปยุตฺ โต). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิ มพ์ ครั้ งที่  ๔๐ . 
กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต, ๒๕๕๗.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

พุทธทาสภิกขุ, มรดกธรรม, (กรุงเพทมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๓๘), หน้า ๔๒. 
 

 
 


