
ศึกษาสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภกิษุณีในประเทศไทย 
Study on the living conditions of Buddhist nun in Thailand 

 

ณิชากร รวยดี 
Nichakorn Ruaydee๑ 

 

Received:   June 20, 2024 Revised:  December 01, 2024 
Accepted:  December 31, 2024 

 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิจัยเรื่อง ศึกษาสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีในประเทศไทย  
มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีในประเทศไทย ผลการศึกษา
พบว่าภิกษุณีเป็นหนึ่งในพุทธบริษัท ๔ ที่มีความสำคัญกับพุทธศาสนา ซึ่งในพระไตรปิฎกได้
กล่าวถึงบทบาทหน้าที่ของภิกษุณีที่เผยแผ่พุทธศาสนาในด้านต่าง ๆ แต่ปัจจุบันในสังคมไทยส่วน
ใหญ่ มองข้ามบทบาทของภิกษุณี รวมไปถึงสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันด้วย ซึ่งสภาพความ
เป็นอยู่แบ่งออกเป็น ๒ ด้านคือ สภาพความเป็นอยู่ตามหลักปัจจัย ๔ และสภาพความเป็นอยู่ตาม
หลักของพระธรรมวินัย ด้านสภาพความเป็นอยู่ตามหลักของปัจจัย ๔ เป็นปัจจัยที่สำคัญในการ
ดำเนินชีวิต คือ ไตรจีวร อาหาร เสนาสนะ และศิลานเภสัช และในด้านสภาพความเป็นอยู่ตาม
หลักของพระธรรมวินัย คือ การดำรงชีวิตตามหลักของพุทธศาสนา ที่ภิกษุณีพึงต้องปฏิบัติ ซึ่งใน
ปัจจุบันสภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณีได้เปลี่ยนแปลงไปจากที่บัญญัติไว้ในพระธรรมวินัย 
เนื่องจากสังคมและวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไป ทำให้มีสิกขาบทบางข้อได้ยืดหยุ่นไปจากเดิม  
จึงชี้ให้เห็นว่า สภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณีในประเทศไทยถูกปรับให้เข้ากับยุคสมัยในปัจจุบัน 

 

คำสำคัญ : ภิกษุณีไทย, การปฏิบัติ, หน้าที่ 
 
 
 
 
 
 

 
๑

 สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา ภาควิชาปรัชญา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  
Email: nichanok.twp@gmail.com เบอร์โทรศัพท์ 0968802284  

  Buddhist Studies, Faculty of  liberal Arts, Thammasat University Email: 
nichanok.twp@gmail.com Tel. +66968802284 



     ณิชากร รวยดี                                  ~ ๗๕ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

Abstract 
 

Research article on the current living conditions of nuns in Thailand. 
The purpose of this study was to study the current living conditions of nuns in 
Thailand. The results of the study show that nuns are one of the four important 
Buddhist companies related to Buddhism, which in the Tripitaka mentions the 
role and duties of nuns who spread Buddhism in various aspects, but nowadays 
in most Thai societies, the role of nuns is overlooked, including the current living 
conditions. In terms of living conditions according to the principles of the Four 
Factors, which are the three jewels, food, season, and Milan pharmacy, and  
in terms of living conditions according to the principles of the Vinaya, which is 
the living conditions according to the principles of Buddhism that nuns must 
practice. This makes some verses flexible from the original. Therefore, it is 
pointed out that the living conditions of nuns in Thailand have been adapted to 
the current era. 
Keywords: Thai nuns, practice, duties 

(ส่วนน้ีให้คงไว้ห้ามลบทิ้งหรือเคาะ Enter) 

 (ส่วนน้ีให้คงไว้ห้ามลบทิ้งหรือเคาะ Enter) 

 

๑. บทนำ 

นับตั้งแต่สมัยพุทธกาลพระพุทธศาสนาดำรงอยู่ได้ด้วยพุทธบริษัททั้ง ๔ อันได้แก่ ภิกษุ 
ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ซึ่งเป็นองค์กรที่สำคัญและบุคลากรเหล่านี้เป็นผู้ที่ดำรงไว้ซึ่งพุทธศาสนา 
เนื่องจากพระพุทธเจ้ามีพุทธประสงค์ที่จะสถาปนาพุทธบริษัททั้ง ๔ ให้มั่นคงก่อนที่จะเสด็จดับ
ขันธปรินิพพาน๒ ซึ่งภิกษุณีเป็นหนึ่งใน ๔ ของพุทธบริษัท ที่พระพุทธเจ้าประดิษฐานตั้งแต่สมัย
พุทธกาล ได้กล่าวถึงการมีอยู่ของภิกษุณี ที่มีบทบาททางพระพุทธศาสนาในด้านต่าง ๆ และได้รับ
การยกย่องจากพระพุทธเจ้าว่าเป็น เอตทัคคะ เป็นการยกย่องภิกษุณีที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
และยอมรับศักยภาพของผู้หญิง เม่ือผู้หญิงได้บวชเป็นภิกษุณีแล้ว๓  

ในปัจจุบันพบว่า บทบาทของภิกษุณีในสังคมไทยได้ลดน้อยลง เนื่องจากไม่ได้รับ
อนุญาตให้มีภิกษุณีขึ้นในประเทศไทย จากการประกาศของสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ที่

 
๒ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), ดร.มาร์ติน: พุทธวินัย ถึง ภิกษุณ,ี (กรุงเทพมหานคร 

: โรงพิมพ์หจก.สามลดา, ๒๕๕๓), หน้า ๕๐. 
๓ มนตรี สริะโรจนานันท์, สตรีในพระพุทธศาสนา (คร้ังท่ี ๒), (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์,  ๒๕๖๒), หน้า ๑๘๐-๑๘๑. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๗๖ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
ประกาศถึงการไม่ยอมรับให้มีการบวชสามเณรี และภิกษุณีในคณะสงฆ์ฝ่ายเถรวาทในประเทศ
ไทย๔ ซึ่งทำให้ประเทศไทยในปัจจุบันขาดองค์ประกอบที่สำคัญของพุทธบริษัท ๔ ในส่วนนี้ไป 
ส่งผลให้วัฒนธรรมวิถีชีวิตของคนในสังคมไทย เกิดความคุ้นชินในเรื่องของการมีภิกษุณี พบว่า 
ในปัจจุบันได้มีภิกษุณีบางรูปลุกขึ้นมาต่อสู้เพื่อต้องการที่จะให้สังคมเห็นถึงสถานภาพ และ
บทบาทของภิกษุณีมากข้ึน จะเห็นได้ว่าภิกษุณีในปัจจุบันนั้นมีบทบาทในด้านต่าง ๆ เช่น บทบาท
ด้านการสืบทอดศาสนา ด้านสิทธิสตรี เป็นต้น ภิกษุณีธัมมนันทา ภิกษุณีฝ่ายเถรวาทรูปแรกของ
ประเทศไทย และเป็นประธานสงฆ์ ณ วัตรทรงธรรมกัลยาณีภิกษุณีอาราม จังหวัดนครปฐม ได้ 
ทำให้สังคมเห็นถึงบทบาทและวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของภิกษุณี ตามหลักของพระธรรมวินัยที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก แต่สภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณีในปัจจุบันนี้ มีการเปลี่ยนแปลงไปตาม
บริบททางสังคมในยุคปัจจุบัน 

งานวิจัยนี้ต้องการศึกษาว่า สภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีในประเทศไทย
เป็นอย่างไรบ้าง ในกรณีศึกษาวัตรทรงธรรมกัลยาณี ภิกษุณีอาราม จังหวัดนครปฐม 
 
๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

วัตถุประสงค์คือ เพื่อศึกษาสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีในประเทศไทย 
 

 
๓. วิธีดำเนินการวิจัย/รูปแบบการวิจัย/ขอบเขตการวิจัย 

งานวิจัยเรื่อง “ศึกษาสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีในประเทศไทย” ผู้วิจัย
ได้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ขอบเขตของการวิจัยจะศึกษาลักษณะ
ของสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีในประเทศไทย โดยรวบรวมข้อมูลจากหนังสือและ
เอกสารที่เกี่ยวข้องและใช้วิธีสังเกต เก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์ กรณีศึกษา ณ วัตรทรงธรรม
กัลยาณีภิกษุณีอาราม จังหวัดนครปฐม เพื่อทราบถึงสภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณีในปัจจุบัน 

 

๔. ผลการวิจัย 
๔.๑ การรื้อฟื้นการสืบสายภิกษุณีสงฆ์ในประเทศไทย 
ในประเทศไทยมีประวัติการรื้อฟื้นภิกษุณีถึง ๓ คร้ัง โดยคร้ังที่ ๑ เร่ิมจากเหตุการณ์ของ

นายนรินทร์ (กลึง) ภาษิต ให้ลูกสาวของตน ๒ คนคือ สาระ และจงดี พร้อมกับสตรีอีก ๖ คน 
ออกบวชเป็นภิกษุณี  และสามเณรี ในเดือนกันยายน พ.ศ. ๒๔๗๑ การที่นายนรินทร์
วิพากษ์วิจารณ์สถาบันศาสนา และการเมืองในสมัยนั้นอย่างเปิดเผย การกระทำต่าง ๆ รวมถึง
เรื่องการบวชสามเณรี เมื่อไม่สามารถให้คำตอบเกี่ยวกับสายการบวช ไม่มีภิกษุณีสงฆ์ และ  

 
๔ ศศิภา แก้วหนู, วาทกรรมความเป็นอื่นของภิกษุณีไทยในสังคมไทย, (วารสารรังสิต

บัณฑิตศึกษาในกลุ่มธุรกจิและสังคมศาสตร์,  ๒๕๖๐), หน้า ๖๒. 



     ณิชากร รวยดี                                  ~ ๗๗ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
ไม่แน่ใจว่าพระภิกษุที่บวชให้นั้นบวชโดยภิกษุสงฆ์หรือไม่ ในที่สุดนักบวชสตรีกลุ่มนั้นถูกจับสึก 
และจำคุก เมื่อถูกปล่อยตัวก็ใช้ชีวิตนักบวชอีกครั้งโดยห่มสีเทา ถูกคัดค้านจากคณะสงฆ์โดย
สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ (๒๔๗๑) มีพระบัญชาผ่านประกาศ ลงวันที่ ๑๘ 
มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๗๑ เร่ือง ห้ามพระเณรไม่ให้บวชหญิงเป็นบรรพชิต เพื่อป้องกันการบิดเบือน 
ความขัดแย้ง ความสับสนแก่สังคม หรือความรุนแรงที่อาจเกิดขึ้นกับพระพุทธศาสนา และ
ประกาศฉบับนี้เป็นเหตุผลถึงปัจจุบัน ในคร้ังที่ ๒ เกิดขึ้นเมื่อนางวรมัย ได้บวชชีรับศีล ๘ ต่อมาใน
ปี พ.ศ.๒๕๑๔ ได้บวชเป็นภิกษุณีที่ประเทศไตห้วัน ซึ่งเป็นพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน คณะสงฆ์เห็น
ว่าเป็นนักบวชต่างนิกายจึงไม่ได้ยอมรับ และปฏิเสธทั้งไม่มีสตรีอ่ืน ๆ บวชตามเป็นการบวชใน
ระดับปัจเจก เมื่อไม่มีมวลชนมารองรับจึงไม่มีการเคลื่อนไหวในที่สาธารณะ ต่อมาในครั้งที่ ๒ 
เกิดขึ้นเมื่อรองศาสตราจารย์ ดร. ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ทายาททาง ของภิกษุณีวรมัย อดีต
อาจารย์และนักวิชาการด้านพุทธศาสนา จากมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ บวชเป็นสามเณรี ใน 
ปี พ.ศ.๒๕๔๔ และบวชเป็นภิกษุณี ในปี พ.ศ. ๒๕๔๖ จากคณะภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์  
สายสยามวงศ์ ประเทศศรีลังกา ได้รับฉายาทางธรรมว่า “ธัมมนันทา” ถือว่าเป็นภิกษุณีสาย 
เถรวาทรูปแรกของประเทศไทยที่ได้รับการบวชจากคณะสงฆ์ทั้ง ๒ ฝ่าย๕  

ภิกษุณีธัมมนันทา หรืออดีต รศ.ดร. ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ เป็นอาจารย์ประจำภาควิชา
ปรัชญาและศาสนา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ซึ่งเป็นที่รู้จักกันในวงการวิชาการด้านศาสนาและ
สตรี ในปัจจุบันภิกษุณีธัมมนันทาเป็นเจ้าอาวาสวัตรทรงธรรมกัลยาณี จังหวัดนครปฐม ซึ่งก่อตั้ง
โดยผู้ที่เป็นมารดาคือ ภิกษุณีวรมัย กบิลสิงห์ แม้ว่าวัดจะไม่ได้ถูกการยอมรับจากคณะสงฆ์ไทย
อย่างเป็นทางการ และในสถานะภาพของภิกษุณีไม่ได้เป็นนักบวชที่ถูกต้องตามกฎหมาย 
ตลอดเวลาระยะเวลาในสมณเพศ ภิกษุณีธัมมนันทามีผลงานและบทบาทที่ปรากฏตามสื่อต่าง ๆ 
มากมาย ในฐานะภิกษุณีของสังคมไทยด้วยจุดมุ่งหมายเพื่อร่วมเติมเต็มพุทธบริษัท ๔ ให้เกิดขึ้น
ในประเทศไทย๖ ซึ่งในขณะเดียวกันนั้นมีทั้งเห็นด้วยและไม่เห็นด้วย แต่กระแสสังคมที่ต่อต้าน
ไม่ได้เป็นอุปสรรคสำหรับภิกษุณีธัมมนันทา ในการสืบทอดเจตนารมณ์ที่มุ่งมั่นต่อพุทธศาสนา 
และทำให้พุทธบริษัท ๔ ที่ขาดหายไปจากประเทศไทยได้กลับมาครบถ้วนสมบูรณ์อีกครั้ง๗ 

ในเวลาต่อมาภิกษุณีธัมมนันทาได้ริเริ่ม “เครือข่ายภิกษุณีสงฆ์ไทย” ขึ้นเพื่อความเป็นกลุ่ม
ของภิกษุณีไทยที่กระจายอยู่ใน ๒๐ จังหวัด ให้มีทิศทางการปฏิบัติชัดเจนในพระธรรมวินัย เพื่อ

 
๕ ชญาภา สีดาฟอง, บทบาทการพัฒนาสตรีเชิงพุทธของวัตรทรงธรรมกัลยาณีภิกษุณี

อาราม (คร้ังท่ี ๒),  (วารสารนวัตกรรมการจัดการภาครัฐและภาคเอกชน, ๒๕๕๗), หน้า ๘๘-๘๙. 
๖ พิมพ์พันธุ์ หาญสกุล, ธมัมนนันทา บนเส้นทางภิกษุณีโพธิสัตต์, (กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพ์อมรินทร์, ๒๕๕๔), หน้า ๓๖. 
๗ ฉัตรสมุาลย์ (รศ.ดร. ฉัตรมาลต์ กบิลสิงห์), เร่ืองภิกษุณีท่ีพระยังไม่รู,้ (นครปฐม : โรงพิมพ์

บริษัท อุทัย กราฟฟิค ดีไซน์ จำกัด, ๒๕๕๔),  หน้า ๑๖-๑๗. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๗๘ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
สืบทอดพุทธศาสนา๘เครือข่ายภิกษุณีสงฆ์ที่เกิดจากความเชื่อและความศรัทธาต่อพุทธศาสนา ซึ่ง
หนึ่งในเครือข่ายสำนักของภิกษุณีสงฆ์คือ วัตรทรงธรรมกัลยาณี ภิกษุณีอาราม จังหวัดนครปฐม 
ซึ่งเป็นวัดของพระผู้หญิงแห่งแรกที่ก่อตั้งขึ้นในประเทศไทย๙ สร้างขึ้นโดยภิกษุณีวรมัย “วัตรทรง
ธรรมกัลยาณี” เป็นวัดเป็นแนวทางให้กับการบวชภิกษุณีในประเทศไทย แต่ไม่สามารถเรียกว่า 
“วัด” ได้เนื่องจากไม่ได้รับอนุญาตทางกฎหมาย๑๐แต่อย่างไรก็ตามวัดแห่งนี้มีมุ่งหมายจะให้เป็น
สถานที่ของสตรีที่ประสงค์ปฏิบัติธรรม เพื่อพัฒนาตนเอง สามารถใช้ชีวิตร่วมกันอย่างเป็น
เอกภาพในคณะสงฆ์ สามารถอยู่ร่วมกันอย่างเรียบง่ายได้ ซึ่งจะถือได้ว่าบรรลุเป้าหมายตามที่ตั้ง
ไว้สำหรับสตรี  

๔.๒ สภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณีในปัจจุบัน 
ตั้งแต่สมัยพุทธกาลมีคำสอนเกี่ยวกับการการดำรงชีวิตของภิกษุณีทั้งหลักปัจจัย ๔ และ

ตามหลักของพระธรรมวินัย ซึ่งในทางพุทธศาสนาปัจจัย ๔ ถือว่าเป็นปัจจัยที่มีความสำคัญเป็น
อย่างยิ่งสำหรับการดำรงชีวิต พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติหลักธรรมเกี่ยวกับปัจจัย ๔ เพื่อให้
เหมาะสมกับวิถีชีวิตของความเป็นอยู่ของภิกษุณี  ได้แก่ เครื่องนุ่งห่ม อาหาร ที่อยู่อาศัย และ 
ยารักษาโรค ที่จะยึดถือเป็นแนวทางในการปฏิบัติต่าง ๆ ตามสิกขาบทที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติ
ไว้  

ในการวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาสภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณี โดยแบ่งออกเป็น ๒ อย่าง
คือ ศึกษาสภาพความเป็นอยู่ของภิกษุณีตามหลักปัจจัย ๔ และศึกษาสภาพความเป็นอยู่ของ
ภิกษุณีตามหลักของพระธรรมวินัย 

๔.๒.๑ สภาพความเป็นอยู่ตามหลักปัจจัย ๔ ของภิกษุณี ณ วัตรทรงธรรม
กัลยาณี 

จากการสัมภาษณ์ภิกษุณีที่วัตรทรงธรรมกัลยาณี พบว่า ภิกษุณีที่วัดได้มีสภาพ
ความเป็นอยู่ตามหลักปัจจัย ๔ ในทางพระพุทธศาสนา ถึงแม้รายละเอียดจะเปลี่ยนแปลงไปตาม
ยุคสมัย ดังคำให้สัมภาษณ์ต่อไปนี้ 

(๑) ด้านเครื่องนุ่งห่ม จากการสัมภาษณ์ พบว่า สำหรับจีวรของ 
ภิกษุณีที่วัดสามารถหาซื้อได้จากร้านสังฆภัณฑ์ทั่วไป ส่วนหนึ่งมีประชาชนนำมาถวาย และที่วัดได้
มีการตัดเย็บจีวรใช้เอง หรือเย็บไว้ใช้ในงานการบรรพชาสามเณรีที่จัดขึ้นในทุก ๆ ปี โดยผ้าที่ใช้
จะเป็นผ้าย้อมสีสำเร็จ เพื่อความสะดวกและง่ายต่อการใช้งาน ส่วนสีจีวรที่ใช้จะเป็นสีเหลืองสว่าง 

 
๘ พิมพ์พันธุ์ หาญสกุล, ธมัมนนันทา บนเส้นทางภิกษุณีโพธิสัตต์. (กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพ์อมรินทร์, ๒๕๕๔), หน้า ๓๖. 
๙ ชญาภา สีดาฟอง, บทบาทการพัฒนาสตรีเชิงพุทธของวัตรทรงธรรมกัลยาณีภิกษุณี

อาราม (คร้ังท่ี ๒), (วารสารนวัตกรรมการจัดการภาครัฐและภาคเอกชน, ๒๕๕๗), หน้า ๙๔. 
๑๐ ฉัตรสมุาลย์ กบิลสิงห์ ษัฎเสน, สตรีในพระพุทธศาสนา คำถาม-คำตอบ, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวทิยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๑), หนา้ ๕. 



     ณิชากร รวยดี                                  ~ ๗๙ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
ซึ่งเรียกว่า สีสิงคีวรรณ หรือสีเปลวเพลิงที่พระพุทธเจ้าทรงสวมใส่ก่อนจะเสด็จดับขันธปรินิพพาน 
สำหรับภิกษุณีที่วัดจะใช้เป็นสีพระราชทาน และสามเณรีจะเป็นสีค่อนไปทางน้ำตาลแก่ ซึ่งสีจีวร
ของภิกษุณีในแต่ละแห่งจะมีสีที่แตกต่างกัน สีจีวรจะขึ้นอยู่กับว่าใครเป้นผู้บวชให้ ผู้บวชจะใช้สี
จีวรตามครูบาอาจารย์ที่บวชให้ ส่วนตัวของภิกษุณีธัมมนันทาใส่จีวรสีสิงคีวรรณ๑๑ 

(๒) ด้านอาหาร จากการสัมภาษณ์ พบว่า ภิกษุณีที่ วัดได้มีการ
บิณฑบาตในทุก ๆ วันพระ และวันอาทิตย์ ในกรณีที่วัดไม่ได้ออกเดินบิณฑบาตเป็นประจำทุกวัน 
เนื่องจากทางวัดเลือกบิณฑบาตเพียง ๒ วันเท่านั้น เพราะไม่อยากทับสายบิณฑบาตของภิกษุสงฆ์ 
ทางวัดจึงมีโรงครัว เพื่อเตรียมอาหารสำหรับในวันที่ไม่ได้ออกบิณฑบาต ทางวัดจะมีแม่ครัวและมี
ประชาชนนำอาหารมาถวายทั้งเช้าและเพล ในเรื่องของอาหารซึ่งทางวัดถือมังสวิรัติ เป็นการ
ปฏิบัติกันมาตั้งแต่ปีพ.ศ. ๒๔๙๘ ตั้งแต่สมัยของภิกษุณีวรมัยผู้ที่ก่อตั้งวัตรทรงธรรมกัลยาณี 
ดังนั้นภิกษุณีที่วัดจะฉันอาหารที่เป็นมังสวิรัติ และในปัจจุบันทางวัดได้มีการปลูกผักไว้ใช้ เพื่อ
นำมาประกอบอาหาร นำโดยดร.กาญจนา สุทธิกุล ซึ่งเป็นผู้ดูแล๑๒ 

(๓) ด้านที่อยู่อาศัย จากการสัมภาษณ์ พบว่า ทางวัดไม่ได้ขึ้นกับการ
ปกครองกับวัดของภิกษุวัดใดวัดหนึ่ง เป็นเพียงภิกษุณีอาศัยอยู่กันตามลำพังไม่ได้มีภิกษุอาศัยอยู่
ด้วย ทางวัดมีอาคารที่พักภายในวัดสำหรับนักบวชจะมีอยู่ ๒ แห่ง แห่งแรกชื่อว่า เรือนคุณยาย 
สร้างขึ้นในสมัยภิกษุณีวรมัย กบิลสิงห์ และแห่งที่ ๒ ชื่อว่าบ้านร่มรื่น สร้างขึ้นเมื่อปีพ.ศ. ๒๕๒๕ 
และกุฏิเจ้าอาวาส แต่เดิมเป็นบ้านส่วนตัวของอาจารย์ฉัตรสุมาลย์ ท่านได้ยกถวายเป็นกุฏิสงฆ์ใน
เวลาต่อมา ทางวัดไม่สามารถจดตั้งเป็นวัด สถานที่แห่งนี้จึงต้องเสียภาษีสิ่งปลูกสร้างและโรงเรือน 
แตกต่างจากวัดทั่วไป๑๓ 

(๔) ด้านยารักษาโรค จากการสัมภาษณ์ พบว่า ภิกษุณีที่วัดสามารถ
ใช้สิทธิในการรักษาพยาบาลได้ทกุสิทธิอาทิเชน่ สิทธิใบทอง ๓๐ บาท สิทธิประกันสังคม และสิทธิ
ข้าราชการ ขึ้นอยู่กับวิชาชีพเดิมของภิกษุณีแต่ละรูป ในด้านของการเดินทางไปโรงพยาบาล
ภิกษุณีสามารถเดินทางไปได้ด้วยด้วยตนเอง เช่น รถประจำทาง รถสองแถว เป็นต้น และทางวัด
ได้มีการสร้างห้องปฐมพยาบาลเบื้องต้น และในด้านของยาต่าง ๆ จะมีประชาชนนำมาถวาย๑๔ 
   (๕) ด้านสิ่งอำนวยความสะดวก และสื่อเทคโนโลยี จากการสัมภาษณ์ 
พบว่า ด้านสิ่งอำนวยความสะดวกภายในวัด เช่น ลิฟท์ เพื่ออำนวยความสะดวกให้กับผู้สูงอายุ 
และผู้พิการ นอกจากนี้ทางวัดยังมีแผงโซล่าเซลล์ และปั๊มน้ำ ถังกักเก็บน้ำทางวัด เพื่อป้องกัน
ภาวะะภัยแล้งในอนาคต ด้านสื่อเทคโนโลยีต่าง ๆ ทางวัดได้ทำสื่อประชาสัมพันธ์ เพื่อความ
สะดวกของประชาชนที่มาเข้าชม หรือศึกษาหาข้อมูลเพิ่มเติมที่ เกี่ยวข้องกับวัด ได้มีการ

 
๑๑ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๑๒ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๑๓ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๑๔ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๘๐ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
ถ่ายทอดสดเสวนาผ่ านFacebook มีการแลกเปลี่ ยนความรู้ โดยใช้ระบบ  Zoom จาก
มหาวิทยาลัยต่าง ๆ ซึ่งในยุคปัจจุบันมีช่องทางที่สามารถติดต่อกับทางวัดได้อย่างสะดวก และ
เข้าถึงง่ายโดยผ่านเทคโนโลยี๑๕  

๔.๒.๒ สภาพความเป็นอยู่ตามหลักพระธรรมวินัยของภิกษุณี ณ วัตรทรงธรรมกัลยาณี 
สภาพความเป็นอยู่ตามหลักพระธรรมวินัยของภิกษุณีที่วัด พบว่าในปัจจุบันบทบาทของ

ภิกษุณีมีบทบาทขว้างขวางมากขึ้นทั้งด้านสาธารณะสงเคราะห์ ด้านการเผยแผ่ และด้านการ
ส่งเสริมการศึกษา ซึ่งบทบาทในแต่ละด้านล้วนสัมผัสกับวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของภิกษุณี แนวทาง
ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ในพระไตรปิฎกและเป็นการปฏิบัติที่สำคัญสำหรับภิกษุณี 

จากการสัมภาษณ์ พบว่า ภิกษุณีที่วัดได้มีสภาพความเป็นอยู่ตามหลักพระธรรมวินัย วิถี
ชีวิตในปัจจุบันของภิกษุณีที่วัดได้มีการยึดถือปฏิบัติตามหลักธรรมบนเงื่อนไขทางพุทธศาสนา 
ถึงแม้รายละเอียดจะเปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย ดังคำให้สัมภาษณ์ ต่อไปนี้ 

๔.๒.๒.๑ ด้านกิจวัตรประจำวันของภิกษุณี  
จากการสัมภาษณ์ พบว่า ภิกษุณีที่วัดได้ปฏิบัติวัตรตามหลักพระธรรมวินัยเหมือนกับ

ภิกษุสงฆ์ ได้แก่  
(๑) การออกบิณฑบาตในช่วงเช้าทุก ๆ วันพระและวันอาทิตย์ การ

บิณฑบาตซึ่งทางวัดจะออกบิณฑบาตเพียงสัปดาห์ละ ๒ วัน๑๖ ซึ่งภิกษุณีธัมมนันทาจะสอนเหล่า
นักบวชที่วัดเสมอว่า การออกบิณฑบาตคือ “การออกไปโปรดสัตว์ การเปิดโอกาสให้ญาติโยมได้
ใส่บาตรหน้าบ้าน เราไม่ได้ไปเอาอาหาร แต่เราไปเอาคน” คือ การที่คณะสงฆ์ไปสร้างความ
ศรัทธาทำศรัทธาที่มีอยู่แล้วให้แข็งแรงมากยิ่งขึ้น เรื่องนี้ถือว่าเป็นเรื่องที่สำคัญสำหรับภิกษุ 
ภิกษุณีและสามเณรี เป็นสิ่งที่ต้องพึ่งปฏิบัติ๑๗ 

(๒) ทางวัดได้มีการแบ่งหน้าที่ทำความสะอาด และการรับผิดชอบ
งานสาธารณะต่าง ๆ ภายในวัด เช่น กวาดถวูิหาร กวาดลานวัด ถางหญ้า เช็ดโรงครัว การดูแลรด
น้ำแปลงผัก ปรับปรุงพื้นดิน การปูพื้น แยกขยะ เป็นต้น โดยงานที่วัดภิกษุณีธัมมนันทาจะบังคับ
ให้สมาชิกภายในวัดทุกคนออกมาทำงานตอนเย็นช่วงเวลา ๑๗.๐๐-๑๘.๐๐ น.๑๘ เพราะภิกษุณี
ธัมมนันทามองว่า งานทุกอย่างที่ทุกคนได้ลงมือทำลงไปจะเป็นตัวบ่องบอกว่าถึงความเสมอภาค 
และความเท่าเทียมกันเพราะทุกคนมีความยึดมั่นถือมั่นในตนเอง ภิกษุณีธัมมนันมาจึงสอนว่า 

 
๑๕ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๑๖ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๑๗ ฉัตรสมุาลย์ กบิลสิงห์ ษัฎเสน, สตรีในพระพุทธศาสนา คำถาม-คำตอบ, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวทิยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๑), น. ๗๐ 
๑๘ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 



     ณิชากร รวยดี                                  ~ ๘๑ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
“เราทุกคนเท่ากัน ต้องได้ทำงานรวมกัน ไม่ว่าจะเป็น กวาดบ้าน ถูบ้าน ถางหญ้าทุกสิ่งทุกอย่าง
ภายในวัดสมาชิกทุกคนต้องได้ทำงานเหมือนกัน”๑๙ 

(๓) ด้านของกิจนิมนต์ ภิกษุณีที่วัดได้ไปรับกิจนิมนต์เพื่อการบำเพ็ญ
กุศลในงานมงคลต่าง ๆ ทั่วไป ส่วนงานอวมงคลนั้น ถ้าหากเจ้าภาพนิมนต์ภิกษุณีให้แสดงธรรม 
ภิกษุณีจะทำหน้าที่ในการแสดงธรรมตามที่ได้รับนิมนต์นั้น จะไม่ได้เข้าไปก้าวก่ายไปในหน้าที่ของ
ภิกษุที่ท่านจะมีการสวดพระอภิธรรม เนื่องจากทางวัดเป็นสังฆะขนาดเล็ก โดยส่วนใหญ่ภิกษุณี
ธัมมนันทาจะรับกิจนิมนต์บ้านของประชาชนที่รู้จัก หรือคุ้นเคยกันอยู่แล้ว เช่น ทำบุญวันเกิด 
ทำบุญที่ทำงาน เปิดบริษัทใหม่ และทำบุญขึ้นบ้านใหม่ เป็นต้น๒๐ 

(๔) ในด้านสังฆกรรมของภิกษุณี ภิกษุณีธัมมวัณณา๒๑ กล่าวว่า 
“การทำปาฏิโมกข์ การปวารณา การกรานกฐิน การอุปสมบท ซึ่งภิกษุณีสงฆ์ที่วัด ได้ทำกิจกรรม
เหล่านี้ครบถ้วนทุกประการ ยิ่งไปกว่านั้นยังได้นิมนต์ภิกษุผู้มีพรรษา ๒๐ ขึ้นไปมาให้โอวาทก่อน
ลงปาฏิโมกข์อีกด้วย” จากการสัมภาษณ์ดังกล่าวผู้วิจัยจะขออธิบายวัตรปฏิบัติที่ภิกษุณีปฏิบัติ
เป็นกิจวัตรประจำให้พอเข้าใจเป็นสังเขป ดังนี้ 

(ก) การทำอุโบสถ คือ การสวดปาฏิโมกข์ เป็นการสวด
ทบทวนสิกขาบท ๓๑๑ ข้อ การสวดปาติโมกข์จะสวดในวันขึ้น ๑๕ ค่ำ (วันพระใหญ่) หรือแรม 
๑๔ ค่ำ/แรม ๑๕ ค่ำ ทางวัด ใช้เวลาสวดปาติโมกข์โดยประมาณ ๑ ชั่วโมง ๑๕ นาที การสวด
ปาติโมกข์ทางวัดต้องทำเป็นคณะสงฆ์คือ มีภิกษุณี ๔ รูป และในประเทศไทยเกิดการสวด
ปาติโมกข์ของภิกษุณีขึ้นเมื่อปีพ.ศ. ๒๕๔๖ ณ วัตรทรงธรรมกัลยาณี โดยมีภิกษุณีธัมมนันทา และ
ภิกษุณีสายเถรวาทที่เดินทางมาจากต่างประเทศ ปัจจุบันทางวัดยังได้นิมนต์ภิกษุผู้มีพรรษา ๒๐ 
ขึ้นไปคือ หลวงพ่อครูสุธรรมนาถ วัดปลักไม้ลาย มาให้โอวาทก่อนลงปาฏิโมกข์อีกด้วย๒๒  

(ข) การอุปสมบท คือ ผู้ที่มีความประสงค์จะอุปสมบทเป็น
ภิกษุณีทางวัด ได้ปฏิบัติตามขั้นตอนที่ถูกต้องตามหลักทางพระธรรมวินัยคือ เม่ือบวชเป็นสามเณรี
แล้วสำหรับผู้ที่พร้อมจะบวชเป็นภิกษุณีทางวัด จะประกาศสิกขมานาให้ และศึกษาต่อไปกับพระ
อาจารย์เป็นระยะเวลา ๒ พรรษา เมื่อครบ ๒ พรรษาทางวัด จะทำการอุปสมบทเป็นภิกษุณีให้ 
การอุปสมบทเป็นภิกษุณีของทางวัดจะต้องรับคลุธรรม ๘ ประการ ซึ่งส่วนใหญ่เป็นข้อปฏิบัติ
เก่ียวกับการแสดงความเคารพต่อภิกษุ และเงื่อนไขไว้ป้องกันสถานะของนักบวชหญิง๒๓  

 
๑๙ ฉัตรสมุาลย์ กบิลสิงห์ ษัฎเสน, สตรีในพระพุทธศาสนา คำถาม-คำตอบ, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวทิยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๑), น. ๗๑ 
๒๐ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๒๑ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๒๒ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๒๓ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๘๒ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
จากการสัมภาษณ์เห็นได้ว่า การอุปสมบทเป็นภิกษุณีของทางวัด จะปฏิบัติทำตาม

ขั้นตอนที่ถูกต้องทุกประการตามหลักของพระธรรมวินัย ทางวัดเคยเดินทางไปอุปสมบทในหลาย 
ๆ ประเทศ เช่น ประเทศอินเดีย และประเทศศรีลังกา เป็นต้น ซึ่งปัจจุบันมีภิกษุณีสงฆ์ (ภิกษุณี 
สิกขมานา และสามเณรี) ในประเทศไทยกว่า ๒๘๐ รูป เป็นภิกษุณีราว ๒๐๐ รูป จำวัดอยู่ทั่ว
ประเทศ ส่วนใหญ่เดินทางไปบวชที่ประเทศศรีลังกา๒๔  

(๖) การศึกษาพระธรรมวินัย จากการสัมภาษณ์ พบว่า ภิกษุณีที่วัดได้
มีการศึกษาพระธรรมวินัยตามหลักธรรมในพระไตรปิฎก ดังนี้ 

(ก) ศึกษาพระไตรปิฎก ภิกษุณีที่วัดได้ศึกษาพระไตรปิฏก
ทั้งฉบับภาษาไทยและภาษาบาลี ภายในวัดมีห้องสมุดภิกษุณีสามารุเข้าไปศึกษาด้วยตนเองได้ 
พระไตรปิฏกของทางวัดมีด้วยกันอยู่ ๔ ตู้ คือ ส.ธัมมภักดี ฉบับสยามรัฐ ฉบับมหาจุฬาฯ และบับ
มหามกุฎฯ เป็นต้น  

(ข) ศึกษาบาลีทางและพระอภิธรรม ภิกษุณีที่วัดได้มีการศึกษาบาลี
สอบเปรียญ ๘ ได้อยู่หลายรูป และการศึกษาพระอภิธรรมที่วัดพระประโทน เป็นการเรียนการ
สอนบาลีใหญ่ ซึ่งภิกษุณีธัมมนันทาได้ส่งภิกษุณีไปศึกษาด้วย๒๕  

๔.๔ ปัญหา อุปสรรค ต่อการดำรงสถานะเป็นภิกษุณีในประเทศไทย  
จากการศึกษาปัญหาและอุปสรรคที่มีต่อการดำรงสถานะเป็นภิกษุณี ผู้วิจัยพบว่า 

ปัญหาและอุปสรรคสำหรับภิกษุณีคือ ในประเทศไทยยังไม่มีกฎหมายรองรับสถานภาพของการ
เป็นนักบวช หรือการที่มหาเถรสมาคมไม่รับรองการบวช รวมถึงความไม่เข้าใจและความไม่คุ้นชิน
ของวัฒนธรรมไทยความไม่เข้าใจของคนในสังคมเกี่ยวกับการมีอยู่ของภิกษุณี จะเห็นได้ว่า ใน
วัฒนธรรมไทยประชาชนส่วนใหญ่จะไม่คุ้นชินการมีอยู่ของภิกษุณี แต่วัฒนธรรมของพุทธศาสนา
คือ วัฒธรรมที่สามารถให้ผู้หญิงบวชได้ ซึ่งมีเหตุการณ์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า ผู้หญิงสามารถ
บวชได้ และสามารถบรรลุธรรมด้วยได้เช่นกัน๒๖ จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ผู้หญิง
สามารถบวชเรียนได้ แต่ทว่าคณะสงฆ์ไทยไม่รับรอง โดยให้เหตุผลว่าภิกษุณีในประเทศไทยได้ขาด
สูญไปนานแล้ว โดยอ้างพระบัญชาห้ามบวชภิกษุณีของสมเด็จพระสังฆราชเมื่อปีพ.ศ. ๒๔๗๑ ทั้ง
ที่ภิกษุณีเป็นหนึ่งในพุทธบริษัท ๔ ตามพระไตรปิฎก ซึ่งผู้วิจัยมองว่า ในวัฒนธรรมของพุทธ
ศาสนาไม่ได้มองว่าความเป็นหญิงหรือเป็นชายมีความต่างกันมากหรือน้อยเพียงใด  ทุกคน
สามารถเข้าถึงการบรรลุธรรมของพระพุทธเจ้าได้ ในเรื่องนี้เป็นการยืนยันจากพระพุทธ ในเรื่อง
ผู้หญิงกับการบรรลุธรรมเป็นสิ่งที่สามารถเป็นไปได้และควรจะสนับสนุน ผู้วิจัยเห็นด้วยที่ว่า ใน

 
๒๔ ฉัตรสมุาลย์ กบิลสิงห์ ษัฎเสน, สตรีในพระพุทธศาสนา คำถาม-คำตอบ, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวทิยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๑), น. ๙๑ 
๒๕ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 
๒๖ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๒/๓๑๓-๓๑๖ 



     ณิชากร รวยดี                                  ~ ๘๓ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
ประเทศไทยควรมีภิกษุณีในพุทธศาสนา เพราะเป็นการบ่งบอกถึงความงดงามทางศาสนาอย่าง
หนึ่ง ที่ผู้หญิงมีความประสงค์อยากจะออกบวชเป็นสามเณรีหรือภิกษุณี เพื่อรับใช้ศาสนาซึ่งไม่ใช่
เร่ืองที่ง่ายสำหรับผู้หญิงทุกคน 
 

๖. องค์ความรู้ใหม่ 
 

 
 
  องค์ความรู้ที่พบคือ จากการสังเกตหรือความเห็นต่อสภาพความเป็นอยู่ของ
ภิกษุณีที่วัตรทรงธรรมกัลยาณีที่ดำเนินอยู่ เมื่อนำมาพิจารณาอาจตรงหรือไม่ตรงกับหลักการใน
คัมภีร์พุทธศาสนา ทั้งในด้านปัจจัย ๔ และด้านกิจวัตรประจำวันของภิกษุณี ดังนี้ 
  ๖.๑ ในทรรศนะด้านเครื่องนุ่งห่มผู้วิจัยมองว่า ในปัจจุบันจีวรของภิกษุณี
สามารถหาซื้อได้ตามร้านสังฆภัณฑ์ ภิกษุณีสามารถหาซื้อเองได้ ซึ่งประเด็นนี้ถือว่าผิดทางพระ
ธรรมวินัย ในพระไตรปิฎกได้กล่าวสิกขาบทที่ว่า “ภิกษุณีใดรับหรือใช้ให้ผู้อื่นรับทองและเงิน หรือ
ยินดีทองและเงินที่เขาเก็บไว้ให้” ต้องอาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์๒๗ ซึ่งประเด็นนี้ในยุคปัจจุบันการ
ปฏิบัติของภิกษุณีทำเพื่อให้เหมาะสมกับยุคสมัยที่มีสะดวกสบาย แต่ในขณะเดียวมีจีวรบางส่วน
ประชาชนนำมาถวายให้ ส่วนนี้ถือว่าไม่ผิดพระธรรมวินัย เพราะพระพุทธเจ้าได้ทรงอนุญาตให้
ภิกษุหรือภิกษุณีสามารถรับไตรจีวรจากประชาชนได้๒๘ ในด้านการตัดเย็บจีวรเอง ซึ่งทางวัดได้มี
การปฏิบัติในสิกขาบทข้อนี้ที่ว่า “ภิกษุณีให้ภิกษุณีอ่ืนเลาะจีวรออกแล้วไม่ช่วยเย็บ” ปรับอาบัติ

 
๒๗ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๘๓/๑๐๘ 
๒๘ วิ.ม. (ไทย) ๖/๙/๓๐๘ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๘๔ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
ปาจิตตีย์๒๙และสีจีวรภิกษุณีที่วัดจะนิยมใส่ตามอุปัชาย์ ซึ่งเป็นครูบาอาจารย์ของตนเอง ในข้อ ๒ 
ข้อนี้ ผู้วิจัยมองว่าไม่ผิดพระธรรมวินัย เพราะในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าไม่ได้มีการบัญญัติไว้ว่า
บวชกับผู้ใด ต้องใส่สีตามผู้นั้น  

๖.๒ ในทรรศนะด้านอาหารผู้วิจัยมองว่า ในเรื่องของการบิณฑบาต ซึ่งภิกษุณี
ที่วัดได้เลือกบิณฑบาตเพียง 2 วันนั้นคือ วันพระและวันอาทิตย์เท่านั้น ถ้ามองในหลักของพระ
ธรรมวินัย การบิณฑบาตถือว่าเป็นกิจวัตรประจำวันที่สำคัญของภิกษุณีที่บัญญัติไว้ในนิสสัย 4 ๓๐

ในสมัยพุทธกาลภิกษุณีต้องออกบิณฑบาตในเวลาเช้าทุกวัน แต่ภิกษุณีทีวัดไม่ได้ออกบิณฑบาต
เป็นกิจวัตรประจำวัน ซึ่งถือว่าไม่ตรงตามหลักของพระธรรมวินัย เนื่องจากบริบทจากสิ่งแวดล้อม
ต่าง ๆ เช่น การให้เกียรติกันภิกษสงฆ์ เกรงว่าจะไปทับสายของภิกษุสงฆ์ เป็นต้น ในเร่ืองของการ
ปลูกผักสำหรับนำมาใช้ภายในวัด ซึ่งเป็นกิจกรรมของภิกษุณีที่จะช่วยกันดูแลแปรงผัก อาทิเช่น 
การรดน้ำ พรวนดิน ในพระไตรปิฎกมีสิกขาที่ว่า “ภิกษุณีใดขุด หรือใช้ให้ขุดซึ่งดิน” ต้องอาบัติ
ปาจิตตีย์๓๑ เนื่องด้วยข้อจำกัดของจำนวนประชากรที่อาศัยอยู่ภายในวัด จึงถือว่าเป็นเรื่องที่
จะต้องช่วยกันดูแล และที่วัดฉันอาหารที่เป็นมังสวิรัติ ถือว่าไม่ผิดพระธรรมวินัยที่ว่า “ภิกษุณี
ทั้ งหลายไม่ควรฉันปลาและเนื้อตลอดชีวิต ภิกษุณีรูปใดฉัน ภิกษุณีรูปนั้นมีโทษ”๓๒ แต่
พระพุทธเจ้าได้บัญญัติไว้ว่า ภิกษุณีอยากฉันมังสวิรัติก็ฉันได้ ถ้าไม่อยากฉันก็ไม่ได้มีความผิด 
  ๖.๓ ในทรรศนะด้านที่อยู่อาศัยของผู้วิจัยมองว่า ที่อยู่อาศัยของภิกษุณีในสมัย
พุทธกาล ภิกษุและภิกษุณีไม่ได้อาศัยร่วมวัดเดียวกัน ในพระไตรปิฎกมีสิกขาบทที่ว่า “ภิกษุณีใด
จำพรรษาในอาวาสที่ไม่มีภิกษุ” ต้องอาบัติปาจิตตีย์ คำว่า“อาวาสที่ไม่มีภิกษุ” หมายถึงสำนัก
ภิกษุณีที่ไม่มีภิกษุผู้จะให้โอวาทอยู่ภายในระยะ ๑ โยชน์ หรือเส้นทางที่จะไปยังสำนักภิกษุณีนั้น 
ไม่ปลอดภัย ไม่สะดวก ภิกษุไม่สามารถเดินทางไปให้โอวาทได้๓๓ ในประเด็นนี้ทางวัดได้ปฏิบัติ
ถูกต้องตามหลักของพระธรรมวินัย ที่อาศัยแยกออกมาเป็นวัดของพระผู้หญิงโดยตรง 
  ๖.๕ ในทรรศนะการปฏิบัติการรับโอวาทของภิกษุณีผู้วิจัยเห็นว่า ในการ
ปฏิบัติการรับโอวาทของภิกษุณีที่วัด ในกรณีที่ได้มีการนิมนต์พระภิกษุมาให้โอวาทที่วัด ถ้าตาม
หลักของพระธรรมวินัยถือว่าเป็นอาบัติทั้ง ๒ ฝ่าย เพราะภิกษุเข้าไปในสำนักของภิกษุณี และ
ภิกษุณีไม่ได้เดินทางไปรับโอวาทต้องให้ภิกษุเดินทางมาหา ที่บัญญัติไว้ในสิขบทที่ว่า “ภิกษุณีใด
ไม่ไปรับโอวาท หรือธรรมเป็นเหตุอยู่ร่วมกัน ต้องอาบัติปาจิตตีย์”๓๔  

 
๒๙ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๑๗๖/๓๔๔ 
๓๐ วิ.ม.(ไทย) ๔/๑๙๗/๑๒๘ 
๓๑วิ.มหา. (ไทย) ๒/๘๕/๒๗๔ 
๓๒ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐๙/๔๔๓ 
๓๓ วิ.ภิกขุนี. (ไทย) ๓/๑๐๔๖/๒๘๐ 
๓๔ วิ.ภิกขุนี. (ไทย) ๓/๑๐๕๔/๒๘๔ 



     ณิชากร รวยดี                                  ~ ๘๕ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  
  ๖.๖ จากการสังเกต พบว่า ทางวัดได้มีจัดพิธีบรรพชาสามเณรีประจำปี ซึ่งวัด
ได้จัดการบวชปีละ ๒ ครั้ง ก่อนที่จะบรรพชาเป็นสามเณรีได้นั้นจะต้องผ่านการคัดกรองจากทาง
วัด ซึ่งภิกษุณีธัมนันทาจะเป็นผู้ที่คัดกรองรายชื่อผู้สมัคร ทางวัดจะตรวจสอบคุณสมบัติต่าง ๆ 
เช่น อายุ ประวัติการศึกษา เพศทางLGBT+ เป็นต้น การคัดกรองเร่ืองทางเพศนั้น มีเงื่อนไขที่ว่า 
ห้ามบุคคลผู้นั้นเป็นแฟนกัน หรือห้ามบุคคลผู้นั้นเป็นเพื่อนสนิทกัน และบุคคลที่มีเจตนาไปในทาง
เร่ืองชู้สาว เป็นต้น และทางวัดจะต้องตรวจสอบในของการเรียนการสอนที่ให้เหมาะสมกับผู้บวช 
ซึ่งจะเป็นการเรียนทั้งภาคไทย และภาคอังกฤษ ผู้สมัครทั้งหมดจะมาอยู่วัดเป็นเวลา ๓ วัน เพื่อ
ถือศีล ๘ จะเป็นการทดสอบอารมณ์ความนิ่งของแต่ละบุคคล โดยผู้สอน คือ ภิกษุณีธัมมปริ
ปุณณา วิปัสสนาจารย์ และต้องมีการสอบอารมณ์กับภิกษุณีธัมมนันทา การฝึกปฏิบัติ คือ เรียน 
๒ ชั่วโมงเช้าและ ๒ ชั่วโมงบ่าย แต่ถ้ากรณีที่ผู้สมัครท่านใดไม่ผ่านการคัดเลือก ผู้สมัครท่านนั้นก็
จะไม่ได้รับบวชเป็นสามเณรี โดยชื่อที่เรียกก่อนเป็นสามเณรีคือ “นาคิณี” หลังจากการบรรพชา
เป็นสามเณรีแล้ว จึงจะเข้าเรียนศึกษาธรรมกับภิกษุณีและผู้ทรงคุณวุฒิเป็นเวลา ๙ วัน๓๕ 

 

๕. สรุป 
จากผลการศึกษาจะเห็นได้ว่า สภาพความของภิกษุณีในปัจจุบัน ยังคงปฏิบัติตามหลัก

ของพระธรรมวินัยที่ปรากฎในคัมภีร์พระไตรปิฎก แต่เนื่องด้วยการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม 
สภาพแวดล้อมความเป็นอยู่ของยุคสมัยในแต่ละช่วงเวลา บริบททางสังคมในด้านต่าง ๆ ทำให้
การดำรงชีวิตมีความสะดวกสบายมากข้ึน ทั้งด้านเทคโนโลยีเข้ามาเก่ียวข้อง ด้านการปฏิบัติตาม
สิกขาบทของภิกษุณี จึงทำให้มีการลดหย่อนหรือยืดหยุ่นไปจากเดิม แต่ในขณะเดียวกันภิกษุณียัง
ยึดหลักและปฏิบัติตามสิกขาบทตามที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ในพระไตรปิฎก 

 

๖. ข้อเสนอแนะ 
จากการศึกษางานวิจัยเรื่อง “ศึกษาสภาพความเป็นอยู่ในปัจจุบันของภิกษุณีใน

ประเทศไทย” ผู้วิจัยมีความคิดเห็นว่า ควรจะมีการศึกษาในเร่ืองของความแตกต่างระหว่างสภาพ
ความเป็นอยู่ของภิกษุณีในแต่ละสำนักที่อยู่ในประเทศไทย, วัตรปฏิบัติของภิกษุณีในแต่ละสำนัก, 
บทบาทของภิกษุณีในแต่ละสำนัก, กิจกรรมทางศาสนาที่จัดขึ้นในแต่ละสำนัก ฯลฯ 

 

 
 
 
 
 
 

 
๓๕ สัมภาษณ์ภิกษณุีธัมมวณัณา (วัดทรงธรรมกลัยาณี, ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗) 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์             ~ ๘๖ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 
บรรณานุกรม 

 

ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฎเสน. สตรีในพระพุทธศาสนา คำถาม-คำตอบ. กรุงเทพมหานคร : โรง
พิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๑. 

ฉัตรสุมาลย์ (รศ.ดร. ฉัตรมาลต์ กบิลสิงห์). เรื่องภิกษุณีที่พระยังไม่รู้.  นครปฐม : โรงพิมพ์บริษัท 
อุทัย กราฟฟิค ดีไซน์ จำกัด, ๒๕๕๔. 

ธัมมนันทาภิกษุณี. สืบสายภิกษุณีสงฆ์ พ.ศ. ๒๕๕๖. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์บริษัทส่อง
ศยาม จำกัด, ๒๕๕๗. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). ดร.มาร์ติน: พุทธวินัย ถึง ภิกษุณี. กรุงเทพมหานคร : โรง
พิมพ์หจก.สามลดา, ๒๕๕๓. 

พิมพพัณ ธุ์  หาญ สกุล . สามเณ รีธัมมนั นทา ผู ป ระกาศจุดยืนพลิ กฟื้ น ภิกษุณี ไทย .  
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์พระอาทิตย์, ๒๕๔๔. 

พิมพ์พันธุ์ หาญสกุล. ธัมมนนันทา บนเส้นทางภิกษุณีโพธิสัตต์ . กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
อมรินทร,์ ๒๕๔๔. 

มนตรี สิระโรจนานันท์. สตรีในพระพุทธศาสนา (ครั้งที่ ๒). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๖๒. 

ชญาภา สีดาฟอง. บทบาทการพัฒนาสตรีเชิงพุทธของวัตรทรงธรรมกัลยาณีภิกษุณีอาราม 
(คร้ังที่ ๒). วารสารนวัตกรรมการจัดการภาครัฐและภาคเอกชน, ๒๕๕๗. 

ศศิภา แก้วหนู. วาทกรรมความเป็นอ่ืนของภิกษุณีไทยในสังคมไทย. วารสารรังสิตบัณฑิตศึกษา
ในกลุ่มธุรกิจและสังคมศาสตร์, ๒๕๖๐. 

ภิกษุณีธัมมวัณณา. สัมภาษณ์. วัดทรงธรรมกัลยาณี. ๑๓ เมษายน ๒๕๖๗ 


