
 

 

บทวิจารณ์หนังสือ: 
รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนทฺสโร) 

 

ชื่อหนังสือ:  รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) 

ชื่อผู้แต่ง:  พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) นามเดิม สด มีแก้วน้อย ฉายา จนฺทสโร 
เป็นพระภิกษุนิกายเถรวาทฝ่ายมหานิกายชาวไทย ในบรรดาหมู่ผู้ศรัทธา
นับถือมักเรียกท่านด้วยชื่อ “หลวงพ่อวัดปากน้ำ” เนื่องจากท่านดำรง
ตำแหน่งเป็นเจ้าอาวาสวัดปากน้ำ ภาษีเจริญ จังหวัดธนบุรี (ปัจจุบันคือ
กรุงเทพมหานคร) ท่านเป็นผู้มีชื่อเสียงในฐานะพระวิปัสสนาจารย์ผู้ฟื้นฟู
และสืบทอดการปฏิบัติกรรมฐานพุทธานุสติโบราณ ที ่เรียกว่าวิชชา
ธรรมกาย 

ชื่อผู้วิจารณ์:  พระมหาธัญสัณห์ กิตฺติสาโร๑ (Phramaha Thunsun Kittisaro) 

๑. บทนำ 
หลังจากที่หลวงพ่อวัดปากน้ำได้มรณภาพไปเมื่อ วันที่ ๓ กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๕๐๒ 

หนึ่งในมรดกธรรมของหลวงพ่อวัดปากน้ำที่คณะศิษยานุศิษย์ได้สืบทอดกันมา คือ หนังสือ

 
๑ นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

Doctor of Buddhism Program, Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Thailand. Email: thunsun@gmail.com 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๑ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

รวมพระธรรมเทศนาของหลวงพ่อที่ถอดมาจากเทปบันทึกเสียง และได้ตีพิมพ์เป็นหนังสือมา
หลายคราว ปัจจุบันเทปต้นฉบับบางส่วนเกิดชำรุดสูญหายไป ทำให้ต้นฉบับพระธรรมเทศนา
ของหลวงพ่อเหลือไม่มาก บางกัณฑ์ไม่เหลือเทปต้นฉบับแล้ว คงเหลือแต่เนื้อหาที่ได้ถอด
เทปไว้เท่านั้น ดังนั้นพระธรรมเทศนาที่เหลืออยู่จึงเป็นมรดกล้ำค่าที่คณะศิษยานุศิษย์ใช้เป็น
แหล่งศึกษาธรรมปฏิบัติและรักษาสืบทอดกันมา 

หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” เป็นบันทึกพระ
ธรรมเทศนาของพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ ที่ท่านได้แสดงไว้ใน
โอกาสและสถานที่ต่าง ๆ ดำเนินการรวบรวมและจัดทำโดยคณะศิษยานุศิษย์หลวงพ่อวัด
ปากน้ำ โดยพระวิชัย วิชโย และญาติมิตรผู้มีจิตศรัทธาทุกท่าน ในโอกาสสมโภชพระมหา
เจดีย์มหารัชมงคล พ.ศ. ๒๕๕๕ พิมพ์ที่ บ. เอกพิมพ์ไท จำกัด กรุงเทพฯ หมายเลข ISBN: 
๙๗๘-๙๗๔-๗๕๓๑-๖๓-๓ จำนวน ๙๖๙ หน้า 

ธรรมะของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแบ่งได้เป็น ๓ ประเภท คือ ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ 
หนังสือธรรมะที่ปรากฏอยู่โดยทั่วไปนั้น เป็นหนังสือด้านปริยัติธรรมโดยส่วนมาก หนังสือ
ด้านปฏิบัติธรรมเป็นส่วนน้อย ส่วนหนังสือด้านปฏิเวธธรรมมีน้อยกว่าน้อย ในบรรดาหนังสือ
ด้านปฏิเวธธรรมที่มีน้อยกว่าน้อยนั้น ส่วนใหญ่ก็มักจะเขียนโดยนักปริยัติธรรม คือเขียนจาก
ความรู้ที่เกิดจากการรวบรวม เรียบเรียง วิเคราะห์เนื้อหาข้อมูลจากคัมภีร์หรือตำรา  หาใช่
ความรู้ที่เป็นผลอันเกิดจากการปฏิบัติโดยตรงไม่ มีเพียงส่วนน้อยที่เขียนขึ้นมาจากความรู้
อันเป็นผลที่เกิดจากธรรมปฏิบัติโดยตรง ดังนั้นหนังสือธรรมะด้านปฏิเวธธรรมที่เขียนจาก
ความรู้อันเป็นผลที่เกิดจากการปฏิบัติธรรมจึงนับว่ามีคุณค่าอย่างมากและหาได้ยากอย่างยิ่ง 
เป็นหนังสือที่ชาวพุทธผู้ใฝ่ศึกษาธรรมะให้ครบทั้งด้านปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ควรจะต้อง
ศึกษาให้ได้ ในบรรดาหนังสือธรรมะด้านปฏิเวธธรรมที่มีคุณค่าและหาได้ยากอย่างยิ่งนี้ 
หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” เป็นหนึ่งในนั้น 

๒. โครงสร้างหนังสือ 
หนังสือเล่มนี้มีเนื ้อหาสำคัญอยู่ ๓ ส่วน ได้แก่ ๑) อัตชีวประวัติของหลวงพ่อวัด

ปากน้ำ ๒) พระธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ ๓) โอวาทในวาระต่าง ๆ แต่เนื้อหาส่วนใหญ่กว่า 
๙๐ % เป็นส่วนที่ ๒ คือ พระธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ เนื้อหาในหนังสือ “รวมพระธรรม
เทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” มีประเด็นนำเสนอ ดังนี้ 

๒.๑ จำนวนพระธรรมเทศนา 
หนังสือเล่มนี้เนื้อหาหลัก คือ พระธรรมเทศนาของหลวงพ่อวัดปากน้ำ เริ่มตั้งแต่

หน้าที่ ๑๕ ถึงหน้า ๘๗๗ รวม ๘๖๔ หน้า รายนามพระธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ ได้แก่ 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๒ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

๑. พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ 
๒. โพธิปักขิยธรรมกถา อริยอัฏฐังคิกมรรค 
๓. รตนัตยคมนปณามคาถา 
๔. อาทิตตปริยายสูตร 
๕. สิ่งท่ีเป็นเกาะเป็นที่พ่ึงของตน 
๖. สังคหวัตถ ุ
๗. มงคลกถา 
๘. ประปรมัตถ์: อกุศลจิต 
๙. เบญจขันธ ์
๑๐. ขันธ์ ๕ เป็นภาระอันหนัก 
๑๑. คารวาทิกถา 
๑๒. ธรรมรักษาผู้ประพฤติธรรม 
๑๓. ธรรมนิยามสูตร 
๑๔. เขมาเขมสรณาคมน์ 
๑๕. ติลักขณาทิคาถา 
๑๖. ปัจฉิมวาจา 
๑๗. ศีลเบื้องต่ำและศีลเบื้องสูง 
๑๘. สมาธิเบื้องต่ำและสมาธิเบื้องสูง 
๑๙. โอวาทปาฏิโมกข์ 
๒๐. ศีลทั้ง ๓ ประการ 
๒๑. อริยธนคาถา 
๒๒. อุทานคาถา 
๒๓. ปัพพโตปมาคาถา 
๒๔. ติลักขณาทิคาถา 
๒๕. เกณิยานุโมทนาคาถา 
๒๖. มงคลสูตร (๑) 
๒๗. มงคลสูตร (๒) 
๒๘. รัตนสูตร: พุทธรัตนะ 
๒๙. ภัตตานุโมทนาคาถา (๑) 
๓๐. ภัตตานุโมทนาคาถา (๒) 
๓๑. รัตนสูตร (๑) 
๓๒. รัตนสูตร (๒) 
๓๓. กรณียเมตตสูตร 
๓๔. กรณียเมตตสูตร (ต่อ) 

๓๕. ขันธปริตร 
๓๖. ธชัคคสูตร 
๓๗. โพชฌงค์ปริตร 
๓๘. ปกิณกเทศนา 
๓๙. สัจจกิริยคาถา 
๔๐. สังวรคาถา 
๔๑. ติลักขณาทิคาถา 
๔๒. ติลักขณาทิคาถา (ต่อ) 
๔๓. สุขที่สัตว์ปรารถนาจะพึงได้ 
๔๔. สติปัฏฐานสูตร 
๔๕. มหาสติปัฏฐานสูตร 
๔๖. โอวาทปาฏิโมกข์ 
๔๗. พุทธโอวาท 
๔๘. ธรรมทั้งหลายเกิดแต่เหตุ 
๔๙. การแสดงศีล (สีลุทเทส) 
๕๐. ปกิณกะ 
๕๑. ของที่ได้โดยยาก 
๕๒. ภัตตานุโมทนากถา 
๕๓. พระพุทธภาษิต: ความไม่ประมาท 
๕๔. อริยทรัพย์ 
๕๕. พุทธอุทานคาถา 
๕๖. การย่อย่นสกลพุทธศาสนาซึ่งมีมาใน

โอวาทปาฏิโมกข ์
๕๗. สังคหุวัตถ ุ
๕๘. ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร 
๕๙. อนุโมทนาคาถา 
๖๐. ภัตตานุโมทนาคาถา 
๖๑. อริยคาถา 
๖๒. ภารสุตตกถา 
๖๓. ทานวัตถุ - ฉากหลัง 
๖๔. รัตนะ 
๖๕. โอวาทปาฏิโมกข์ 
๖๖. หิริโอตตัปปะ (๑) 
๖๗. หิริโอตตัปปะ (๒) 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๓ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

๒.๒ ลักษณะการแสดงธรรม 
พระธรรมเทศนาทั้ง ๖๗ กัณฑ์ที่รวบรวมนำมาแสดงในหนังสือเล่มนี้ แต่ละกัณฑ์มี

ลักษณะการแสดงที่เหมือนกัน คือ ทุกกัณฑ์จะประกอบด้วยเนื้อหา ๓ ส่วน ได้แก่ 
๑) บทตั้ง ได้แก่ พระบาลี โดยจะยกบทพระบาลีจากพระพุทธพจน์ พระไตรปิฎก 

พระสูตร ฯลฯ ขึ้นมาเป็นบทตั้ง เช่น ในพระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑ ได้ยกบทสรรเสริญพระ
พุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ ขึ้นมาเป็นบทตั้งว่า “นโม ตสฺส ... (๓ จบ) อิ ติปิ โส 
ภควา ... สฺวากขาโต ภควตา ธมฺโม ... สุปฏิปนฺโน ภควโต สาวกสงฺโฆ ...” เป็น ต้น 

๒) บทแปลและอธิบายบาลี เมื่อท่านได้ยกพระบาลีขึ้นมาเป็นบทตั้งแล้ว จากนั้น
จึงได้แสดงคำแปลและคำอธิบายพระบาลีอันเป็นบทตั้งนั้นทีละบท ๆ ไล่เลียงกันไปจนหมด 
เป็นการอธิบายโดยนัยแห่งปริยัติ นำเนื้อหามาจากคัมภีร์ หรือตำราต่าง ๆ เช่น ในพระธรรม
เทศนากัณฑ์ที่ ๑ ได้อธิบายบทตั้งว่า “อรหํ เป็นเนมิตกนาม เกิดขึ้นเองพร้อมกับที่พระองค์
บรรลุพระโพธิญาณ ...” เป็นต้น 

๓) บทบรรยายธรรมะ ทั้งภาคปฏิบัติและปฏิเวธ เมื่อท่านได้อธิบายตามนัยแห่ง
ปริยัติแล้ว จึงได้อรรถาธิบายทั้งภาคปฏิบัติ คือ แนวทางการเจริญสมาธิภาวนาตามที่ท่าน
ฝึกฝนมา และภาคปฏิเวธ คือ ผลที่เกิดจากการปฏิบัติ อันเป็นประสบการณ์จากการเจริญ
ภาวนาที่เกิดกับตัวท่านเอง เช่น ในพระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒ เรื่องรตฺตนตฺตยคมนปณาม
คาถา ได้แสดงพระธรรมเทศนาโดยนัยแห่งปฏิบัติและปฏิเวธในเรื่องสติปัฏฐานว่า “กาย
สังขารสงบ คือ ลมหายใจหยุด วจีสังขารสงบ คือ ความตรึกตรองหยุด จิตสังขารสงบ คือ ใจ
หยุด เมื่อสังขารทั้ง ๓ หยุดถูกส่วนเข้า เรียกว่า กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เมื่อสังขารสงบมี
ความสุขเกิดขึ้นเรียกว่า เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน จิตคิดว่าเป็นสุขเรียกว่า จิต ตา นุปัสส
นาสติปัฏฐาน เมื่อสติปัฏฐานทั้ง ๓ ถูกส่วนพร้อมกันเข้าเกิดเป็นดวงใสเรียกว่า ธัมมานุปัสส
นาสติปัฏฐาน ดวงนี้บางท่านเรียกว่า พระธรรมดวงแก้ว โบราณใช้แปลในมูลกัจจายว่า 
‘ปฐมมรรค’” ๒ 

๒.๓ แผนผังแสดงโครงสร้างหนังสือ 
เนื ้อหาในหนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” 

ประกอบด้วยเนื้อหา ๓ ส่วน ได้แก่  
๑) อัตชีวประวัติ พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ เป็น

เรื่องราวของหลวงพ่อวัดปากน้ำ ตั้งแต่ชาติภูมิของท่าน ชีวิตในวัยเด็ก วัยทำงาน การตั้งมโน

 
๒ พระธรรมเทศนาเรื่อง “รตนัตยคมนปณามคาถา”. (คณะศิษยานุศิษย์หลวงพ่อวัดปากน้ำ , 

รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร), (กรุงเทพฯ: เอกพิมพ์ไท, ๒๕๕๕), หน้า ๖๙). 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๔ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ปณิธานบวชตลอดชีวิต จนกระทั่งได้บวชเป็นพระภิกษุ ศึกษาพระปริยัติธรรมและได้ปฏิบตัิ
ธรรมจนกระทั่งเข้าถึงพระธรรมกายภายใน ทั้งหมดเป็นเนื้อหาแบบสรุปพอสังเขป จำนวน 
๔ หน้า  

๒) พระธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ เป็นเนื้อหาส่วนใหญ่ของหนังสือ แต่ละกัณฑ์มี
ความยาวของเนื้อหาไม่เท่ากัน กัณฑ์ที่มีเนื้อหายาว (มากกว่า ๒๐ หน้า) ได้แก่ กัณฑ์ที่ ๑ 
เรื่อง “พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ” กัณฑ์ที่ ๕๒ เรื่อง “ภัตตานุโมกถา” และ
กัณฑ์ที่ ๖๔ เรื่อง “รัตนะ” ส่วนกัณฑ์ที่มีเนื้อหาสั้น (น้อยกว่า ๑๐ หน้า) ได้แก่ กัณฑ์ที่ ๒ 
เรื่อง “โพธิปักขิยธรรมมกถา อริยอัฏฐังคิกมรรค” กัณฑ์ท่ี ๓๖ เรื่อง “ธชัคคสูตร” และกัณฑ์
ที่ ๖๒ เรื่อง “ภารสุต ตกถา” ส่วนกัณฑ์ที่เหลือมีเนื้อหายาวปกติ ๑๐–๒๐ หน้า ถึงอย่างนั้น
แต่ละกัณฑ์ไม่ว่าสั้นหรือยาว จะประกอบด้วยเนื้อหา ๓ ส่วน คือ บทตั้ง (พระบาลี) บทแปล
และอธิบายบาลี บทบรรยายธรรมะ ดังที่ได้นำเสนอผ่านมาแล้วทั้งสิ้น 

๓) โอวาทในวาระต่าง ๆ เป็นการรวบรวมโอวาทคำสอนของหลวงพ่อวัดปากน้ำ
เนื่องในโอกาสต่าง ๆ มีจำนวน ๘ เรื่อง ได้แก่  

๑. พระของขวัญ  
๒. โอวาทแสดงแก่พระภิกษุสามเณรในพระอุโบสถ  
๓. โอวาทแสดงในวันคล้ายวันเกิดหลวงพ่อ  
๔. โอวาทหลวงพ่อ สิ่งที่เป็นเกาะเป็นที่พ่ึงของตน  
๕. โอวาทสุดท้าย ไม่ประมาทเป็นตัวไม่ตาย  
๖. หลักการเจริญภาวนา สมถวิปัสสนากรรมฐาน  
๗. วิธีเจริญภาวนา  
๘. คติธรรมของพระเดชพระคุณพระมงคลเทพมุนี  

เนื้อหาในหนังสือนำมาแสดงเป็นแผนผังได้ดังนี้ 

 

๑. อัตชีวประวัติ หลวงพ่อวัดปากน้ำ 

๒. พระธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ 
พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ 

 
เนื้อหา ๓ ส่วน 

ในธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ 
 

๑. 

 
บทต้ัง 

พระพุทธพจน์, พระวินัย, พระสูตร, พระอภิธรรม 

 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๕ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

๓. บทวิจารณ ์
๓.๑ จุดเด่น 
ผู้วิจารณ์นำเสนอจุดเด่นของหนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด 

จนฺทสโร)” เป็นคุณค่า ๓ ประการ ดังนี้ 

๓.๑.๑ คุณค่าต่อการศึกษาด้านปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ 
ธรรมมะในพระพุทธศาสนาแบ่งได้เป็น ๓ ประเภท ได้แก่ ๑) ปริยัติธรรม ๒) ปฏิบัติ

ธรรม ๓) ปฏิเวธธรรม๓ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นผู้ที่สมบูรณ์พร้อมทั้งปริยัติธรรม ปฏิบัติ
ธรรม และปฏิเวธธรรม ดังนั้นธรรมะที่พระองค์ทรงนำมาแสดงสั่งสอนย่อมต้องแฝงนัยอัน
ลึกซึ้งทั้งด้านปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธอยู่ด้วย หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี 
(สด จนฺทสโร)” มีเนื้อหาที่เป็นธรรมะครบทั้ง ๓ ประการซึ่งมีคุณค่าต่อการศึกษาด้านปรยิตัิ 
ปฏิบัติ ปฏิเวธ ดังนี้  

๑) ด้านปริยัติธรรม หลวงพ่อนั้นเมื่อบวชแล้วได้มาจำพรรษาแรกที่วัดพระเชตุพน
วิมลมังคลาราม ได้เรียนคัมภีร์มูลกัจจายน์ถึง ๓ จบ เรียนธรรมบททีปนีและสารสังคหะ 
นอกจากนี้ท่านยังไปเรียนพระปริยัติธรรมที่วัดอรุณราชวรารามราชวรมหาวิหาร วัดมหาธาตุ
ยุวราชรังสฤษฏิ์ราชวรมหาวิหาร วัดสุทัศน์เทพวรารามราชวรมหาวิหาร วัดสามปลื้ม ท่านได้

 
๓ อรรถกถาเจโตขีลสูตร. ม.มู.อ. (ไทย) ๑๘/๑๗๒., อรรถกถาพหุธาตุกสูตร. ม.อุ.อ. (ไทย) ๒๒/

๒๙๖., อรรถกถาโคตมีสูตร. องฺ.อฏฺ ก.อ. (ไทย) ๓๗/๔๕๙. 

โพธิปักขิยธรรมกถา: อริยอัฏฐังคิกมรรค 
รตนตัยคมนปณามคาถา 

อาทิตตปริยายสตูร 
ฯลฯ 

๓. โอวาทในวาระต่าง ๆ 
โอวาทแสดงแก่พระภิกษุในพระอุโบสถ 

โอวาทแสดงในวันคล้ายวันเกิด 
โอวาทครั้งสุดท้าย 

คติธรรมพระเดชพระคณุพระมงคลเทพมุน ี
ฯลฯ 

๒. 

 
บทแปลและอธิบายบาล ี

ตามแนวพระไตรปิฎกและคมัภีร์บาล ี

 

๓. 

 
บทบรรยายธรรมะ 

ภาคปริยตัิ ปฏิบตัิ ปฏิเวธ 

 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๖ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ศึกษาพระปริยัติธรรมจนกระทั่งถึงพรรษาที่ ๑๒๔ ด้วยความที่ท่านเป็นนักปริยัติ ได้ศึกษา
ด้านปริยัติมายาวนานนับ ๑๐ ปี ดังนั้นแนวทางการแสดงธรรมในเบื้องต้นแต่ละกัณฑ์ท่าน
จะยกพระบาลีเป็นบทตั้งทุกครั้งด้วยความระมัดระวังมิให้คลาดเคลื่อน แล้วแปลและอธิบาย
บทพระบาลีเป็นข้อ ๆ ไปตามแนวคัมภีร์๕ ทั้งคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ฯลฯ และ
มีทั้งที่อธิบายโดยนัยแห่งพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรม ด้วยเหตุนี้พระธรรมเทศนา
ของท่านจึงนับว่ามีคุณค่าในด้านปริยัติธรรม 

๒) ด้านปฏิบัติธรรม ขณะที่หลวงพ่อกำลังเรียนคันถธุระในช่วงพรรษาแรก ๆ อยู่
นั ้นท่านได้เรียนวิปัสสนาธุระควบคู่ไปด้วยทั ้งศึกษาในเบื ้องต้นเองจากการอ่านตำรา
โดยเฉพาะคัมภีร์วิสุทธิมรรค และไปฝึกกับครูบาอาจารย์ที่มีชื่อเสียงในสมัยนั้น เช่น เจ้าคุณ
พระมงคลเทพมุนี (มุ้ย) อดีตเจ้าอาวาสวัดจักรวรรดิ หลวงพ่อเนียม วัดน้อย จ.สุพรรณบุรี 
เจ้าคุณสังวรานุวงศ์ (เอี่ยม) วัดราชสิทธาราม พระครูญาณวิรัติ (โป๊) วัดพระเชตุพน พระ
อาจารย์สิงห์ วัดละครทำ พระอาจารย์ปลื้มวัดเขาใหญ่ จ.กาญจนบุรี เป็นต้น ใครว่าดีที่ไหน
ท่านพยายามเข้าศึกษากับท่านเหล่านั้น๖ จนได้รับคำรับรองจากครูบาอาจารย์ทั้งหลายว่า
ปฏิบัติได้ตามแบบของท่านและชักชวนให้มาเป็นอาจารย์สอนอยู่ด้วยกัน แต่หลวงพ่อท่านยัง
ไม่ได้พอใจจึงค้นคว้ามุ่งปฏิบัติต่อไป จนกระทั่งกลางพรรษาที่ ๑๒ ขณะที่จำพรรษา ณ วัด
บางคูเวียง คืนวันเพ็ญเดือน ๑๐ ท่านได้ตั้งสัจอธิษฐานว่า “ถ้าเรานั่งลงไปครั้งนี้ ไม่เห็นธรรม
ที่พระพุทธเจ้าต้องการ เป็นอันไม่ลุกจากที่นี้จนหมดชีวิต” เมื่อนั่งไปได้ครึ่งค่อนคืนจึงได้
บรรลุธรรมตามที่ท่านได้นำมาเทศนาสั่งสอน๗ ในการแสดงพระธรรมเทศนาทุกครั้งหลังจาก
ที่ท่านได้แปลและอธิบายพระบาลีแต่ละบทแล้ว จากนั้นท่านจะขยายความแนะนำแนวทาง
แห่งการปฏิบัติต่อไป คำสอนและคำอธิบายแนวทางการฝึกปฏิบัติเจริญสมาธิภาวนาอันเป็น
ความรู้ที่ได้สั่งสมมาจากประสบการณ์การปฏิบัติธรรมอย่างจริงจังแบบเอาชีวิตเป็นเดิมพัน
ของหลวงพ่อ เป็นความรู้อันทรงคุณค่าและหาได้ยากยิ่ง สามารถนำมาใช้เป็นกำลังใจและ
เป็นแนวทางในการฝึกฝนอบรมปฏิบัติเจริญสมาธิภาวนาได้อย่างดี ด้วยเหตุนี้พระธรรม
เทศนาของท่านจึงนับว่ามีคุณค่าในด้านปฏิบัติธรรม 

 
๔ วโรพร, ตามรอยพระมงคลเทพมุนี, (กรุงเทพฯ: ฟองทองเอนเตอร์ไพรส์ จำกัด, ๒๕๔๓), 

หน้า ๗–๑๔. 
๕ คำนำโดย พระทิพย์ปริญญา. (พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทัตตชีโว), พระพุทธคุณ พระ

ธรรมคุณ พระสังฆคุณ. (กรุงเทพฯ: นฤมิต โซล (เพรส) จำกัด, ๒๕๔๖), หน้า ๒๗.) 
๖ วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร และสมาคมศิษย์หลวงพ่อวัดปากน้ำฯ, ประวัติหลวง

พ่อวัดปากน้ำและคู่มือสมภาร, (กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๒๙), หน้า ๖๔–๖๕. 
๗ วโรพร, ตามรอยพระมงคลเทพมุนี, หน้า ๘–๙. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๗ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

๓) ด้านปฏิเวธธรรม ในการแสดงพระธรรมเทศนาทุกครั้ง หลวงพ่อมักจะแสดง
ปฏิเวธธรรม คือ ผลแห่งการปฏิบัติ เป็นลำดับขั้น ๆ ไปตั้งแต่เบื้องต้นจนกระทั่งเบื้องปลาย 
โดยปฏิเวธธรรมที่ท่านนำมาแสดงนั้นนำมาจากผลแห่งการมุ่งมั่นปฏิบัติธรรมอย่างจริงจัง
ของท่าน ท่านมีลูกศิษย์มากมายที่ปฏิบัติธรรมได้ผลดีสามารถเป็นพยานการรู้เห็นธรรมของ
ท่านได้ นอกจากนี้ปฏิเวธธรรมที่นำมาแสดงนั้น ท่านได้นำมาสอบสวนเทียบเคียงกับปฏเิวธ
ธรรมที่บันทึกไว้ในคัมภีร์หรือในพระสูตรสำคัญ ๆ ทั้งหลาย เช่น สติปัฏฐานสูตร ธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตร เป็นต้น การศึกษาความรู้ด้านปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์นั้น ถ้าได้ศึกษา
เทียบเคียงกับปฏิเวธธรรมที่มาจากผู้ปฏิบัติได้ผลจริงควบคู่ไปด้วย ย่อมเป็นการส่งเสริมทำ
ให้เกิดความรู้ความเข้าใจได้มากยิ่งขึ้น สิ่งนี้นับว่าเป็นอุปการะคุณอย่างใหญ่หลวงต่อผู้ใคร่
ศึกษาพระพุทธศาสนาเชิงวิชาการเป็นอย่างยิ่ง ด้วยเหตุนี้พระธรรมเทศนาของท่านจึงนับว่า
มีคุณค่าในด้านปฏิเวธธรรม 

ดังนั้นหนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” นี้นับว่า
ทรงคุณค่าครบถ้วนทั้งทางด้านปริยัติธรรม ปฏิบัติธรรม ปฏิเวธธรรม ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว 

๓.๑.๒ คุณค่าแห่งประสบการณ์จากธรรมะภาคปฏิบัติ 
นอกเหนือไปจากคัมภีร์ คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสส ฯลฯ แล้ว 

หนังสือหรือตำราด้านธรรมะที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบันอาจแบ่งตามที่มาของความรู้ได้เป็น ๒ 
ประเภท คือ ๑) ความรู้ที่บันทึกในคัมภีร์ คือ ความรู้ที่ได้จากคัมภีร์โดยตรงก็ดี หรือความรู้
ที่ได้จากการศึกษาวิเคราะห์จากเนื้อหาในคัมภีร์แล้วสังเคราะห์ออกมาได้เป็นองค์ความรู้ใหม่
ก็ดี ความรู้เหล่านี้ล้วนถือเป็นความรู้ในคัมภีร์ สามารถอ้างอิงกลับไปในคัมภีร์ได้ โดยตรง 
อาจเป็นหนังสือหรืองานวิจัยที่เกี่ยวกับเรื่องสมาธิหรือกรรมฐาน๘ เป็นต้น ๒) ความรู้จาก
ประสบการณ์ตรง คือ ความรู้ที่อันเกิดมาจากผลแห่งการปฏิบัติ เป็นความรู้เฉพาะตัวของ
ครูบาอาจารย์ท่านนั้น ๆ ไม่มีในคัมภีร์ หากแต่เกิดจากการสั่งสมประสบการณ์ปฏิบัติธรรม

 
๘ ที่เป็นหนังสือ เช่น ไชย ณ พล, พระพุทธเจ้าสอนกรรมฐาน, (กรุงเทพฯ: พลัสเพรส, ม.ป.ป.) 

หรือหนังสือที่มาจากงานวิจัย เช่น วริยา ชินวรรโณ และคณะ, สมาธิในพระไตรปิฎก วิวัฒนาการการ
ตีความคำสอนเรื่องสมาธิในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทในประเทศไทย , (กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๓) หรืองานวิจัย เช่น พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย, “รูปแบบการพัฒนาจิตของสำนัก
กรรมฐานในสังคมไทย” วิทยานิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา , (บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๘ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

จนตกผลึกเป็นองค์ความรู้เรื่องแนวทาง วิธีการ ตลอดจนผลแห่งการปฏิบัติธรรม๙ แม้องค์
ความรู้เหล่านี้จะไม่สามารถอ้างอิงกลับไปในคัมภีร์ได้โดยตรงตามตัวอักษรก็จริง แต่ถึงอย่าง
นั้นก็สามารถเทียบเคียงกันได้ เพราะธรรมะของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อใครก็ตามปฏิบัติ
จนเข้าถึงแล้วย่อมสามารถรู้เห็นได้เป็นอย่างเดียวกัน ไม่มีความแตกต่าง  

พระธรรมเทศนาของหลวงพ่อวัดปากน้ำในหนังสือเล่มนี้ มีทั้งเนื้อหาที่เป็นความรู้ที่
บันทึกในคัมภีร์ สามารถสืบค้นกลับไปยังหลักฐานในคัมภีร์ได้ และเนื้อหาที่เป็นความรู้จาก
ประสบการณ์ตรง อันเป็นปฏิเวธธรรมที่เกิดจากประสบการณ์การปฏิบัติธรรมของท่านเอง 
ดังนั้นพระธรรมเทศนาของหลวงพ่อวัดปากน้ำจึงมีคุณค่าแห่งประสบการณ์จากธรรมะ
ภาคปฏิบัติอย่างน้อย ๒ ประการ ได้แก่ 

๑) เป็นแนวทางการปฏิบัติธรรม วิธีฝึกสมาธิหรือวิธีปฏิบัติธรรมมีบันทึกสอดแทรก
อยู ่ในพระไตรปิฎกหลายแห่ง ท่านพุทธโฆษาจารย์ได้รวบรวมวิธีการปฏิบัติธรรมจาก
พระไตรปิฎกแล้วเรียบเรียงไว้เป็นคัมภีร์ชื ่อว่า วิสุทธิมรรค เมื่อประมาณ พ.ศ. ๙๐๐–
๑๐๐๐๑๐ เป็นคัมภีร์ที ่ได้รับความนิยมเป็นอย่างมาก ปัจจุบันถือได้ว่าเป็นคัมภีร์แม่บท
สำหรับการปฏิบัติธรรม๑๑ ถึงแม้จะเป็นคัมภีร์ที่รวบรวมเรียบเรียงจัดหมวดหมู่เนื้อหาไว้เป็น
อย่างดีก็จริง ถึงอย่างนั้นเมื่อกาลเวลาได้ผ่านมาจนถึงยุคปัจจุบันเนื้อหาในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
ที่อาจเป็นเรื่องง่ายสำหรับคนในยุคพันกว่าปีที่แล้ว แต่กลับเป็นเรื่องเข้าใจยากสำหรับคนใน
ยุคปัจจุบัน ทั้งนี้อาจเป็นเพราะภาษาที่บันทึกเป็นภาษาบาลีแม้แปลออกมาเป็นภาษาไทยก็
ยังเป็นลักษณะของภาษาธรรมะมากกว่าภาษาคนทั่วไปก็ดี หรืออาจเป็นเพราะวัฒนธรรม
ประเพณีตลอดจนสิ่งแวดล้อมในยุคพันกว่าปีที่แล้วกับยุคปัจจุบันมีความแตกต่างกันมาก ทำ
ให้เนื้อหาที่เคยเหมาะสมเข้าใจง่ายสำหรับคนในยุคพันกว่าปีที่แล้ว กลับเป็นเรื่องเข้าใจยาก
สำหรับคนยุคปัจจุบันก็ดี สิ่งเหล่านี้ทำให้คัมภีร์วิสุทธิมรรคจึงเป็นเหมือนคัมภีร์ที่อยู่สูงเกินไป
สำหรับคนธรรมดา น้อยคนนักที่จะศึกษาแล้วสามารถปฏิบัติตามได้ แต่พระธรรมเทศนา

 
๙ หนังสือที่นำข้อมูลมาจากประสบการณ์ตรงของครูบาอาจารย์ เช่น หนังสือที่รจนาโดยพระ

มหาสีสยาดอที่พระคันธสาราภิวงศ์ยกย่องว่า “เทียบเคียงกับประสบการณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนาอย่าง
แท้จริง อธิบายได้ชัดเจนด้วยความเข้าใจจากการปฏิบัติจริง ไม่ใช่เพียงอธิบายตามคัมภีร์อย่างผิวเผิน” 
เป็นต้น (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), นิพพานกถา, แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์, (กรุงเทพฯ: 
ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๔), หน้า [๑๖]., พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), พรหมวิหาร, 
แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์, (กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๕), หน้า [๑๐]).  

๑๐ สมเด็จพระวันรัตน, สังคีติยวงศ์ พงศาวดาร เร่ืองสังคายนาพระธรรมวินัย, แปลโดย พระ
ยาปริยัติธรรมธาดา (แพ ตาลลักษมณ), (พระนคร: ไท, ๒๔๖๖), หน้า ๑๑๑. 

๑๑ คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , วรรณกรรมพระพุทธศาสนา, 
(พระนครศรีอยุธยา: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๕), หน้า ๘๕. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๐๙ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ของหลวงพ่อวัดปากน้ำได้นำบทพระบาลีมาเป็นบทตั้ง พร้อมทั้งแปลและอธิบายตามแนว
คัมภีร์ต่าง ๆ ซึ่งรวมถึงคัมภีร์วิสุทธิมรรคด้วย จากนั้นจึงแนะนำแนวทางการปฏิบัติ พร้อมทั้ง
บอกผล คือ ปฏิเวธด้วย การนำภาษาเมื่อพันปีที่แล้วมาใช้กับคนยุคปัจจุบันย่อมทำความ
เข้าใจได้ยาก แต่พระธรรมเทศนาของหลวงพ่อวัดปากน้ำซึ่งเป็นภาษาปัจจุบัน คนยุค
ปัจจุบันย่อมเข้าใจได้ง่ายกว่า ดังนั้นหนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด 
จนฺทสโร)” จึงเป็นธรรมะที่ทันยุคทันสมัย สามารถใช้เป็นแนวทางการปฏิบัติธรรมได้อย่างดี
ยิ่ง 

๒) เป็นกำลังใจต่อการปฏิบัติ ธรรมะที่บันทึกไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎกก็ดี คัมภีร์ยุค
หลังอย่างอรรถกถา หรือวิสุทธิมรรคก็ดี ล้วนมีอายุนับพันปี เป็นสิ่งที่เข้าใจและเข้าถึงได้ยาก 
โดยเฉพาะธรรมะในภาคปฏิบัติและปฏิเวธที่ในยุคปัจจุบันมีน้อยคนนักที่จะสามารถปฏิบัติ
ตามจนรู้เห็นตามนั้น และสามารถเป็นพยานแห่งการตรัสรู้ธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
และเหล่าพระอรหันต์สาวกได้โดยการอ้างจากผลแห่งการปฏิบัติของตน ไม่ใช่อ้างจาก
ตัวหนังสือในคัมภีร์ ผู้ที่ปฏิบัติจนรู้เห็นตามได้อย่างที่บันทึกไว้ในคัมภีร์ ย่อมสามารถพูดได้
อย่างเต็มปากเต็มคำว่า ธรรมะที่ละเอียดลึกซึ้งทั้งหลาย เช่น นรก-สวรรค์ ชาตินี้-ชาติหน้า 
บุญ-บาป พระนิพพาน เป็นต้น ไม่ใช่เป็นสิ่งเลื่อนลอย ไม่ใช่มีเฉพาะในคัมภีร์ หรือไม่ใช่เป็น
สิ่งที่คนโบราณแต่งขึ้นมาเพื่อขู่ให้คนกลัวบาป หรือล่อให้คนทำบุญ หากแต่เป็นสิ่งที่มีจริง 
สามารถรู้เห็นตามได้จริง แม้คนยุคปัจจุบันถ้ามีความเพียรหมั่นปฏิบัติธรรมให้สม่ำเสมอ สัก
วันเมื่อสะสมบุญบารมีได้มากพอ ย่อมสามารถไปรู้เห็นตามที่บันทึกไว้ในคัมภีร์ได้ พระธรรม
เทศนาในหนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” แสดงให้เหน็ว่า
ท่านได้พากเพียรปฏิบัติธรรมจนสามารถรู้เห็นและเป็นพยานยืนยันการตรัสรู้ธรรมของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าและพระอรหันต์สาวกทั้งหลายได้ ซึ่งเป็นเครื่องยืนยันถึงความมีจริงและดี
จริงแห่งธรรมะทั้งภาคปฏิบัติและปฏิเวธ นอกจากนี้ยังสั่งสอนคนอื่นให้เข้าถึงและรู้เห็นตาม
ท่านได้อีกด้วย๑๒ สิ่งนี้ย่อมเป็นกำลังใจแก่การปฏิบัติธรรมของเหล่าโยคาวจรได้อย่างดียิ่ง 

๓.๑.๓ คุณค่าต่อการศึกษาด้านวิชาการพระพุทธศาสนา 
ความรู้ด้านปฏิเวธธรรมที่บันทึกไว้เป็นหลักฐานในคัมภีร์มีความยากต่อการศึกษาให้

รู้แจ้ง เพราะปฏิเวธธรรมเป็นนามธรรม ผู้ที่จะรู้แจ้งได้อย่างแท้จริงต้องเข้าถึงแล้วไปรู้เห็นได้
ด้วยตนเอง ไม่สามารถรู ้และเข้าใจได้ด้วยเพียงการอ่านแล้วคิดวิเคราะห์เอาเองจาก

 
๑๒ ในอัตชีวประวัติของหลวงพ่อวัดปากน้ำบันทึกว่า ขณะที่หลวงพ่อมาเผยแผ่สอนธรรมะที่วัด

บางปลานั้น มีผู้ที่ปฏิบัติได้ ๗ ท่าน เป็นพระภิกษุ ๓ รูป คฤหัสถ์ ๔ คน. (คณะศิษยานุศิษย์หลวงพ่อวัด
ปากน้ำ, รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร), (กรุงเทพฯ: เอกพิมพ์ไท, ๒๕๕๕), 
หน้า ๑๒). 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๐ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ตัวหนังสือในคัมภีร์๑๓ ผู้ที่รู้ปฏิเวธธรรมจากเพียงตัวอักษรในคัมภีร์  เปรียบเสมือนนักอ่าน
แผนที ่ศึกษาวิเคราะห์แต่แผนที ่ ไม่เคยเดินทางไปสถานที่จริง ย่อมไม่สามารถบอก
รายละเอียดนอกเหนือจากข้อมูลที่อยู่ในแผนที่ได้ เมื่อได้ทราบรายละเอียดอื่น ๆ จากผู้ที่เคย
เดินทางไปด้วยตนเองแล้ว ย่อมไม่สามารถบอกได้ว่าสิ่งนั้นเป็นเรื่องจริงหรือเท็จประการใด 
ความรู้ปฏิเวธธรรมในคัมภีร์ก็เช่นกัน ผู้รู้เพียงสิ่งที่บันทึกในตำรา เมื่อได้ยินได้ฟังสิ่งที่อยู่
นอกเหนือตำราย่อมไม่อาจตัดสินถูกผิดได้ เพราะความรู้ตนมีจำกัดอยู่แต่เพียงในตำรา คง
บอกได้เพียงว่าสิ่งนี้เป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่ในตำราเท่านั้น ดังนั้นปฏิเวธธรรมที่เป็นความรู้ในตำรา
จึงควรศึกษาเพื่อเป็นแผนที่ตรวจสอบแนวทางแห่งการปฏิบัติเท่านั้น แต่จะใช้เป็นเครื่อง
ตัดสินถูกผิดปฏิเวธธรรมที่เป็นผลอันเกิดจากการปฏิบัติจริงไม่ได้  เว้นเสียแต่ว่าปฏิเวธธรรม
อันเป็นผลที่เกิดจากการปฏิบัติจริงนั้น ผิดเพี้ยนไปจากทำนองคลองธรรม เช่น ไม่เป็นไปตาม
หลักไตรสิกขา หรือนำไปสู่การประกอบบาปอกุศลอย่างใดอย่างหนึ่ง ในกรณีเช่นนี้แม้
กัลยาณชนทั่วไปก็ย่อมสามารถตัดสินได้เองว่าสิ่งนั้นเป็นมิจฉาทิฏฐิ  

ประเด็นถกเถียงทางวิชาการอย่างหนึ่งที่เป็นเรื่องใหญ่และได้รับความนิยมเสมอมา
นับพันปจีนถึงปัจจุบันนี้ก็ยังหาบทสรุปไม่ได้ คือเรื่องหลักธรรมในภาคปฏิเวธนั่นเอง ความรู้
ที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงนำมาแสดงนั้นเป็นปฏิเวธธรรมอันเกิดจากธรรมะที่พระองค์ตรัส
รู้แล้วเองโดยชอบ เมื่อนำมาบันทึกเป็นตัวอักษร ผู้ใดที่อาศัยแต่การอ่านแล้วคิดวิเคราะห์เอา
เองเพียงอย่างเดียว ไม่ได้ปฏิบัติจนเข้าถึงธรรมภายใน ผู้นั้นย่อมไม่อาจเข้าใจได้โดยประการ
ทั้งปวง ถ้ามีความปรารถนาจะศึกษาก็จำเป็นต้องเจริญภาวนาศึกษาธรรมะภาคปฏิบัติจน
เกิดผลคือปฏิเวธ จึงจะรู้เห็นและเข้าใจธรรมะของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ถูกต้อง แต่ถ้ายัง
ทำไม่ได้อย่างนั้นก็ต้องศึกษาจากคำสอนของครูบาอาจารย์สายปฏิบัติเพ่ิมเติม 

จะขอยกตัวอย่างในการนำความรู้จากปฏิเวธธรรมในหนังสือเล่มนี้มาศึกษาควบคู่
กับปฏิเวธธรรมที่บันทึกในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ตอนที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสแก่
พระอัญญาโกณฑัญญะว่า “อญฺ าสิ วต โภ โกณฺฑญฺโ ฯ ผู้เจริญทั้งหลาย โกณฑัญญะได้รู้
แล้วหนอ”๑๔ แต่เป็นที่ทราบกันดีว่าพระอัญญาโกณทัญญะได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบัน
เท่านั้น ต่อเมื่อได้ฟังอนัตตลักขณสูตรในวันถัดมาจึงได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ จึงมี
คำถามว่า เมื่อมีพระพุทธพจน์รับรองอยู่ว่า “… อิเมสุ จตูสุ อริยสจฺเจสุ เอวนฺติปริวฏฺฏํ  
ทฺ วา ทสาการํ ยถาภูตํ ญาณทสฺสนํ สุวิสุทฺธํ อโหสิ อถาหํ ภิกฺขเว … อนุตฺตรํ สมฺมาสมฺโพธึ 

 
๑๓ ดังพระพุทธพจน์ว่า “ธรรมที่เราได้บรรลุแล้วนี้ ลึกซึ้ง เห็นได้ยาก รู้ตามได้ยาก สงบ ประณีต 

ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรกะ ละเอียด บัณฑิตจึงจะรู้ได้ สำหรับหมู่ประชาผู้รื ่นรมย์ด้วยอาลัย ยินดีในอาลัย 
เพลิดเพลินในอาลัย” (มหาขันธกะ. วิ.ม. (ไทย) ๔/๗/๙). 

๑๔ ธมฺมจกฺกปฺปวตฺตนวคฺโค. สํ.มหา. (บาลี) ๑๙/๑๖๗๓/๕๓๒. ๑๙/๑๖๗๓/๕๓๒. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๑ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

อภิสมฺพุทฺโธ ปจฺจญฺญาสึฯ เมื่อญาณทัสสนะตามความเป็นจริงของเราในอริยสัจ ๔ ประการ
นี้ มีรอบ ๓ อาการ ๑๒ อย่างนี้บริสุทธิ์ดีแล้ว เมื่อนั้นเราจึงยืนยันว่าเป็นผู้ตรัสรู้อนุตตรสัมมา
สัมโพธิญาณ ...”๑๕ แต่เหตุไฉนพระอัญญาโกณทัญญะได้รู้เห็นตามที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ทรงแสดงแล้วแต่ยังไม่ได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ หรือเป็นเพราะญาณทัสสนะของ
พระอัญญาโกณทัญญะยังไม่บริสุทธิ์ดี แล้วคำว่ายังไม่บริสุทธิ์ดีนี้มีอรรถาธิบายอย่างไร 

หนังสือเล่มนี้ไดอ้ธิบายเรื่องนี้ไว้อย่างน่าสนใจว่า “พระอริยบุคคลบำเพ็ญกิจถูกส่วน 
เข้าถึงกายภายในตามลำดับ คือ กายมนุษย์ กายทิพย์ กายพรหม กายอรูปพรหม ธรรมกาย
โคตรภู เอาธรรมกายโคตรภูเข้าฌานพิจารณาอริยสัจ คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรคในกาย
มนุษย์ ถูกส่วนเข้าเป็นธรรมกายโสดาบัน เอาธรรมกายโสดาบันเข้าฌานพิจารณาอริยสัจใน
กายทิพย์ ถูกส่วนเข้าเป็นธรรมกายสกทาคามี เอาธรรมกายสกทาคามีเข้าฌานพิจารณา
อริยสัจในกายพรหม ถูกส่วนเข้าเป็นธรรมกายอนาคามี เอาธรรมกายสกทาคามีพิจารณา
อริยสัจในกายอรูปพรหม ถูกส่วนเข้าเป็นธรรมกายอรหันต์”๑๖ จากเนื้อหาตรงนี้ทำให้ทราบ
ว่ายถาภูตญาณทัสสนะในอริยสัจ ๔ อันมีรอบ ๓ อาการ ๑๒ นั้นเกิดหลายรอบ แต่ละรอบ
ทำให้บรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลขั้นต่าง ๆ นับว่าเป็นเรื่องที่ละเอียดลึกซึ้งเกินกว่าคน
ธรรมดาทั่วไปที่อาศัยการอ่านตำราเพียงอย่างเดียวจะเข้าใจได้ แต่ในทางวิชาการย่อมไม่
สามารถอธิบายโดยใช้ศัพท์แสงเช่นนี้ได้ ดังนั้นหากมีผู้ต้องการอธิบายปฏิเวธธรรมนี้ในเชิง
วิชาการ พึงมีสิ่งที่ต้องทำเพิ่มเติมอีกอย่างน้อย ๓ ประการ คือ ๑) ปรับเนื้อหาโดยใช้ศัพท์
แสงทางวิชาการแทน ๒) ประมวลหลักฐานจากเอกสารทั ้งปฐมภูมิและทุต ิยภูม ิมา
ประกอบการอ้างอิง ๓) ตั้งใจปฏิบัติเพื่อให้รู้เห็นได้ตามครูบาอาจารย์เหล่านั้นเพ่ือพิสูจน์ด้วย
ตนเองว่าเป็นจริงตามนั้นหรือไม่ 

๓.๒ ทัศนะของผู้วิจารณ์ 
การศึกษาพระพุทธศาสนาเพื ่อชี้ถูกชี้ผิดในเรื่องที่เป็นรูปธรรม มีหลักฐานเชิง

ประจักษ์ เป็นสิ่งทีส่ามารถทำได้ เพราะสามารถนำหลักฐานและเหตุผลมานำเสนอโต้แย้งให้
เห็นพ้องต้องกันได้ เช่น เรื่องเก่ียวกับคน สถานที่ เหตุการณ์ ช่วงเวลาในประวัติศาสตร์ เป็น
ต้น แต่เรื ่องที่เป็นนามธรรม อันเป็นสิ่งที่รู้เห็นได้เฉพาะตนเท่านั้น ไม่สามารถถ่ายทอด
ประสบการณ์ให้ผู้อื่นเห็นประจักษ์ตามได้อย่างตน นอกจากต้องไปรู้เห็นด้วยตนเองเท่านั้น 
เรื่องอย่างนี้ไม่สามารถศึกษาเพื่อชี้ถูกชี้ผิดได้ เช่น เรื่องปฏิเวธธรรมทั้งหลายอันเป็นสภาวะ

 
๑๕ ธมฺมจกฺกปฺปวตฺตนวคฺโค. สํ.มหา. (บาลี) ๑๙/๑๖๗๐/๕๓๑. 
๑๖ พระธรรมเทศนาเรื่อง “พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ”. (คณะศิษยานุศิษย์หลวง

พ่อวัดปากน้ำ, รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร), (กรุงเทพฯ: เอกพิมพ์ไท, 
๒๕๕๕), หน้า ๔๒–๔๓). 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๒ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

แห่งการบรรลุธรรม เป็นสภาวะของพระพุทธเจ้า เป็นสภาวะของพระอรหันต์ เป็นต้น ดัง
ตัวอย่างเรื่องในอดีตที่ผ่านมา ช่วงที่พระพุทธศาสนาแตกเป็นนิกายต่าง ๆ นั้น (≈พ.ศ. ๑๐๐) 
๑๗ สาเหตุหลักอย่างหนึ่ง คือ การมีความเห็นเรื่องมติธรรมที่ไม่ตรงกัน มติธรรมเหล่านี้ล้วน
เป็นประเด็นในปฏิเวธธรรมดังที่กล่าวมาแล้วทั้งสิ้น การศึกษาปฏิเวธธรรมเชิงปริยัติเพ่ือ
นำมาชี้ถูกชี้ผิดความเห็นของตนและผู้อ่ืน นำมาแต่การทะเลาะเบาะแว้ง หาที่สุดแห่งปัญหา
ไม่ได้ มีโทษมาก มคีุณน้อย ซ่ึงประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาที่ผ่านมานับพันปี แสดงให้เห็น
ประจักษ์ในเรื ่องนี ้เป็นอย่างดี การศึกษาปริยัติธรรมในลักษณะที่นำมาซึ ่งการทะเลาะ
แตกแยกย่อมเป็นการศึกษาท่ีไม่สร้างสรรค์ 

การศึกษาปฏิเวธธรรมเชิงปริยัติอย่างสร้างสรรค์ควรประกอบด้วยองค์ประกอบ
อย่างน้อย ๓ ประการ๑๘ ได้แก่ ๑) ศึกษาอดีต คือ การย้อนไปศึกษาเรื่องราวในอดีตว่ามีข้อ
ถูกต้องและมีข้อผิดพลาดอย่างไรบ้าง แล้วหลีกเลี่ยงข้อที่เคยทำผิดพลาดและต่อยอดทำตาม
ข้อที่ถูกต้อง ดังนั้นการศึกษาอดีตก็คือ “การถอดบทเรียน” นั่นเอง ๒) พิจารณาปัจจุบัน 
คือ ศึกษาเหตุการณ์ในปัจจุบันว่าสามารถนำไปเทียบเคียงกับเรื่องราวใดในอดีตได้บ้าง แล้ว
นำเรื ่องราวในอดีตมาเป็นบทเรียนเพื ่อไม่ให้กระทำผิดพลาดอย่างในอดีตอีก เพราะ
เหตุการณ์ในประวัติศาสตร์มักจะหมุนย้อนกลับมาเสมอ ในโลกนี้ไม่มีอะไรใหม่ ล้วนเป็น
เรื่องราวเดิมเพียงแต่เปลี่ยนตัวละครเท่านั้น โดยมีจุดประสงค์สำคัญเพื่อรักษาความสมัคร
สมานสามัคคีเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันของชาวพุทธทั่วโลกให้เหมือนดังว่าพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้ายังทรงพระชนนชีพอยู่ การพิจารณาปัจจุบันมีหลักการสำคัญ คือ “แสวงจุดร่วม สงวน
จุดต่าง” ๓) สร้างสรรค์อนาคต คือ การศึกษาว่าจะทำให้พระพุทธศาสนาเป็นคำตอบในทุก 
ๆ ปัญหาของสังคมได้อย่างไร การทำให้ทั ้งชาวพุทธและชาวโลกเห็นความสำคัญของ
การศึกษาพระพุทธศาสนาในทุก ๆ มิติ ทั้งด้านปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ทั้งเชิงคัมภีร์และเชิง
ประยุกต์ เป้าหมายเหล่านี้ไม่สามารถทำได้ด้วยองค์กรพระพุทธศาสนาเพียงองค์กรใดองค์กร
หนึ่ง หากแต่ต้องอาศัยความใจกว้างร่วมมือกันอย่างจริงจังและจริงใจจากองค์กรพุทธทุก
ภาคส่วนจึงจะทำเป้าหมายนี้ให้สำเร็จได้ การสร้างสรรค์คอนาคตจึงต้องอาศัยความเป็นน้ำ

 
๑๗ พระคัมภีร์ทีปวงศ์ : ตำนานว่าด้วยการประดิษฐานพระพุทธศาสนาในลังกาทวีป, พิมพ์

ครั้งท่ี ๒, แปลโดย ปุ้ย แสงฉาย, (กรุงเทพฯ : เอดิสัน เพรส โพรดักส์, ๒๕๕๗) หน้า ๒๙. 
๑๘ ดูเพิ่มเติม: สุจิตต์ วงษ์เทศ (๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑), “สุจิตต์ วงษ์เทศ : เรียนรู้อดีต เข้าใจ

ป ั จ จ ุ บ ั น  ส ร ้ า ง ส ร ร ค ์ อ น า ค ต ” ,  Matichon Online, [อ อ น ไ ล น์ ],  แ ห ล ่ ง ท ี ่ ม า : 
https://www.matichon.co.th/education/religious-cultural/news_891675 [๒๓ พฤษภาคม 
๒๕๖๗]., ไพรัตน์ แย้มโกสุม (๑๖ เมษายน ๒๕๕๘), “ประวัติศาสตร์”, MGR Online, [ออนไลน์], 
แหล่งที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9580000043678 [๒๓ พฤษภาคม ๒๕๖๗]. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๓ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

หนึ่งใจเดียวกันของชาวพุทธทั่วโลก ดังคำว่า “พุทธบุตรต้องเป็นหนึ่งเดียวกัน เหมือนดวง
ตะวันที่มีดวงเดียว”  

หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” เป็นหนังสือที่มี
เนื้อหาโดยมากกล่าวถึงปฏิเวธธรรมอันเกิดจากการปฏิบัติธรรมของหลวงพ่อวัดปากน้ำ 
ผู้เขียนในฐานะเป็นเพียงผู้ศึกษาเชิงปริยัติจึงไม่ต้องการแสดงทัศนะเชิงเห็นด้วยหรือไม่เห็น
ด้วย ในทำนองชี้ถูกชี้ผิด ซึ่งเมื่อวิเคราะห์จนถึงที่สุดแล้วก็ไม่สามารถหาคำตอบสุดท้ายของ
ประเด็นเหล่านี้ได้อยู่ดี คงจะนำมาแต่ประเด็นปัญหาใหม่    ๆ  ไม่สิ ้นสุด แต่สิ ่งที่ผู ้วิจารณ์
ต้องการเห็น คือ การศึกษาพระพุทธศาสนาเชิงวิชาการอย่างสร้างสรรค์ ดังนั้นในบทวิจารณ์
นี้จึงขอนำเสนอทัศนะเพื่อ “การศึกษาปฏิเวธธรรมเชิงวิชาการอย่างสร้างสรรค์” มี ๓ 
ประเด็น ดังนี้  

๓.๒.๑ ประเภทของพุทธธรรม 
ธรรมะของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแบ่งได้เป็น ๓ ประเภท ได้แก่ ๑) ธรรมะภาคปริยัติ 

๒) ธรรมะภาคปฏิบัต ิ ๓) ธรรมะภาคปฏิเวธ๑๙ การศึกษาธรรมะแต่ละประเภท มี
รายละเอียดดังนี้ 

ธรรมะภาคปริยัติ คือธรรมะภาคทฤษฎี สำหรับบรรพชิตนั้นหมายถึงคันถธุระซึ่ง
พระพุทธเจ้าทรงอธิบายไว้ว่า “คือ การเรียน ๑ นิกาย ๒ นิกาย หรือพระพุทธพจน์ คือ
พระไตรปิฎกทั้งหมด ตามสมควรแก่ปัญญาของตนแล้วทรงจำ กล่าว บอกพระพุทธพจนน์ั้น 
ชื่อว่าคันถธุระ”๒๐ ในการศึกษาภาคปริยัติมีสิ ่งที่ต้องคำนึงอย่างน้อย ๒ ประการ ได้แก่ 
ความรู้ธรรมะและความเข้าใจธรรมะ ภาษาทางธรรมเรียกว่า ธัมมัญญูและอัตถัญญู ๒๑ 
นอกจากจะต้องรู้ธรรมะแล้วยังต้องรู้ความหมายหรืออรรถาธิบายของธรรมะนั้น  ๆ ด้วย 
ดังนั้นธรรมะภาคปริยัติเป็นสิ่งที่ผู้ศึกษาพึงกำหนดรู้ ซึ่งจะนำไปสู่ปัญญาในระดับที่เรียกว่า 
“สุตตมยปัญญา” ปัญญาที่เกิดจากการฟัง การศึกษาวิเคราะห์พิจารณา 

ธรรมะภาคปฏิบัติ คือธรรมะสำหรับเจริญสมาธิภาวนา สำหรับบรรพชิต หมายถึง 
วิปัสสนาธุระซึ่งพระพุทธเจ้าทรงอธิบายไว้ว่า “การเริ่มตั้งความสิ้นและความเสื่อมไปใน
อัตภาพ เจริญวิปัสสนา ด้วยอำนาจการทำต่อเนื่องกันแล้ว ถือเอาอรหัตตผลของภิกษุผู้มี
ความประพฤติเบา ยินดีแล้วในเสนาสนะอันสงัด ชื่อว่าวิปัสสนาธุระ”๒๒ ในการศึกษา

 
๑๙ อรรถกถาเจโตขีลสูตร. ม.มู.อ. (ไทย) ๑๘/๑๗๒., อรรถกถาพหุธาตุกสูตร. ม.อุ.อ. (ไทย) ๒๒/

๒๙๖., อรรถกถาโคตมีสูตร. องฺ.อฏฺ ก.อ. (ไทย) ๓๗/๔๕๙. 
๒๐ อรรถกถาเรื่องจักขุปาลเถระ. ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๔๐/๑๒. 
๒๑ สังคีติสูตร. ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๓๑/๓๓๓., ธัมมัญญูสูตร. องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๖๕/๙๑. 
๒๒ อรรถกถาเรื่องจักขุปาลเถระ. ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๔๐/๑๒. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๔ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ภาคปฏิบัติจำเป็นต้องอาศัยการลงมือทำจริง ทำจนชำนาญ ทำบ่อย ๆ (ภาวิตา พหุลีกตา) 
ดังนั้นธรรมะภาคปฏิบัติเป็นสิ่งที่ผู้ศึกษาพึงเจริญ (ภาวนา) ซึ่งจะนำไปสู่ปัญญาในระดับที่
เรียกว่า “จินตามยปัญญา” ปัญญาที่เกิดจากการลงมือปฏิบัติ 

ธรรมะภาคปฏิเวธ คือ ธรรมะที่เป็นผลอันเกิดจากการลงมือปฏิบัติ เป็นปัจจัตตัง 
จำเป็นต้องปฏิบัติให้รู้เห็นด้วยตนเองต้องอาศัย “การเข้าถึง” ไม่ใช่ “การเข้าใจ” ไม่ใช่เรื่อง
ที่จะสามารถเข้าใจได้ด้วยการศึกษาตำราหรือด้วยการนำตัวอักษรในคัมภีร์มาโต้เถียงกัน 
ดังนั้นธรรมะภาคปฏิเวธเป็นสิ่งที่ผู้ศึกษาพึงทำให้แจ้ง ซึ่งจะนำไปสู่ปัญญาในระดับที่เรียกว่า 
“ภาวนามยปัญญา” ปัญญาที่เกิดจากรู้แจ้งเห็นจริงอันเป็นผลจากการปฏิบัติธรรม 

ในอดีตที่พุทธศาสนายุคต้นแตกเป็นนิกายต่าง ๆ เพราะแต่ละนิกายมีมติธรรม
ต่างกัน สาเหตุอย่างหนึ ่งที่ทำให้เป็นอย่างนี้  คือ การศึกษาธรรมะภาคปฏิเวธด้วยการ
พยายามตีความและทำความเข้าใจ (ศึกษาด้วยสุตตมยปัญญา) แทนที่จะศึกษาด้วยการทำ
ให้เข้าถึง (ศึกษาด้วยภาวนามยปัญญา) ๒๓ ประมาณหลัง พ.ศ. ๑๐๐ เป็นต้นมา พระอรหันต์
ที่พระพุทธเจ้าทรงรับรองเริ ่มปรินิพพานจนหมด ทำให้ไม่มีพระเถระผู้ที ่ทั ้งสังฆมณฑล
ยอมรับทำหน้าที่ผู ้ตัดสินทิฏฐิของคณะสงฆ์แต่ละกลุ่ม๒๔ เมื่อเป็นเช่นนี้จึงนำไปสู่ความ
ขัดแย้งจนกระทั่งเกิดการแตกนิกายของคณะสงฆ์ที่มีทิฏฐิต่างกันในที่สุด ดังนั้นการศึกษา
ธรรมะปฏิเวธด้วยสุตตมยปัญญาต้องอาศัยความระมัดระวังอย่างมาก สิ่งที่ไม่ควรทำ คือ 
การตีความเกินหลักฐาน เราไม่สามารถเข้าใจสภาวะธรรมที่เป็นโลกุตตระได้ด้วยการอ่าน
ตำราแล้วอนุมานหรือคิดวิเคราะห์เอาเองด้วยตรรกศาสตร์หรือศาสตร์อื่นใดได้เลย เพราะ
สภาวะธรรมอันเป็นโลกุตตระพ้นวิสัยการรับรู้ด้วยขันธ์ ธาตุหรืออายตนะที่เป็นโลกียะอย่าง
สิ้นเชิง 

ปริยัติเป็นเหมือนแผนที่นำทางเพื ่อให้ลงมือปฏิบัติได้ถูกต้องและเป็นเหมือน
เครื่องมือตัดสินผิด-ถูกของผลแห่งการปฏิบัติคือปฏิเวธก็จริง แต่ธรรมะภาคปฏิเวธอันเป็น
ผลที่เกิดจากการปฏิบัติเป็นนามธรรม เป็นปัจจัตตัง เป็นประสบการณ์ที่รู ้ได้จากการลง
มือปฏับัติเท่านั้น ไม่สามารถอ่านตำราแล้วทำการอนุมานหรือเทียบเคียงเอาเองด้วยตรรกะ
ได้ การที่นำความรู้ด้านปริยัติมาเป็นเกณฑ์ตัดสินธรรมะภาคปฏิเวธนั้น จึงเป็นเสมือนดาบ

 
๒๓ เสถียร โพธินันทะ, ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา, (กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 

๒๕๔๓), หน้า ๑๓๓. 
๒๔ ดังหลักฐานในคราวทำสังคายนาครั้งท่ี ๒ (≈พ.ศ. ๑๐๐) ว่า “ครั้งนั้น ท่านพระสัพพกามีเป็น

พระสังฆเถระทั่วสังฆมณฑล มีพรรษา ๑๒๐ นับแต่อุปสมบทมา เป็นสัทธิวิหาริกของท่านพระอานนท์” 
(สัตตสติกขันธกะ. วิ.จู. (ไทย) ๗/๖๔๖/๒๗๑) แสดงให้เห็นว่าในยุคนั้นพระสังฆเถระที่ได้รับการยอมรับ
จากท่ัวท้ังสังฆมณฑลมีเหลืออยู่น้อยและสูงวัยมากแล้ว. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๕ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

สองคม ถ้าติดสินถูกก็เป็นสิ่งที่ดีไป แต่ถ้าติดสินผิดก็จะกลายเป็นเหมือนปลูกมิจฉาทิฏฐิ
ให้แก่ตนเอง ยิ่งถ้าเป็นนักปริยัติที่มีชื่อเสียงมีลูกศิษย์เชื่อถือมากแล้วชี้นำสังคมด้วยความ
เข้าใจผิด นับว่ายิ่งเป็นการสร้างอกุศลให้แก่ตัวเองและสังคมมากเป็นเงาตามตัว  หนังสือ 
“รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” ประกอบด้วยธรรมะทั้งที่เป็นภาค
ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ผู้อ่านพึงศึกษาเนื ้อหาแต่ละส่วน ประกอบการพิจารณาอย่าง
เหมาะสมดังที่ได้นำเสนอมาแล้วเถิด 

๓.๒.๒ การศึกษาปฏิเวธธรรม 
ปฏิเวธธรรม เป็นผลอันเกิดจากปฏิบัติธรรม ถึงแม้การศึกษาปฏิเวธธรรมที่ดีที่สุดคือ

การลงปฏิบัติอย่างจริงจังจนกระทั่งเข้าถึงได้ด้วยตนเองก็จริง ถึงอย่างนั้นเราสามารถศึกษา
ปฏิเวธธรรมได้จาก ๒ แหล่งเป็นอย่างน้อย คือ 

๑) ปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์ คือ ความรู้ด้านปฏิเวธที่บันทึกไว้เป็นลายลักษณ์
อักษรในคัมภีร์ ผู้ศึกษามีสิ่งที่พึงพิจารณาอย่างน้อย ๓ ประการ ได้แก่  

(ก) การศึกษาปฏิเวธธรรมในคัมภีร์ เนื้อหาปฏิเวธธรรมในคัมภีร์ในเป็นการ
อธิบายสิ่งที่เป็นนามธรรม เนื้อหาเหล่านี้ล้วนเป็นภาษาของคนยุคเก่านับพันปีที่แล้ว ย่อมมี
พ้ืนหลังเป็นจารีตประเพณีวัฒนธรรมในยุคนั้น ยากท่ีคนยุคปัจจุบันจะเข้าใจได้ ประกอบกับ
ปฏิเวธธรรมเป็นนามธรรมไม่สามารถเข้าใจอย่างถ่องแท้ได้ด้วยการอ่านแล้วคิดตรึกตรองเอา
เอง องค์ประกอบเหล่านี้ล้วนมีส่วนทำให้การศึกษาปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์ทำได้ยาก ผู้
ศึกษาแม้จะอ่านจนจบท่องจำได้ เชื่อมโยงเนื้อหาแต่ละส่วนได้คล่องแคล่วไม่สะดุด แต่ถ้า
ไม่ได้รู้เห็นด้วยตนเองย่อมไม่มีวันเข้าใจได้อย่างแท้จริง ดังนั้นผู้ศึกษาพึงตระหนักไว้ในใจว่า
ปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์นั้นศึกษาได้เพียงให้รู้จำเท่านั้น ไม่สามารถศึกษาให้รู้แจ้งได้ คือ 
ไม่สามารถใช้ตรรกะการคิดวิเคราะห์เนื้อหาในตำรามาตัดสินถูกผิดสิ่งที่ไม่มีอยู่ในตำราได้ 
หากมีสิ่งใดที่อยู่นอกเหนือจากตำราอันเกินขอบเขตจากการอ่านของตน คงบอกได้แต่เพียง
ว่าเรื่องนั้นอยู่นอกเหนือตำรา ส่วนความถูกผิดนั้น แต่ละคนต้องตัดสินเอาเองจากการลงมือ
ปฏิบัติ 

(ข) การศึกษาแบบอัตตวิสัย คือ การศึกษาจากคัมภีร์ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งเป็นหลัก
เพียงอย่างเดียวเพื่อให้ทราบว่าพุทธปรัชญาของพระพุทธศาสนาจารีตนั้น ๆ เป็นอย่างไร 
โดยจารีตของเถรวาทมักยึดถือคัมภีร์ฝ่ายบาลีเป็นสำคัญเพราะถือว่ามีความเก่าแก่และ
ครบถ้วนกว่าคัมภีร์ฝ่ายสันสกฤต๒๕ แต่เมื่อพิจารณาช่วงกำเนิดคัมภีร์หลักฝ่ายบาลี คือ 

 
๒๕ ในที่นี้หมายความว่า เนื้อหาของคัมภีร์ฝ่ายบาลีและฝ่ายสันสกฤตแม้จะมีอายุพอกัน แต่

ปัจจุบันเนื้อหาในคัมภีร์ฝ่ายสันสกฤตที่เป็นต้นฉบับได้สูญหายไปแล้วโดยส่วนมาก คงเหลือแต่ฉบับที่แปล
 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๖ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

พระไตรปิฎก ≈ พ.ศ. ๐–๔๐๐๒๖ อรรถกถา ≈พ.ศ. ๙๕๖ ฎีกา ≈ พ.ศ. ๑๕๘๗ จะเห็นได้ว่าแม้
คัมภีร์หลักของฝ่ายบาลียังมีอายุต่างกันนับพันปี ความรู้ความเข้าใจปฏิเวธธรรมในยุคสมัยที่
ต่างกันเป็นพันปีย่อมมีความคลาดเคลื่อนบ้างเป็นธรรมดา เมื่อศึกษาจึงพึงพิจารณาว่า
เนื้อหาส่วนที่เป็นพระพุทธพจน์และอรหันตพจน์ย่อมเป็นสิ่งที่น่าเชื่อถือ สามารถใช้ยึดเป็น
หลักเป็นฐานได้ ส่วนเนื้อหาที่เป็นของพระอรรถกถาจารย์และฎีกาจารย์เกิดขึ้นหลังจาก
พุทธกาลนับพันปี เป็นการตีความพระพุทธพจน์และอรหันตพจน์มีทั ้งที ่ต ีความแล้ว
สอดคล้องกันก็มี ตีความแล้วดูขัดแย้งกันก็มี ดังนั้นเนื้อหาใดตีความแล้วได้ความ หรือ
ตีความแล้วเสียความ เป็นสิ่งที่ผู้อ่านต้องพิจารณาเอาเองอย่างรอบคอบ  

(ค) การศึกษาแบบภววิสัย คือ การศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์ทุกฝ่าย 
รวมถึงแหล่งข้อมูลเท่าที่มีทั้งหมดโดยให้น้ำหนักของหลักฐานแต่ละชิ้นอย่างเหมาะสม เป็น
การศึกษาเพื่อมุ่งหาข้อเท็จจริงในเรื่องนั้น ๆ เป็นสำคัญ คัมภีร์แต่ละฝ่ายย่อมมีเนื้อหา
ขัดแย้งกันแน่นอนอย่างไม่ต้องสงสัย๒๗ ซึ่งเป็นสาเหตุสำคัญอย่างหนึ่งทำให้พระพุทธศาสนา
แตกเป็น ๑๘ นิกาย ในช่วง พ.ศ. ๑๐๐–๒๐๐ หมายความว่า การตีความปฏิเวธธรรมมีความ
ขัดแย้งแตกต่างกันอย่างมีนัยสำคัญตั้งแต่ช่วง ๑๐๐ ปีหลังพุทธกาลเป็นต้นมาแล้ว ความ
แตกต่างนี้ย่อมบานปลายเพิ่มขึ้นเรื่อยมาตามกาลเวลา ดังนั้นผู้อ่านพึงพิจารณาเนื้อหาที่
กำลังศึกษาให้ดีทั้งในมิติเรื่องชั้นของคัมภีร์ มิติเรื่องฝ่ายแห่งคัมภีร์ และมิติเรื่องเวลา 

๒) ปฏิเวธธรรมที่เข้าถึงเอง คือ ความรู้ด้านปฏิเวธที่ครูบาอาจารย์นักปฏิบัติธรรม
ทั้งหลายถ่ายทอดต่อกันมา ผู้ศึกษามีสิ่งที่พึงพิจารณาอย่างน้อย ๓ ประการ คือ  

(ก) การใช้อ้างอิงเชิงวิชาการ ปฏิเวธธรรมเป็นผลที่เกิดจากการปฏิบัติ เป็น
ปัจจัตตัง เป็นสิ่งรู้เห็นด้วยตนเอง มีแตพ่ระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์เดียวเท่านั้นที่สามารถ
รับรองอรหัตผลแล้วหมู่ภิกษุสงฆ์ทั้งสังฆมณฑลยอมรับตามนั้น แม้แต่พระอรหันต์ทั้งหลายก็

 
เป็นภาษาอื่น เช่น จีนโบราณ ธิเบต เป็นต้น และคัมภีร์ฉบับแปลเหล่านี้ก็มิได้มีครบชุดอย่างเช่น
พระไตรปิฎกบาลี มิได้หมายความว่าเนื้อหาของคัมภีร์ฝ่ายบาลีเก่าแก่กว่าฝ่ายสันสกฤตอย่างมีนัยสำคัญ 

๒๖ สังคายนาครั้งแรกเมื่อหลังพุทธปรินิพพาน ๓ เดือน ครั้งที่สอง พ.ศ. ๑๐๐ ครั้งที่สาม พ.ศ. 
๒๓๕ และได้จารเป็นตัวอักษรครั้งแรกตอนทำสังคายนาที่เกาะสิงหลเมื่อ พ.ศ. ๔๓๓ ในการทำสังคายนา
ทุกครั้งได้มีการเพิ่มเติมเนื้อหาเข้ามาในพระไตรปิฎกทั้งสิ้นมากบ้างน้อยบ้าง ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ของ
พระพุทธศาสนาในยุคนั้น. (สมเด็จพระวันรัตน, สังคีติยวงศ์ พงศาวดาร เร่ืองสังคายนาพระธรรมวินัย, 
หน้า ๕–๑๒๘). 

๒๗ ตัวอย่างเช่น คัมภีร์อภิธรรมปิฎกของแต่ละนิกายที่มีปรากฏอยู่มีความแตกต่างกันอย่างเห็น
ได้ชัด ในขณะที่หลาย ๆ นิกายกลับมิได้มีคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎกเสียด้วยซ้ำ. (พระมหาสมชัย กุสลจิตฺโต, 
พุทธศาสนา: นิกายสรวาสติวาท , (กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙), หน้า ๔๔). 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๗ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ไม่สามารถรับรองอรหัตผลเพื่อให้หมู่ภิกษุสงฆ์ทั้งหมดยอมรับได้๒๘ ผู้ที่ยังไม่บรรลุคุณวิเศษ
ใด ๆ ศึกษาแต่ตัวหนังสือในตำรา ยิ่งไม่มีเหตุให้กล่าวถึงในประเด็นนี้ ดังนั้นปฏิเวธธรรมที่
เข้าถึงเองนี้จึงไม่ได้ความยอมรับในวงกว้าง ไม่สามารถนำมาใช้อ้างอิงในงานเขียนเชิง
วิชาการได้โดยส่วนเดียว จำเป็นต้องใช้ปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์มาร่วมใช้อ้างอิงด้วย 
เพราะความรู้ในคัมภีร์ได้รับการยอมรับในวงกว้างมากกว่า ถึงแม้ว่าปฏิเวธธรรมที่เข้าถึงเอง
จะไม่ค่อยเหมาะต่อการนำมาอ้างอิงเชิงวิชาการนัก แต่ถึงอย่างนั้นก็มีความสำคัญอย่างมาก
ในการใช้เป็นเข็มทิศเพ่ือกำหนดทิศทางการศึกษาวิเคราะห์ปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์  

(ข) การอธิบายปฏิเวธธรรมของครูบาอาจารย์ ผลการปฏิบัติของครูบา
อาจารย์แต่ละท่านย่อมมีคำคำอธิบายต่างกัน แม้ว่าแต่ละท่านได้เข้าถึงรู้เห็นธรรมะแห่งองค์
สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเหมือนกัน มากน้อยตามส่วนแห่งการปฏิบัติก็ตาม ถึงอย่างนั้น
เมื่อแต่ละท่านนำมาเทศนาแสดงต่อลูกศิษย์ย่อมมีถ้อยคำที่กล่าวแตกต่างกันไปบ้าง ทั้งนี้
เป็นเพราะความแตกต่างอันเกิดจากการใช้ภาษาของแต่ละท่าน มิใช่เพราะความแตกต่าง
แห่งธรรมะภายในของท่านเหล่านั้นเลย ลูกศิษย์ที ่ยังปฏิบัติเข้าไม่ถึงธรรมะของครูบา
อาจารย์ย่อมยังไม่รู ้เห็นตามท่าน ได้แต่เพียงท่องจำตามคำสอนของท่าน ไม่สามารถ
พิจารณาตัดสินธรรมะที่ผิดไปจากตัวอักษรที่ตนเองท่องจำมาได้  เมื่อพบเห็นได้ยินธรรมะ
ของครูบาอาจารย์ท่านอ่ืนที่มีเนื้อหาต่างจากครูบาอาจารย์ของตน จึงมักจะเกิดความคิดเลย
เถิดในทำนองที่ว่าคำสอนเหล่านั้นเป็นสิ่งผิดเพี้ยน เปรียบเหมือนคนสิบคนแม้ทานอาหาร
อย่างเดียวกันก็จริง แต่เมื่อให้คนทั้งหมดอธิบายรสชาติอาหารกลับอธิบายออกมาได้ไม่
เหมือนกัน ต่างกันไปตามแต่สำนวนโวหารของแต่ละคน แตผู่้ที่ได้ทานย่อมรู้ว่าคำอธิบายอ่ืน 
ๆ ที่ผิดแผกไปจากคำของตนเป็นสิ่งที่ถูกต้องหรือไม่อย่างไร แต่ผู้ที่ไม่เคยได้ทานอาหารชนิด
นั้นได้ฟังแต่คำอธิบายอย่างเดียว ย่อมไม่สามารถตัดสินได้ว่า คำอธิบายที่นอกเหนือจากที่ตน
ได้ยินได้ฟังมานั้นอันไหนถูกหรือผิดอย่างไร  

(ค) การปฏิบัติบูชา พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสสรรเสริญการปฏิบัติบูชาไว้ว่า 
“ผู้ใดแล จะเป็นภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกหรืออุบาสิกาก็ตาม เป็นผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแกธ่รรม 
ปฏิบัติชอบ ปฏิบัติตามธรรมอยู่ ผู้นั้นย่อมชื่อว่าสักการะ เคารพ นับถือ บูชาตถาคตด้วยการ
บูชาอย่างยอด เพราะเหตุนั้นแหละอานนท์ พวกเธอพึงสำเหนียกอย่างนี้ว่า เราจักเป็นผู้

 
๒๘ ตัวอย่างเช่น พระจักขุบาลเดินจงกรมหลังฝนตกแล้วเหยียบแมลงตายเป็นอันมาก (อรรถ

กถาเรื่องจักขุปาลเถระ. ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๔๐/๒๔) หรือพระปิลินทวัจฉะ มักมีคำพูดติดปากว่า “วสลิ (เจ้า
ถ่อย)” (อรรถกถาเรื ่องพระปิลินทวัจฉเถระ. องฺ.เอกก.อ. (ไทย) ๓๒/๓๕๘) เป็นต้น ทำให้พระภิกษุ
ทั้งหลายสงสัยว่าผู้มีพฤติกรรมเช่นนี้เป็นพระขีณาสพแน่หรือแล้วจึงรวมกันเข้าไปถามปัญหานี้กับพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์เดียวเท่านั้น ไม่เคยปรากฏว่ามีหมู่พระภิกษุรวมกันเข้าไปถามปัญหานี้กับพระ
อรหันต์รูปใดเลย. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๘ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติชอบ ประพฤติตามธรรมอยู่ ”๒๙ ปฏิเวธธรรมที่ครูบา
อาจารย์แต่ละท่านได้นำมาเทศนาสั่งสอนล้วนเป็นสิ่งที่ทรงคุณค่าควรแก่การศึกษาพิจารณา
ให้มาก แต่เมื่อศึกษาแล้วสิ่งที่ควรกระทำต่อไป คือ การมุ่งมั่นปฏิบัติธรรมจนรู้เห็นได้อย่าง
ท่าน เมื่อทำได้อย่างท่าน ย่อมสามารถเป็นพยานในการเข้าถึงธรรมของท่านได้ ถือว่าเป็น
การยกย่องสรรเสริญท่านอย่างแท้จริง อย่างนี้จึงจะนับได้ว่าเป็นผู้ที่บูชาครูบาอาจารย์อยา่ง
แท้จริง หาใช่การนำคำสอนของครูบาอาจารย์มาเปรียบเทียบกัน แล้วกล่าวในทำนองว่าครู
บาอาจารย์ของใครดีเด่นกว่าใคร หรือสายนั้นเป็นสมถะ สายนี้เป็นวิปัสสนา ฯลฯ ทั้ง ๆ ที่ผู้
พูดเองก็ไม่ได้ความรู้เกินไปกว่าตัวอักษรที่บันทึกไว้ในตำราเลย การแสดงท่าทีหรือการกล่าว
แบบนี้นอกจากจะแสดงให้เห็นว่าตนเองเป็นผู้ที่ปฏิบัติย่อหย่อนแล้ว ยังแสดงให้เห็นว่าไม่ได้
รับการสั่งสอนที่ดีจากครูบาอาจารย์อีกด้วย สิ่งนี้ย่อมอาจส่งผลทำให้ครูบาอาจารย์ของตน
เสื่อมเสียชื่อเสียงตามไปด้วยก็ได้ 

ผู้ที่ยังไม่สามารถปฏิบัติจนรู้เห็นธรรมะของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แต่ต้องการศึกษา
ปฏิเวธธรรมเชิงทฤษฎีหรือเชิงวิชาการ ควรศึกษาควบคู่กันไปทั้งปฏิเวธธรรมที่บันทึกใน
คัมภีร์และปฏิเวธธรรมที่เข้าถึงเอง เพ่ือนำองค์ความรู้ทั้งสองส่วนมาเสริมกันและกัน หนังสือ 
“รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” มีเนื้อหาธรรมะครบถ้วนทั้งภาค
ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ในเนื้อหาส่วนของปฏิเวธธรรมก็มีทั้งปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์ 
เพราะพระเดชพระคุณหลวงพ่อท่านเป็นนักปริยัติ และปฏิเวธธรรมที่เข้าถึงเอง เพราะท่าน
เป็นนักปฏิบัติด้วย ผู้อ่านพึงศึกษาเนื้อหาแต่ละส่วน ประกอบการพิจารณาอย่างเหมาะสม
ดังที่ได้นำเสนอมาแล้วเถิด 

๓.๒.๓ แนวทางการศึกษาปริยัติธรรม 
ในบรรดาธรรมะทั้ง ๓ ประเภท คือ ปริยัติธรรม ปฏิบัติธรรม ปฏิเวธธรรมนั้น แม้

การปฏิบัติจะเป็นประตูนำไปสู ่ปฏิเวธอันเป็นแก่นพระพุทธศาสนาก็จริง แต่ชาวพุทธ
ทั้งหลายก็ไม่ควรทิ้งการศึกษาปริยัติธรรม เพราะการศึกษาภาคปริยัติเปรียบเหมือนเป็นการ
วางรากฐานความรู ้ทางพระพุทธศาสนาเพื ่อนำไปสู ่การศึกษาภาคปฏิบัติและปฏิเวธ 
จนกระท่ังบรรลุคุณวิเศษอย่างใดอย่างหนึ่งในที่สุด ในคัมภีร์ท่านได้แสดงแนวทางการศึกษา
ปริยัติธรรมไว้ ๓ ประการ๓๐ ได้แก่  

๑) อลคัททูปมาปริยัติ ปริยัติเปรียบด้วยงูพิษ คือ เรียนธรรมแล้ว ไม่พิจารณาอรรถ
แห่งธรรมเหล่านั้นด้วยปัญญา แต่เรียนธรรมเพราะมีเหตุแห่งการโต้แย้งเป็นอานิสงส์ และมี

 
๒๙ มหาปรินิพพานสูตร. ที.มหา. (ไทย) ๑๐/๑๒๙/๑๑๒. 
๓๐ พาหิรนิทานวรรณนา. วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๔๙. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๑๙ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

หลักการบ่นเพ้อว่าอย่างนี้เป็นอานิสงส์ และย่อมไม่ได้รับประโยชน์แห่งธรรมที่พวกกุลบุตร
ต้องประสงค์เล่าเรียน  

๒) นิสสรณัตถปริยัติ ปริยัติมีประโยชน์ที่จะออกจากวัฏฏะ คือ เรียนเพราะจำนง
อยู่ซึ ่งความบริบูรณ์แห่งคุณมีสีลขันธ์เป็นต้นนั่นแล เรียนแล้วไม่เรียนเพราะเหตุมีความ
โต้แย้งเป็นต้น ย่อมเป็นไปเพ่ือประโยชน์เกื้อกูล เพ่ือความสุขสิ้นกาลนานแก่กุลบุตรเหล่านั้น 

๓) ภัณฑาคาริกปริยัติ ปริยัติของท่านผู้ประดุจขุนคลัง คือ พระขีณาสพย่อมเรียน
ปริยัติเพื่อต้องการแก่อันดำรงซึ่งประเพณี เพ่ือต้องการตามรักษาซึ่งวงศ์ 

ธรรมะของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งปริยัติธรรม ปฏิบัติธรรม ปฏิเวธธรรม ล้วนมี
ความสำคัญไม่ยิ่งหย่อนไปกว่ากัน เพราะถ้าสิ่งหนึ่งสิ่งใดอันตรธานไปแล้ว ส่วนอื่น ๆ ย่อม
อันตรธานตามไปในไม่ช้าเช่นกัน๓๑ แต่ปฏิเวธธรรมมีลักษณะเป็นนามธรรม จะรู้เห็นได้จริง
จากผลแห่งการปฏิบัติเท่านั้น ถ้าในปัจจุบันที่เรายังไม่สามารถปฏิบัติธรรมจนบรรลุคุณธรรม
อย่างใดอย่างหนึ่งอันเป็นปฏิเวธได้ สิ่งที่พอจะทำได้คือการศึกษาปฏิเวธในเชิงปริยัติ โดย
ศึกษาได้จากข้อมูล ๒ แหล่ง คือ ปฏิเวธธรรมที่บันทึกในคัมภีร์และปฏิเวธธรรมที่เข้าถึงเอง 
แหล่งข้อมูลต่าง ๆ เหล่านี้มีทั้งที่สอดคล้องกันและขัดแย้งกัน ถ้าศึกษาเพื่อมุ่งแสวงหาการ
โต้เถียงหรือการตัดสินถูกผิด ย่อมเกิดแต่โทษโดยฝ่ายเดียว เพราะประเด็นต่าง  ๆ  เหล่านี้เป็น
ที ่ถกเถียงมานับพันปีแล้ว แต่ก็ยังหาความสิ ้นสุดแห่งปัญหาไม่ได้ มีแต่จะสร้างความ
แตกแยกให้เกิดขึ้น การศึกษาแบบนี้นับว่าเป็นการศึกษาแบบอลคัททูปมาปริยัติ ปริยัติ
เปรียบด้วยงูพิษ แต่ถ้าศึกษาปฏิเวธเพื่อวิเคราะห์แยกแยะให้เห็นถึงความเหมือนและความ
แตกต่างกัน สิ่งใดเหมือนกันก็ร่วมกันยกย่องเชิดชู ส่วนใดแตกต่างกันก็ยกหลักฐานจากทุก
ฝ่ายมาแสดงอย่างครบถ้วน ไม่ปิดกั้นความคิดเห็นอื่นที่ไม่ตรงกับตนเอง แล้วนำเสนอความ
คิดเห็นและหลักฐานเชิงวิชาการอย่างระมัดระวังโดยไม่เข้าไปตัดสินถูกผิด แต่ให้เป็นไปเพ่ือ
การนำเสนอหลักฐานอันเป็นข้อเท็จจริงและทัศนะอันเป็นข้อคิดเห็นอย่างครบถ้วนเท่านั้น 
เช่นนี้นับว่าเป็นการนำเสนอผลงานวิชาการอย่างสร้างสรรค์ แล้วต่างฝ่ายต่างมุ่งปฏิบัติเพ่ือ
พิสูจน์ให้รู้แจ้งเห็นจริงด้วยตัวเองตามกำลังความเพียรของแต่ละคน อย่างนี้ย่อมเป็นการ
สร้างความเจริญรุ่งเรืองให้แก่วงการวิชาการพระพุทธศาสนา อีกทั้งยังเป็นเป็นการสร้าง
ความสามัคคีให้เกิดขึ้นคณะสงฆ์ทุกหมู่เหล่าทุกนิกาย การศึกษาแบบนี้นับว่าเป็นการศึกษา
แบบนิสสรณัตถปริยัติ ปริยัติมีประโยชน์ที่จะออกจากวัฏฏะ และภัณฑาคาริกปริยัติ ปริยัติ
ของท่านผู้ประดุจขุนคลัง  

 
๓๑ อรรถกถาพหุธาตุกสูตร. ม.อุ.อ. (ไทย) ๒๒/๒๙๖–๒๙๘., อรรถกถาโคตมีสูตร. องฺ.อฏฺ ก.อ. 

(ไทย) ๓๗/๔๕๙. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๒๐ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” มีเนื้อหาธรรมะ
ครบถ้วนทั้งภาคปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ แม้ผู้อ่านที่ยังไม่สามารถปฏิบัติจนบรรลุปฏิเวธอันเป็น
คุณธรรมอย่างใดอย่างหนึ่งได้ แต่ก็สามารถศึกษาในเชิงปริยัติธรรมได้ โดยผู้อ่านพึงศึกษา
เนื้อหาแต่ละส่วน ประกอบการพิจารณาอย่างเหมาะสมดังที่ได้นำเสนอมาแล้ว  เพื่อจะได้
เป็นการศึกษาปริยัติธรรมแบบนิสสรณัตถปริยัติ ปริยัติมีประโยชน์ที่จะออกจากวัฏฏะ และ
ภัณฑาคาริกปร ิย ัติ  ปร ิย ัต ิของท่านผ ู ้ประดุจข ุนคลัง  ย ่อมก่อประโยชน์ให ้เก ิดแก่
พระพุทธศาสนาได้ตามกำลังของแต่ละคน 

๔. สรุป 
หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” มีเนื้อหา ๓ ส่วน 

ได้แก่ ๑) อัตชีวประวัติของหลวงพ่อวัดปากน้ำ ๒) พระธรรมเทศนา ๖๗ กัณฑ์ ๓) โอวาท
ของหลวงพ่อวัดปากน้ำในวาระโอกาสต่าง ๆ โดยเนื้อหาส่วนใหญ่เป็นพระธรรมเทศนาของ
หลวงพ่อวัดปากน้ำจำนวน ๖๗ กัณฑ์ แต่ละกัณฑ์ประกอบด้วยเนื้อหา ๓ ส่วน ได้แก่ ๑) บท
ตั้ง คือ พระบาลีจากพระพุทธพจน์ พระไตรปิฎก พระสูตร ฯลฯ ๒) อธิบายบทบาลี คือ คำ
แปลและคำอธิบายพระบาลีอันเป็นบทตั้งนั้น เป็นการอธิบายโดยนัยแห่งปริยัติ ๓) บรรยาย
ธรรมะ คือ ธรรมะทั้งภาคปฏิบัติอันเป็นแนวทางการเจริญสมาธิภาวนาตามที่ท่านฝึกฝนมา 
และภาคปฏิเวธอันเป็นผลที่เกิดจากการปฏิบัติ เป็นประสบการณ์จากการเจริญภาวนาที่เกิด
กับตัวท่านเอง 

หนังสือ “รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)” ผู้วิจารณ์นำเสนอ
จุดเด่นเป็นคุณค่า ๓ ประการ ได้แก่ ๑) คุณค่าต่อการศึกษาด้านปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ 
๒) คุณค่าแห่งประสบการณ์จากธรรมะภาคปฏิบัติ ๓) คุณค่าต่อการศึกษาด้านวิชาการ
พระพุทธศาสนา และนำเสนอทัศนะของผู้วิจารณ์ คือ ประเด็นที่ควรพิจารณาควบคู่ไปด้วย
กับอ่านหนังสือเล่มนี้ เพื ่อ “การศึกษาปฏิเวธธรรมเชิงวิชาการอย่างสร้างสรรค์”  มี ๓ 
ประเด็น ได้แก่ ๑) ประเด็นเรื่องประเภทของพุทธธรรม ๒) ประเด็นเรื่องการศึกษาปฏิเวธ
ธรรม และ ๓) ประเด็นเรื่องแนวทางการศึกษาปริยัติธรรม   



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๒๑ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

บรรณานุกรม 
คณะศิษยานุศิษย์หลวงพ่อวัดปากน้ำ. รวมพระธรรมเทศนา พระมงคลเทพมุนี (สด 

จนฺทส โร). กรุงเทพฯ: เอกพิมพ์ไทย, ๒๕๕๕. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . วรรณกรรมพระพุทธศาสนา . 

พระนครศรีอยุธยา: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๕. 
ไชย ณ พล. พระพุทธเจ้าสอนกรรมฐาน. กรุงเทพฯ: พลัสเพรส, ม.ป.ป.  
พระคัมภีร์ทีปวงศ์ : ตำนานว่าด้วยการประดิษฐานพระพุทธศาสนาในลังกาทวีป . พิมพ์

ครั้งที่ ๒. แปลโดย ปุ้ย แสงฉาย. กรุงเทพฯ : เอดิสัน เพรส โพรดักส์, ๒๕๕๗. 
พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทัตตชีโว). พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสังฆคุณ. กรุงเทพฯ: 

นฤมิต โซล (เพรส) จำกัด, ๒๕๔๖. 
พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร). มรดกธรรมของหลวงพ่อวัดปากน้ำ (พระมงคลเทพ มุนี). 

กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้ง, ๒๕๓๙. 
พระมหาวุฒิชัย วุฑฺฒิชโย, “รูปแบบการพัฒนาจิตของสำนักกรรมฐานในสังคมไทย” 

วิทยานิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา , (บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑. 

พระมหาสมชัย กุสลจิตฺโต. พุทธศาสนา: นิกายสรวาสติวาท. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). นิพพานกถา . แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์. 
กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๔. 

________. พรหมวิหาร. แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์. กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทย การ
พิมพ์, ๒๕๕๕. 

ไพรัตน์ แย้มโกสุม (๑๖ เมษายน ๒๕๕๘). “ประวัติศาสตร์”. MGR Online. [ออนไลน์]. 
แหล่งที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9580000043678 [๒๓ 
พฤษภาคม ๒๕๖๗]. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกฉบับสยามรัฐ (แปล) เล่ม ๑–๔๕. นครปฐม: มหาม
กุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒. 

________. พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม ๑–๙๑. นครปฐม: มหามกุฏราช
วิทยาลัย , ๒๕๔๓. 

________. สฺยามรฏฺฐสฺส เตปิฏกํ เล่ม ๑–๔๕. นครปฐม: มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒. 
วริยา ชินวรรโณ และคณะ. สมาธิในพระไตรปิฎก วิวัฒนาการการตีความคำสอนเรื่อง

สมาธิในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๓. 



วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์     ~ ๑๒๒ ~        ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๗ 
 

 

วโรพร. ตามรอยพระมงคลเทพมุนี. กรุงเทพฯ: ฟองทองเอนเตอร์ไพรส์ จำกัด, ๒๕๔๓. 
วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร และสมาคมศิษย์หลวงพ่อวัดปากน้ำฯ . ประวัติ

หลวงพ่อวัดปากน้ำและคู่มือสมภาร. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๒๙. 
สมเด็จพระวันรัตน. สังคีติยวงศ์ พงศาวดาร เรื่องสังคายนาพระธรรมวินัย. แปลโดย พระ

ยาปริยัติธรรมธาดา (แพ ตาลลักษมณ). พระนคร: ไท, ๒๔๖๖. 
สุจิตต์ วงษ์เทศ (๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑). “สุจิตต์ วงษ์เทศ : เรียนรู ้อดีต เข้าใจปัจจุบัน 

ส ร ้ า งส ร รค ์ อนาคต ” .  Matichon Online. [ออน ไลน ์ ] . แหล ่ งท ี ่ ม า : 
https://www.matichon.co.th/education/religious-cultural/news_891675 
[๒๓ พฤษภาคม ๒๕๖๗]. 

เสถียร โพธินันทะ. ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
๒๕๔๓. 

 


