
 

 

ศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต 
A Study of Practice Way of Phassāyatana for Life Developement 

  

สุรัตนา ตฤณรตนะ  
Suratana Trinratana๑ 

 

Received:   May 02, 2024 Revised:  May 14, 2024 
Accepted:  December 01, 2024 

 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิจัยเรื่องศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต มี
วัตถุประสงค์เพื่อ (๑) ศึกษาผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา (๒) ศึกษาตัวอย่างบุคคลที่เสพ
เสวยโลกทางผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา (๓) ศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะ
เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต ระเบียบวิธีวิจัยได้แก่การวิจัยเชิงเอกสารโดยศึกษาข้อมูลจาก
พระไตรปิฎกและอรรถกถา วิเคราะห์เนื้อหาและนำเสนอในลักษณะการพรรณนา ผลการวิจัย
พบว่า (๑) ผัสสายตนะสภาวธรรมของกระบวนการทำงานของจิตและเจตสิกซึ่งเป็นที่เกิดของสุข 
ทุกข์ หรืออุเบกขา โดยแบ่งเป็น ๖ ประเภทได้แก่ จักขุผัสสายตนะ โสตผัสสายตนะ ฆานผัสสายต
นะ ชิวหาผัสสายตนะ กายผัสสายตนะ มโนผัสสายตนะ           (๒) ตัวอย่างบุคคลที่เสพเสวย
โลกทางผัสสายตนะพบว่าการรับรู้โลกทางผัสสายตนะนั้นเกิดขึ้นด้วยการทำงานของจิตและ
เจตสิกเป็นการเกิดผัสสะทั้งด้านกุศลวิบากและอกุศลวิบาก และมีกระบวนต่อเนื่องทำให้เกิดกิเลส 
ตัณหา อุปาทาน (๓) การปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักธรรมสำคัญ
ของการปฏิบัติคือสติสัมปชัญญะ ได้แก่ ๑) การใช้สติเพื่อรู้เท่าทัน หรือความไม่ประมาท ในการ
รู้เท่าทันผัสสายตนะในการเสพอารมณ์ด้วยโยนิโสมนสิการ     ๒) การเสพอารมณ์ทางอายตนะ 
(ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) ด้วยมนสิการคือการกำหนดไว้ในใจ  ๓) กระบวนการของกลไกผัสสายต
นะด้วยการปฏิบัติให้ถูกต้องโดยใช้สติสัมปชัญญะเพื่อไม่ให้เกิดตัณหา ซึ่งได้แก่ กายสังขาร วจี
สังขาร มโนสังขาร โดยการสำรวมอินทรีย์ ๔) การกำหนดรู้ด้วยผัสสายตนะเป็นอารมณ์ของ
วิปัสสนา ตามหลักมหาสติปัฏฐาน ๔ ประการคือ กาย เวทนา จิต ธรรม 

 

คำสำคัญ : แนวทางการปฏิบัติ; ผัสสายตนะ; การพัฒนาคุณภาพชีวิต; สติสัมปชัญญะ 
 

 

 
๑

 สาขาวิชาพระพุทธศาสนาคณะบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Buddhist Studies The Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
Email: Suratana.t@ttcl.com เบอร์โทรศัพท์ ๐๘๙ ๙๖๘๐๑๕๑  



      วารสารบัณฑติศึกษาปริทรรศน์             ~ ๘๘ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

Abstract 
 

The study included the following objectives: (1) to study Phassāyatana 
in Buddhist texts; (2) to investigate and explore persons who had experience the 
world through Phassāyatana in Buddhist scriptures; and (3) to study the practical 
guidelines toward Phassāyatana for the development of life. The study employed 
documentary research by studying related data from Tipiṭaka and Commentaries. 
From the study, (1) it is found that Phassāyatana is the natural state of the mind 
working process which is cognition arising. They are the birth of Vedanā (feeling) 
such as Sukha (happiness), Dukkha (suffering) or Upekkhā (neutral feeling). The 
followings six kinds of Phassāyatana are divided according to Ᾱyatana (specific sense 
sphere) i.e. Cakkhuphassāyatana (eye-contact), Sotaphassāyatana (Ear-contact), 
Ghãnayaphassāyatana (nose-contact), Jivahāphassāyatana (tongue-contact), 
Kayāphassāyatana (body-contact), Manophassāyatana (mind-contact). (2) from the 
investigated and explored persons who had experience the world through all six 
kinds of Phassāyatana, which is the engagement with the world together with 
working of Citta (mind) and Cetasika (mental factor). The arising of diverse and 
complex perception such as Kusalavipāka (good result as happiness) and 
Akusalavipāka (bad result as suffering) and then the following continuous processes 
causes different kinds of Kilesa (defilements), Taṇhā (cravings), and Upādāna 
(attachments). (3) the practical guidelines toward Phassāyatana for the development 
of life, which is Sati-sampajan̅n̅a (mindfulness and awareness) as a principle that is 
the key of the practice. The practical guidelines are followings i.e. 1) the using of Sati 
(mindfulness) be aware or be not careless in being of the senses with Yoniso-
manasikāra (analytical of reflection). 2) the using of Phassāyatana through the senses 
(eyes, ears, nose, tongue, body, mind) with Manasikāra (determination in the mind). 
3) the working process of Phassāyatana, through the senses should be performed 
correctly, by using Sati-sampajan̅n̅a (mindfulness and awareness) as not be create 
the cravings, which are Kāya-sanṅkhāra (bodily formation), Vaci-saṅkhāra (verbal 
formation), Citta-saṅkhāra (mental formation), by the development Indriya-san̅vara 
(control of the senses) 4) the development by focusing Phassāyatana for practicing 
Satipaṭṭhāna (four foundations of mindfulness) such as Kāya, Vedana, Citta, 
Dhamma. 



     สุรตันา ตฤณรตนะ                            ~ ๘๙ ~   ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

Keywords: Practical guidelines; Phassāyatana; The Development of life; Sati-
sampajan̅n̅a 

(ส่วนน้ีให้คงไว้ห้ามลบท้ิงหรือเคาะ Enter). 

 
(ส่วนน้ีให้คงไว้ห้ามลบท้ิงหรือเคาะ Enter) 

๑. บทนำ 

มนุษย์มีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมและสังคมด้วยการรับรู้โลกโดยผ่านอายตนะของ
มนุษย์ ซึ่งพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงตรัสไว้ในพระสูตรมธุปิณฑิกสูตร “จักขุวิญญาณเกิดขึ้น
เพราะอาศัยจักขุและรูปารมณ์ ความประจวบกันแห่งธรรมทั้ง ๓ เป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็น
ปัจจัย เวทนาจึงเกิด บุคคลเสวยอารมณ์ใด ย่อมหมายรู้อารมณ์นั้น...โสตวิญญาณเกิดขึ้นเพราะ
อาศัยโสตะและสัททารมณ์ ฯลฯ ฆานวิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยฆานะและคันธารมณ์ ฯลฯ 
ชิวหาวิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยชิวหาและรสารมณ์ ฯลฯ กายวิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยกาย
และโผฏฐัพพารมณ์ ฯลฯ มโนวิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยมโนและธรรมารมณ์ ความประจวบกัน
แห่งธรรมทั้ง ๓ เป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงเกิด บุคคลเสวยอารมณ์ใดย่อมหมาย
รู้อารมณ์นั้น๒ ส่วนการดำเนินชีวิตของมนุษย์ ในทรรศนะของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ป.อ. 
ปยุตฺโต) กล่าวไว้ว่า“กระบวนการรับรู้ต่อโลกเสพเสวยต่อโลกกระทำต่อโลกโดยกระบวนการ
เหล่านี้ต้องอาศัยช่องทางเรียกว่า ทวาร ประตู หรือแดนเชื่อม ไว้ติดต่อชีวิตกับโลกภายนอก จาก
กระบวนการรับรู้และเสพเสวยต่อโลกของชีวิตกับโลกภายนอกนี้ด้วยเครื่องรับ หรือเครื่องรู้คือ
อายตนะภายในได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ต่อโลกภายนอกที่เป็นสิ่งที่ถูกรู้หรืออายตนะ
ภายนอกได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส สิ่งต้องกาย”๓ เช่น ได้เห็น-เกิดการรู้ที่ได้จากตากระทบรูป ได้
ยิน-เกิดการรู้ที่ได้จากหูกระทบเสียง ได้กลิ่น-เกิดการรู้ที่ได้จากจมูกกระทบกลิ่น รู้รส-เกิดการรู้ที่
ได้จากลิ้นลิ้มรส รู้สิ่งต้องกาย-เกิดการรู้ที่ได้จากกายสัมผัสด้วยสิ่งที่มาต้องกาย รู้เรื่องในใจ - เกิด
การรู้ที่ได้จากใจด้วยใจ ซึ่งการรู้ที่เกิดขึ้นนี้เรียกว่าผัสสะหรือการกระทบ ซึ่งเป็นขั้นตอนที่เกิด
ความรู้สึกต่อสิ่งที่รับรู้เข้ามาเกิดขึ้นที่อายตนะนั้นๆเรียกว่า เวทนา เกิดความรู้สึก สุข ทุกข์ ไม่สุข
ไม่ทุกข์ (เฉยๆ) อย่างใดอย่างหนึ่ง โดยที่มนุษย์มีการกระบวนการปรุงแต่งทั้งทางดี (กุศล) และไม่
ดี (อกุศล) ซึ่งทำให้เกิดการกระทำทั้งทางดีและไม่ดี ด้วยการแสดงออกเป็นการพูด การทำ และ
การคิด ที่เป็นพฤติกรรมและการกระทำในการดำเนินกิจกรรมของชีวิตของมนุษย์ 

การดำเนินชีวิตของคนเรามีความสัมพันธ์และเก่ียวข้องกับสิ่งรอบตัวด้วยกระบวนการ
ผ่านผัสสายตนะทั้งสิ้นด้วยวิถีของชีวิตซึ่งดำเนินไปในรูปแบบต่างกันด้วยการปฏิบัติต่อกันก็เป็นไป
ตามบทบาทหน้าที่ของคนๆนั้น กล่าวได้ว่าคนในสังคมที่มาอยู่ร่วมกันต้องมีการปฏิสัมพันธ์และ

 
๒ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๐๔/๒๑๓. 
๓ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย , พิมพ์ครั้งที่ ๓๙, 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๗), หน้า ๒๘-๓๐. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๙๐ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

ปฏิบัติซึ่งกันและกันด้วยพฤติกรรมต่างๆที่แสดงออกมา จากเหตุการณ์ต่างๆที่เกิดขึ้นในสังคมจึงมี
เร่ืองราวเกิดขึ้นทั้งดีและไม่ดี โดยที่แต่ละเหตุการณ์นั้นก็ต้องอาศัยอายตนะเป็นตัวเชื่อมต่อที่ทำให้
คนเรามีการกระทำต่างๆกันไป ตามปรากฏตามหน้าหนังสือพิมพ์หรือสื่อสารออนไลน์ที่เราได้อ่าน
นั้นว่า เหตุการณ์ทั้งหลายล้วนมีผัสสายตนะเป็นแดนเกิดหรือเป็นแดนเชื่อมที่ทำให้พฤติกรรมหรือ
การกระทำที่ทำให้มีผลเกิดขึ้นทั้งสิ้นซึ่งมีทั้งดีและไม่ดี ตัวอย่างเช่น “กรณีเหตุการณ์เมื่อวันที่ ๑๐ 
กุมภาพันธ์ ๒๕๖๖ เด็กชายอายุขวบเศษถูกพี่เลี้ยงทำร้ายร่างกายจนเสียชีวิต โดยจับหัวเด็กโขก
พื้น ซึ่งเธอได้รับสารภาพภายหลังว่าเด็กร้องไห้งอแงไม่ยอมหยุด จนทำให้เธอพลั้งมือจับหัวเด็ก
โขกพื้น”๔ ในเหตุการณ์นี้พี่เลี้ยงเด็กได้ยินเสียงร้องทางหู เกิดความรำคาญจึงแสดงออกโดยการ
ทำร้ายเด็ก  มีกรณีข่าว “เรื่องคดีชายเจ้าของร้านจำหน่ายเครื่องใช้ไฟฟ้า เข้าแจ้งความตำรวจว่า
ถูกลูกชายและลูกสะใภ้ได้วางยาสลบและกักขังในห้องเป็นเวลากว่า ๒ ปี และได้จัดฉากร้องต่อ
ศาลให้ว่า ชายผู้เป็นพ่อเป็นบุคคลไร้ความสามารถ และได้ยักย้ายทรัพย์ของพ่อผู้เป็นบิดาให้เป็น
ของพวกตน”๕ จากเหตุที่ลูกชายและลูกสะใภ้ มีกิเลสหวังที่จะได้ทรัพย์ เกิดจากอายตนะทาง
ธรรมายตนะจึงได้กระทำอกุศลกรรม มีตัวอย่างเร่ืองโชคลางของสังคมไทยมาแต่อดีตจากคอลัมน์
ในหนังสือพิมพ์ออนไลน์ เขียนว่า“ในคราวที่กรุงศรีอยุธยาจะถูกทำลายอย่างย่อยยับ ก็มีลางบอก
เหตุที่หลวงพ่อวัดพนัญเชิงหลังน้ำพระเนตร”๖ ซึ่งเป็นการใช้อายตนะทางหู อายตนะทางใจ คิด
ปรุงแต่งเร่ืองต่างๆเก่ียวโยงกับเหตุการณ์น้ำพระเนตรไหลโดยที่ยังไม่ได้พิสูจน์  

ดังนั้นการดำเนินชีวิตของคนมนุษย์ที่เสพเสวยทั้งความสุขความทุกข์แตกต่างกันไปจึง
ทำให้มีความสนใจที่จะศึกษาผัสสายตนะและกระบวนการทำงานของผัสสายตนะรวมถึงการเสพ
เสวยโลกทางผัสสายตนะของบุคคลในคัมภีร์พระพุทธศาสนาจากพระพุทธพจน์ของพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาอันเป็นประโยชน์อย่างยิ่งและแนวทางการปฏิบัติต่อผัส
สายตนะเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีความสุข 
 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “ศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะ

เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต” สำหรับวัตถุประสงค์ที่ต้องการนำเสนอในบทความนี้มี ๓ ข้อ คือ  
๑) เพื่อศึกษาผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
๒) เพื่อศึกษาตัวอย่างบุคคลที่เสพเสวยโลกทางผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
๓) เพื่อศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต 

 
๔ ไทยรัฐ, ปีท่ี ๗๔ ฉบับท่ี ๒๓๗๖๑ (๑๐ กุมพาพันธ์ ๒๕๖๖): ๑. 
๕ ไทยรัฐ, ปีท่ี ๗๔ ฉบับท่ี ๒๓๗๖๕ (๑๔ กุมพาพันธ์ ๒๕๖๖): ๑. 
๖ โรม บุนนาค, (๒ มิถุนายน ๒๕๖๖), “เรื่องเก่า-เล่าสนุก”, ผู้จัดการ, [ออนไลน์], ๑๓ ย่อ

ห น้ า ,  แ ห ล่ ง ที่ ม า : https://mgronline.com/onlinesection/detail/9660000050735 [๒ ๑ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๖]. 

https://mgronline.com/onlinesection/detail/9660000050735


     สุรตันา ตฤณรตนะ                          ~ ๙๑ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

 

๓. วิธีดำเนินการวิจัย/รูปแบบการวิจัย/ขอบเขตการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “ศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต” นี้ 

ผู้วิจัยได้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยการรวบรวม
ข้อมูลในเอกสารคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ขอบเขตของการวิจัยไว้ ๒ 
ด้าน คือ (๑) ขอบเขตด้านเนื้อหา ได้แก่ ศึกษาความหมาย ประเภท และลักษณะของผัสสายตนะ 
กระบวนการทำงานของผัสสายตนะ ศึกษากระบวนการรับรู้และเสพเสวยโลกทางผัสสายตนะ 
พร้อมทั้งบุคคลที่เสพเสวยโลกทางผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนาทั้งทางดีและไม่ดี และ
แนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต (๒) ขอบเขตด้านเอกสาร ได้แก่ 
ศึกษาพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ อรรถกถาภาษาไทยฉบับ
มหาจุฬาราชวิทยาลัย  คัมภีร์วิสุทธิมรรคภาษาไทยฉบับมหาจุฬาราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๖๒  
คัมภีร์ปกรณ์วิเสส เพื่อนำมาเสนอการวิจัย อภิปรายผลและข้อเสนอแนะ 

 
๔. ผลการวิจัย  

ผลการวิจัยนี้ได้ค้นพบประเด็นที่ตอบวัตถุประสงค์ดังนี้ 
๑. ผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนาพบว่า (๑) ความหมายของผัสสายตนะ “ผัส

สายตนะ หมายถึงที่เกิดแห่งผัสสะ”๗ หรือ ที่อาศัยเกิดพร้อมกันของผัสสะ ซึ่งเป็นการประจวบ
พร้อมของ ๓ องค์ธรรม “อายตนะภายนอก ๖ ได้แก่ ๑) รูปายตนะ (รูป)  ๒) สัททายตนะ (เสียง) 
๓) คันธายตนะ (กลิ่น) ๔) รสายตนะ (รส) ๕) โผฏฐัพพายตนะ (โผฏฐัพพะ) ๖) ธัมมายตนะ 
(ธรรมารมณ์)”๘ กับ “อายตนะภายใน ๖ ได้แก่ ๑) จักขวายตนะ (ตา) ๒) โสตายตนะ (หู) ๓) ฆา
นายตนะ (จมูก) ๔) ชิวหายตนะ (ลิ้น) ๕) กายายตนะ (กาย) ๖) มนายตนะ (ใจ)”๙ และ 
“วิญญาณ ๖ ได้แก่ ๑) จักขุวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางตา) ๒) โสตวิญญาณ (ความรู้แจ้ง
อารมณ์ทางหู) ๓) ฆานวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางจมูก) ๔) ชิวหาวิญญาณ (ความรู้แจ้ง
อารมณ์ทางลิ้น) ๕) กายวิญญาณ (ความรู้แจ้งอารมณ์ทางกาย) ๖) มโนวิญญาณ (ความรู้แจ้ง
อารมณ์ทางใจ)”๑๐ (๒) ประเภทของผัสสายตนะโดยแบ่งประเภท ๖ ประเภทตามอายตนะที่เกิด 
ได้แก่ “จักขุผัสสายตนะ โสตผัสสายตนะ ฆานผัสสายตนะ ชิวหาผัสสายตนะ กายผัสสายตนะ 
มโนผัสสายตนะ”๑๑ (๓) กลไกการทำงานของผัสสายตนะ ๑) กระบวนการรับรู้ที่มีการเกิดกระทบ
บรรจบพร้อมๆของ อายตนะภายใน อายตนะภายนอก และวิญญาน (ความรู้แจ้งในอารมณ์) หรือ

 
๗ ดูรายละเอียดใน สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๗๑/๖๑. 
๘ ดูรายละเอียดใน ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๒๓/๓๑๖. 
๙ ดูรายละเอียดใน ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๒๓/๓๑๕-๓๑๖. 
๑๐ ดูรายละเอียดใน สํ.นิ. (ไทย) ๑๖/๒/๗., ที.ปา (ไทย) ๑๑/๓๒๓/๓๑๖. 
๑๑ ดูรายละเอียดใน ที.สี.อ. (ไทย) ๑/๑๔๔/๑๗๘. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๙๒ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

เรียกว่าผัสสะ การรับรู้ตามอายตนะที่เกิดผัสสะนั้นๆได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ  ซึ่งกลไกของ
การเกิดของผัสสะทางผัสสายตนะเนื่องด้วยเหตุและปัจจัย ความว่า “เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย 
ผัสสะจึงมีเป็นไฉน จักขุสัมผัส โสตสัมผัส ฆานสัมผัส ชิวหาสัมผัส กายสัมผัส และมโนสัมผัส นี้
เรียกว่า เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัยผัสสะจึงมี เพราะผัสสะเป็นปัจจัยเวทนาจึงมี เป็นไฉน เวทนา
ที่เกิดแต่จักขุสัมผัส เวทนาที่เกิดแต่โสตสัมผัส เวทนาที่เกิดแต่ฆานสัมผัส เวทนาที่เกิดแต่ชิวหา
สัมผัส เวทนาที่เกิดแต่กายสัมผัส เวทนาที่เกิดแต่มโนสัมผัส นี้เรียกว่า เพราะผัสสะเป็นปัจจัย 
เวทนาจึงมี”๑๒  ๒) กระบวนการทำงานของจิตและเจตสิกซึ่งมีที่เกิดจากการกระทบกันของ
อายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) กับอายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส สิ่งต้องกาย 
สิ่งนึกคิด) และวิญญาณ (ความรู้แจ้งทางอารมณ์ : ได้เห็นทางตา ได้ยินทางหู ได้กลิ่นทางจมูก ได้รู้
รสทางลิ้น ได้รู้สัมผัส เย็น ร้อน อ่อน แข็งทางกายรู้เรื่องในใจทางใจ) (๔) กลไกสืบเนื่องของผัส
สายตนะ ๑) กระบวนการสืบเนื่องของผัสสะที่อายตนะนั้นๆ หรือผัสสายตนะที่เป็นเกิดของผัสสะ
ด้วยเหตุจากผัสสะโดยรู้อารมณ์นั้น ได้แก่ สัมผัสทางตา สัมผัสทางหู สัมผัสทางจมูก สัมผัสทางลิ้น 
สัมผัสทางกาย สัมผัสทางใจ  ที่ทำให้เกิดอารมณ์ทางใจที่คิดนึกถึงรูป เสียง รส กลิ่น สิ่งต้องกาย 
จึงเป็นกลไกสืบเนื่องและเป็นปัจจัยของเวทนา (ทุกข์ สุข อุเบกขา)  ๒) กระบวนการสืบเนื่อง
ของผัสสายตนะคือเวทนาซึ่งเป็นปัจจัยของตัณหา เช่น กิเลส ๑๕๐๐ ตัณหา ๑๐๘ อุปาทาน เช่น 
ในคัมภีร์พระไตรปิฎก สฬายตนวรรค ขณะสูตร นี้ได้เปรียบเทียบ”อารมณ์ที่รู้แจ้งที่ไม่น่าพอใจ 
(ทุกขเวทนา) และน่าพอใจ (สุขเวทนา) โดยทวารทั้ง ๖ ว่าเป็นนรก ๖ ขุม สวรรค์ ๖ ชั้น”๑๓ หรือ 
สวรรค์ในอกนรกในใจ (๕) ไตรลักษณ์นั้นเป็นลักษณะทั่วไปหรือเรียกว่าสามัญลักษณะคือ อนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา ซึ่งเป็นกฏธรรมชาติของสิ่งทั้งปวง ซึ่งไตรลักษณ์ในลักษณะที่เป็นความจริงของชีวิต
ของมนุษย์ และการดำเนินของชีวิตมนุษย์นั้นย่อมมีผัสสายตนะที่ทำให้เกิดความทุกข์ความสุขนั้น 
เพราะผัสสายตนะเป็นที่เกิดแห่งผัสสะเนื่องจากปัจจัยต่างๆมากระทบกันและการรับรู้อารมณ์ จึง
เกิดการทำงานของผัสสายตนะต่อเนื่องเวทนา ซึ่งเป็นวัฏฏะที่ทำให้เกิดทุกข์สุข ดังนั้น
พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนไว้ว่า การพิจารณาด้วยปัญญาว่า ผัสสายตนะไม่เที่ยงมีความเสื่อมหรือ
แปรปรวนไปตามธรรมชาติ สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และผัสสายตนะนั้นล้วนเป็นอนัตตาไม่มีตัวตน
ที่แท้จริง ตามกฏของไตรลักษณ์นั่นเอง ในการใช้ปัญญา 

๒. ตัวอย่างบุคคลที่เสพเสวยโลกทางผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า (๑) 
การเสพเสวยโลกจากการกระทบของจักขายตนะกับรูปายตนะ ได้แก่ ๑) การเสพเสวยของพระ
เจ้ากุสสะ๑๔ เสพด้วยตาคือเห็นรูปงามและเสวยสุขเวทนาด้วยผัสสายตนะทางตา คือ ตากระทบ
รูปและเห็นรูปทางตา หรือเรียกว่า จักขาผัสสายตนะ คือจักขุปสาทรับรูปาอารมณ์ เมื่อรับรู้รูปา

 
๑๒ อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๒๓๐-๒๓๑/๒๒๑. 
๑๓ ดูรายละเอียดใน สํ.สฬา. (ไทย) ๑๘/๑๓๕/๑๖๙-๑๗๐. 
๑๔ ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา.สตฺตก.อ.(ไทย) ๘/๕๓๑/๑๔๘-๒๐๕. 



     สุรตันา ตฤณรตนะ                          ~ ๙๓ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

รมณ์นั้นมีความสุขเกิดจนกระทั่งความใคร่ครวญคิดถึงรูป (ความงาม) ของพระนางประภาวดี    
๒) การเสพเสวยของพระนางประภาวดี๑๕ เสพด้วยตาคือเห็นรูปอัปลักษณ์ของพระเจ้ากุสสะ และ
เสวยทุกขเวทนาด้วยผัสสายตนะทางตา พระนางเกิดความไม่ชอบใจหรือทุกข์ที่เห็นหน้าพระเจ้า
กุสสะหน้าตาหน้าเกลียดด้วยเพราะพระนางมัวเมาในรูปของนาง (นางมีรูปร่างผิวพรรณงามกว่า
ผู้อื่น) ๓) การเสพเสวยของเจ้าหญิงโรหิณี๑๖ ในอดีตชาติพระนางโรหิณีเห็นรูปของนางหญิงฟ้อนผู้
เลอโฉม  พระนางเสพรูปารมณ์รู้ด้วยผัสสายตนะทางตา (จักขาผัสสายตนะ) เมื่อพระนางรู้แจ้งใน
รูปาอารมณ์ พระนางเสวยทุกขเวทนาด้วยผัสสายตนะทางตา พระนางโรหิณีจึงได้ทำกรรมจาก
การเสวยทุกขเวทนา เกิดกิเลสจึงได้ทำกรรมกับนางหญิงฟ้อน จึงมีผลทำให้พระนางโรหิณีเกิดใน
ชาตินี้มีปุ่มปมที่ผิวหนังทั่วร่างกาย ๔) การเสพเสวยของเทพบุตรทั้ง ๔๑๗ เทพบุตรทั้ง ๔ เห็นรูป
ของพระนางโรหิณี (รูปารมณ์) เกิดสุขเวทนาในความงามของพระนาง และอยากครอบครองพระ
นาง ทำให้เทพบุตรทั้ง ๔ เกิดการทะเลาะแก่งแย่งพระนางโรหิณี ๕) การเสพเสวยของท้าว
สักกะ๑๘ เสพความงามของพระนางโรหิณีเป็นรูปารมณ์ด้วยผัสสายตนะทางตา (จักขาผัสสายต
นะ) เมื่อรับอารมณ์นั้นจึงเสวยสุขเวทนาเกิดความสุขได้ใคร่ครวญถึงอารมณ์นั้น (๒) การเสพเสวย
จากการกระทบกันของโสตายตนะกับสัททายตนะ ได้แก่ ๑) การเสพเสวยของสามเณรปาลิต๑๙ 
ได้ยินเสียงและรู้เสียงนั้นด้วยผัสสายตนะทางหู (โสตาผัสสายตนะ) เกิดเสวยสุขเวทนา (เกิด
ความรู้สึกชอบ) สามเณรปาลิตไม่สามารถควบคุมใจตนเองได้ทำให้เกิดกิเลสตัณหาจึงทิ้งพระจักขุ
บาลเพื่อทำกิจจนเกิดศีลวิบัติแต่ถ้าสามเณรปาลิตมีสติกำกับตัวเองได้คงไม่กระทำกรรมชั่ว  ๒) 
การเสพเสวยของกุฎุมพีปาลิต๒๐ ได้ยินข่าวไม่ดีของพระพี่ชายว่าตาบอด ด้วยผัสสายตนะทางหูจึง
เกิดทุกขเวทนา (เสียใจ) เกิดอารมณ์ปรุงแต่งแสดงอาการนอนกลิ้งเกลือกบนพื้น ๓) การเสพเสวย
ของนกยูงทองโพธิสัตว์๒๑ เสพคือได้ยินเสียงนกยูงตัวเมีย (นกต่อ) ด้วยผัสสายตนะทางหูเกิดสุข
เวทนาได้ใคร่ครวญคิดถึงเสียง (อารมณ์) หวานๆของนางนกต่อจนขาดสติกำกับตัวเองจนลืมสวด
คาถาพระปริตรที่อาราธนาทุกเช้าเย็นเป็นเวลา ๗๐๐ ปี ๔) การเสพเสวยของพระนางเทวีเขมา๒๒  
เสพคือได้ยินเสียงแสดงธรรมของนกยูงทองจากความฝัน พระนางเสวยสุขเวทนาและติดใจใน
เสียงจากความฝันจนทำให้พระราชาต้องการจับนกยูงทองมาแสดงธรรมให้นางฟัง ๕) การเสพ

 
๑๕ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๔๘-๒๐๕. 
๑๖ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๗๔/๒๘๒-๒๘๖. 
๑๗ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๘๒-๒๘๖. 
๑๘ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๘๒-๒๘๖. 
๑๙ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๑/๓-๑๘. 
๒๐ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๑/๓-๑๘. 
๒๑ ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา.ทุก.อ. (ไทย) ๓/๑๕๙/๓๗-๔๓. 
๒๒ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๓๗-๔๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๙๔ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

เสวยของพระเจ้าพิมพิสาร๒๓ เสพเสียงร้องของเปรตมากระทบกับหู ซึ่งพระเจ้าพิมพิสารรู้ว่าเสียง
นั้นโหยหวนเกิดทุกขเวทนาจากเสียงของเปรตมาขอส่วนบุญ (๓) การเสพเสวยโลกจากการ
กระทบของฆานายตนะกับคันธายตนะ ได้แก่ ๑) การเสพเสวยของพระโมคคัลลานะ๒๔ ท่านได้
กลิ่นของดอกปาริชาติ ท่านไม่สุขไม่ทุกข์จากกลิ่นหอมของดอกไม้นั้น กลิ่นนั้นส่งกลิ่นกระทบกับ
จมูกของพระโมคคัลลาน ๒) การเสพเสวยของพระภิกษุ๒๕ ได้ดมดอกบัว มีความสุขจากกลิ่นนั้น
เมื่อมีความสุขท่านจึงอยากดมกลิ่นนี้ทุกๆวัน ถึงแม้ว่าพระภิกษุรูปนี้จะพิจารณาเอากลิ่นมาเป็น
อารมณ์กัมมัฏฐาน (๔) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของชิวหายตนะกับรสายตนะ ได้แก่    
๑) การเสพเสวยของนายโฆคาตก์๒๖ เสพในรสของเนื้อปิ้ง ด้วยผัสสายตนะทางลิ้น (ชิวหาผัสสายต
นะ) ได้เสวยสุขเวทนาจนติดในรสของเนื้อปิ้งมาก เมื่อเขารู้ว่าไม่มีเนื้อให้กิน เขาโกรธมากจนขาด
สติไม่สามารถควบคุมความอยากทำให้เขาไปตัดตัดลิ้นโคมากิน ๒) การเสพเสวยของพระเจ้าโปริ
สาท๒๗ เสพรสของอาหารที่ปรุงด้วยเนื้อมากด้วยผัสสายตนะทางลิ้น (ชิวหาผัสสายตนะ) เสวยสุข
เวทนาและยังคงคิดถึงรสนั้น จนกระทั่งไม่มีสติมากำกับกิเลสของตนเองได้ จึงได้ทำกรรมโดยการ
ฆ่าคนเป็นจำนวนมาก (๕) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของกายายตนะกับโผฏฐัพพายตนะ 
ได้แก่ ๑) การเสพเสวยของพระเจ้าพกะ, พระเจ้าพาวริกะ๒๘ เสพด้วยผัสสายตนะทางกาย 
(กายผัสสายตนะ) รับรู้ความอ่อนนุ่มของผิวกายด้วยประสาททางกายได้เสวยสุขเวทนาจนติดใจใน
กายสัมผัสไม่สามารถกำกับกิเลสที่เกิดขึ้นภายในตนได้ ๒) การเสพเสวยของนางปัญจปาปี๒๙ ได้
เสพผัสสายตนะทางกายกับลักลอบได้เสียชายอื่นนางได้เสวยสุขเวทนาและนางไม่สามารถควบคุม
กิเลสของตนเองได้ (๖) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของมนายตนะกับธัมมายตนะ ได้แก่ ๑) 
การเสพเสวยทางมนายตนะของพระภาคิไนยสังฆรักขิต๓๐ เสพคือคิด (มนายตนะ) เร่ืองต่างๆไป
เองจนกระทั่งเร่ืองที่คิด (ธัมมายตนะ) เสวยทุกขเวทนาคือไม่ชอบและโกรธภรรยา (ในความคิด) 
นั้นแล้วไม้ตีภรรยา (ในความคิด) แต่ได้ตีศรีษะพระสังฆรักขิตเถระด้วยก้านพัดตาล (ขณะที่คิด) ๒) 
การเสพเสวยของภิกษุปัญจวัคคีย์๓๑ มีความคิดไม่เลื่อมใสพระพุทธเจ้าเพราะพระพุทธเจ้าไม่
บำเพ็ญทุกขกิริยาแบบพวกตน และไม่เชื่อว่าพระพุทธองค์บรรลุพระนิพพานแล้ว ๓) การเสพ

 
๒๓ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๘/๙๕-๙๙. 
๒๔ ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ.อ. (ไทย) ๑/๖๘๐-๖๘๘/๒๐๖-๒๑๐. 
๒๕ ดูรายละเอียดใน สํ.ส. (ไทย) ๑๕/๒๓๔/๓๓๕-๓๓๖. 
๒๖ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๘๒/๓๑๓-๓๑๔. 
๒๗ ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา.อสีติ.อ. (ไทย) ๘/๕๓๗/๔๖๒-๔๙๘. 
๒๘ ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา.อสีติ.อ. (ไทย) ๘/๕๓๕/๔๓๒-๔๓๖. 
๒๙ ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา.อสีติ.อ. (ไทย) ๘/๕๓๕/๔๓๗. 
๓๐ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒๗/๒๘๕-๒๘๘. 
๓๑ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๒/๑๘-๒๐. 



     สุรตันา ตฤณรตนะ                          ~ ๙๕ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

เสวยทางมนายตนะของนางปติปูชิกา๓๒ นางระลึกชาติได้ว่าอดีตชาตินั้นนางเป็นภรรยาของมาลา
ภารีจนมั่นทำบุญเพื่อกลับไปหาสามีในอดีตชาติของนาง 

๓. แนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตพบว่า การดำเนิน
ชีวิตผ่านผัสสายตนะด้วยอายตนะนั้นๆที่เป็นเกิดผัสสะ ซึ่งผัสสายตนะเกิดผัสสะได้ทั้งด้านกุศล
วิบากหรืออกุศลวิบากที่ก่อให้เกิดความสุขความทุกข์ จากการวิเคราะห์บุคคลตัวอย่างจึงนำแนว
การปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อพัฒนาชีวิตดังต่อไปนี้ (๑) กระบวนทำงานด้วยในการเสพอารมณ์
ทางอายตนะ เช่น ตา กระทบรูป ถ้าใช้การเสพอารมณ์อย่างอโยนิโสหรือใช้อย่างไม่ถูกต้องทำให้
เกิดทุกข์ได้ ดังนั้นจึงต้องใช้สติเพื่อรู้เท่าทัน หรือความไม่ประมาทในการรู้เท่าทัน ซึ่งข้อความใน
สัพพาสวสังวรสูตร “ความสิ้นอาสวะของภิกษุผู้รู้ผู้เห็นอะไร (คือ) ผู้รู้ ผู้เห็นโยนิโสมนสิการและอ
โยนิโสมนสิการ เมื่อภิกษุมนสิการโดยไม่แยบคาย อาสวะทั้งหลายที่ยังไม่เกิดย่อมเกิดขึ้น และอา
สวะทั้งหลายที่เกิดขึ้นแล้วย่อมเจริญ เมื่อภิกษุมนสิการโดยแยบคาย อาสวะทั้งหลายที่ยังไม่เกิด
ย่อมไม่เกิดขึ้น และอาสวะทั้งหลายที่เกิดขึ้นแล้วย่อมเสื่อมไป”๓๓ “ภิกษุทั้งหลายอาสวะทั้งหลาย
ที่ต้องละด้วยทัสสนะก็มีอาสวะทั้งหลายที่ต้องละด้วยการสังวร”๓๔ ในการเสพอารมณ์ทาง
อายตนะ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ นั้นถ้าผู้เสพอารมณ์โดยอโยนิโสมนสิการจะนำไปสู่ตัณหา แต่ถ้า
เสพอารมณ์โดยโยนิโสมนสิการด้วยสติก็จะไม่ไปสู่ตณัหา คือ ๑) เสพอารมณ์โดยใช้ปัญญา (โยนิโส
มนสิการ = สติ) ไม่เกิดตัณหา ๒) เสพอารมณ์โดยไม่ใช้ปัญญา (อโยนิโสมนสิการ =ไม่มีสติ) เกิด
ตัณหา (๒) การเสพอารมณ์ด้วยการกำหนดไว้ในใจหรือการทำไว้ในใจหรือมนสิการการเสพแบบมี
สติ ซึ่งข้อความในพาหิยสูตร “๑) จงพิจารณาเห็นกายในกายอยู่มีความเพียรมีสัมปชัญญะมีสติ
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้  ๒) จงพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลาย ฯลฯ ๓) จง
พิจารณาเห็นจิตในจิต ฯลฯ  ๔) จงพิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่มีความเพียร  มี
สัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้”๓๕ ดังนั้น การเสพอารมณ์ทางอายตนะ (ตา 
หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) ด้วยการทำไว้ในใจ (มนสิการ = สติสัมปชัญญะ) ซึ่งไม่นำไปสู่ตัณหา ส่วน
การเสพอารมณ์ด้วยการไม่ทำไว้ในใจ (อมนสิการ = ไม่มีสติสัมปชัญญะ) จะนำไปสู่ตัณหา จึงควร
กำหนดไว้ในใจด้วยสติสัมปชัญญะว่า “เห็นสักแต่ว่าเห็น ได้ยินสักแต่ว่าได้ยิน” (๓) การรับรู้
อารมณ์ของการเสพเสวยที่ผัสสายตนะซึ่งเป็นที่อาศัยเกิดของตัณหา ซึ่งข้อความมธุปิณฑิกสูตร 
“จักขุวิญญาณเกิดขึ้นเพราะอาศัยจักขุและรูปารมณ์ ความประจวบกันแห่งธรรมทั้ง ๓ เป็นผัสสะ 
เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงเกิด บุคคลเสวยอารมณ์ใดย่อมหมายรู้อารมณ์นั้น บุคคลหมายรู้
อารมณ์ใดย่อมตรึกอารมณ์นั้น บุคคลตรึกอารมณ์ใดย่อมคิดปรุงแต่งอารมณ์นั้น บุคคลคิดปรุงแต่ง
อารมณ์ใด เพราะความคิดปรุงแต่งอารมณ์นั้นเป็นเหตุ แง่ต่าง ๆ แห่งปัญจสัญญาย่อมครอบงำ

 
๓๒ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๓๖/๓๔๐-๓๔๒. 
๓๓ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๕/๑๘. 
๓๔ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๖/๑๘. 
๓๕ สํ.ม. (ไทย) ๑๙/๓๘๑/๒๓๗. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๙๖ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

บุรุษ ในรูปทั้งหลายที่จะพึงรู้แจ้งทางตาทั้งที่เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบันโสตวิญญาณเกิดขึ้น
เพราะอาศัยโสตะและสัททารมณ์ ฯลฯ ...”๓๖ ในกระบวนการรับรู้อารมณ์นั้นซึ่งผัสสะหรือผัส
สายตนะที่เป็น กุศลวิบากโดยเปรียบเทียบถึงอารมณ์ที่รู้แจ้งที่น่าพอใจ (สุขเวทนา) เปรียบเทียบ
กับสวรรค์ ๖ ชั้น ส่วนอกุศลวิบากโดยเปรียบเทียบถึงอารมณ์ที่รู้แจ้งที่ไม่น่าพอใจ (ทุกขเวทนา) 
เปรียบเทียบกับนรก ๖ ขุม ดั่งคำพังเพยว่า “สวรรค์ในอกนรกในใจ” (๔) กระบวนการของ
กลไกผัสสายตนะเมื่อกระบวนการเกิดควรปฏิบัติให้ถูกต้องโดยใช้สติสัมปชัญญะเพื่อไม่ให้เกิด
ตัณหา ซึ่งได้แก่ กายสังขาร วจีสังขาร มโนสังขาร โดยการเจริญอินทรีย์ หรือภาวนาอินทรีย์๓๗  
๑) การปฏิบัติต่อผัสสายตนะ (อุเบกขา = สติสัมปชัญญะ) ทำให้ไม่เกิดตัณหา ๒) การปฏิบัติ
ต่อผัสสายตนะ (สุข ทุกข์ = ไม่มีสติสัมปชัญญะ) ทำให้เกิดตัณหา 
 

๕. อภิปรายผล  
๑. การศึกษาผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบว่าผัสสายตนะเป็น

กระบวนการรับรู้โลกด้วยผัสสะ ๖ ด้วยการประจวบกันของ อายตนะภายใน อายตนะภายนอก 
กับวิญญาน ผัสสายตนะ มี ๖ ประการ คือ จักขุผัสสาตนะ โสตผัสสายตนะ ฆานผัสสายตนะ 
ชิวหาผัสสายตนะ กายผัสสายตนะ มโนผัสสายตนะ เมื่อมีการเสพรับรู้โลกทางผัสสายตนะหรือ
กระบวนการทำงานของจิตและเจตสิก จึงเกิดเวทนาคือเสวยสุขหรือทุกข์ ซึ่งเป็นปัจจัยให้เกิด
กลไกการทำงานต่อเนื่องของผัสสายตนะ ธรรมต่อเนื่องนั้น ได้แก่ มโนปวิจาร ๑๘ กิเลส ๑๕๐๐ 
ตัณหา ๑๐๘ เป็นต้น สอดคล้องกับงานของพระมหาภาธร อาภาโร (อินทะพูล) และคณะ๓๘ ได้
ศึกษาเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์ความสำคัญของอายตนะในสฬายตนวิภังคสูตร” ผลการศึกษา
พบว่า กระบวนการทำงานของอายตนะเกิดขึ้นตามลำดับดังนี้ อายตนะภายในกระทบกับ
อายตนะภายนอก เกิดการรู้ของแต่ละอายตนะนั้นๆ เรียกว่า วิญญาน เม่ือครบองค์ประกอบทั้ง ๓ 
เกิดพร้อมเรียกว่า ผัสสะ และพบว่ามีหลักธรรมที่เก่ียวข้องกับอายตนะได้แก่ ๑) อายตนะกับไตร
ลักษณ์ ๒) อายตนะกับอริยะสัจสี่ ๓) อายตนะกับปฏิจจสมุปบาท ในกระบวนการทำงานของ
อายตนะซึ่งเป็นจุดเชื่อมต่อที่ทำให้กิเลส ดังนั้นการดับกิเลสทั้งปวงของกระบวนการทำงานของ
อายตนะนั้นด้วยการวิปัสสนาชั้นสูง 

๒. การศึกษาตัวอย่างบุคคลที่เสพเสวยโลกทางผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
ผลการวิจัยพบว่าการเสพเสวยโลกทางผัสสายตนะนั้นในกระบวนการเร่ิมต้นการเสพนั้นเกิดขึ้น
เหมือนกันดังนี้ “อายตนะภายใน +อายตนะภายนอก +วิญญาน = ผัสสายตนะ -> เวทนา” 

 
๓๖ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๐๔/๒๑๓-๒๑๔. 
๓๗ ดูรายละเอียดใน ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๔๕๔-๔๖๒/๕๐๕-๕๐๙ 
๓๘ พระมหาภาธร อาภาธโร (อินทะพูล) และคณะ, “การศึกษาวิเคราะห์ความสาคัญของ

อายตนะในสฬายตนวิภังคสูตร”, มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๓ (กรกฎาคม-กันยายน 
๒๕๖๑): ๑๐๑-๑๑๑. 



     สุรตันา ตฤณรตนะ                          ~ ๙๗ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

กระบวนการต่อเนื่องนั้นจะแตกต่างกันไป ได้แก่ ตัณหา อุปาทาน เป็นต้น สอดคล้องกับงานของ 
ศศิธร เวียงวะลัย๓๙ ได้ศึกษาเรื่อง “อายตนะในฐานะสื่อสันติภาพ” ผลการศึกษาพบว่า การ
ปฏิบัติต่ออายตนะเพื่อให้เกิดความรู้เท่าทันความจริงและประพฤติปฏิบัติเกี่ยวกับทุกข์สุขอย่าง
ถูกต้อง ด้วยการรู้จักใช้อายตนะเป็นเครื่องมือสร้างปัญญา 

๓. การศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต ผลวิจัย
พบว่าการดำเนินชีวิตด้วยกระบวนการทำงานของผัสสายตนะโดยใช้อายตนะเป็นเครื่องมือในการ
ดำเนินชีวิต ซึ่งทำให้เกิดผัสสะทั้งด้านกุศลวิบาก (ความสุข) และอกุศลวิบาก (ความทุกข์) ใน
ปฏิบัติต่อผัสสายตนะสำหรับการแก้ปัญหาเฉพาะหน้าหรือกำลังประสบอยู่ในขณะนั้นๆ จึงต้องใช้
หลักธรรมที่เป็นหัวใจสำคัญคือ “สติสัมปชัญญะ” ซึ่งสติหมายถึงความระลึกได้ในการกระทำและ
ความคิด เช่น ก่อนทำ ก่อนพูด ก่อนคิด โดยใช้สติ ทำหน้าที่รักษาควบคุมอายตนะทั้ง ๖ คือ ตา 
หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ให้ระลึกรู้อยู่เสมอ และสัมปชัญญะหมายถึงการรู้ชัดแจ่มแจ้งด้วยผัสสายตนะ 
๖ โดยการกำหนดรู้ รู้ชัดสิ่งที่รู้ในใจด้วยการเข้าใจตามความจริงของสิ่งนั้น สอดคล้องกับงานของ 
นันทนา สุภาพคำ และคณะ๔๐ ได้ศึกษาเรื่อง “การบำบัดโรคซึมเศร้าด้วยการเจริญสติ” ผล
การศึกษาพบว่าภาวะซึมเศร้าในพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นอาการประจำตัวของมนุษย์ที่เกิดมาทุก
คน ในช่วงใดช่วงหนึ่งของชีวิตคนเราทุกคน เป็นอาการที่ถูกตั้งชื่อไว้เรียกอาการของคนที่ป่วยทาง
ใจ สิ่งที่ทำให้คนป่วยทางใจมีสุขภาพจิตเสื่อมโทรมคือ กิเลส อันประกอบด้วยโลภะ (ตัณหา)โทสะ 
(ปฏิฆะ) และโมหะ (อวิชชา) ดังนั้น การเจริญสตินี้ทำให้ควบคุมอายตนะความคิดอารมณ์ได้และ
ทำให้แก้ไขการรับรู้ความคิดทีผิดพลาดให้ถูกต้องได้ ดังนั้นการเจริญสติด้วยการกำกับอายตนะจึง
ทำให้รักษาอาการเครียดซึมเศร้า 
 

๖. องค์ความรูใ้หม่  
การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการศึกษาความรู้ทางพระพุทธศาสนาและฝึกฝนพัฒนา

กาย ศีล จิต ปัญญา การฝึกอบรมอินทรีย์ด้วยสติปัฏฐานคือปฏิบัติต่อผัสสายตนะด้วย
สติสัมปชัญญะคือการรูเ้ท่าทันผัสสายตนะ 
 

 
๓๙ ศศิธร เวียงวะลัย, “อายตนะในฐานะสื่อแห่งสันติภาพ”, บัณฑิตศึกษามหาจุฬา

ขอนแก่น, ปีท่ี ๔ ฉบับท่ี ๒ (กรกฎาคม–ธันวาคม ๒๕๖๐): ๕๑-๖๓. 
๔๐ นันทนา สุภาพคำ และคณะ, “การบำบัดโรคซึมเศร้าด้วยการเจริญสติ”, วารสารมจร

อุบลทรรศน์, ปีท่ี ๗ ฉบับท่ี ๓ (กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕): ๒๑๗-๒๓๑. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๙๘ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

 
 

๗. สรุป 
๑. ผลการการศึกษาผัสสายตนะในคัมภีร์พระพุทธศาสนาพบว่า (๑) ความหมายและ

ประเภทของผัสสายตนะ ผัสสายตนะเป็นสภาวะประจวบพร้อมกันของธรรม ๓ ประการคือ 
“อายตนะภายใน” “อายตนะภายนอก” และ “วิญญาณ” ประจวบพร้อมกันเกิด “ผัสสะ” ซึ่งมี 
๖ อย่าง คือ จักขุสัมผัส โสตสัมผัส ฆานสัมผัส ชิวหาสัมผัส กายสัมผัส มโนสัมผัส จากสภาวะที่
ประจวบพร้อมกันนี้คือผัสสายตนะ ซึ่งแบ่งประเภทตามที่เกิดของอายตนะ ได้แก่ ๑) จักขุผัส
สายตนะ (ผัสสายตนะทางตา) คือ ที่เกิดของกระทบทางตา ซึ่งเป็นสภาวะที่เกิดพร้อมกันของจัก
ขายตนะ (ตา) รูปายตนะ (รูป) และจักขุวิญญาณ (รู้แจ้งอารมณ์ทางตา) ๒) โสตผัสสายตนะ (ผัส
สายตนะทางหู) คือ ที่เกิดของกระทบทางหู ซึ่งเป็นสภาวะที่เกิดพร้อมกันของโสตายตนะ (หู) สัท
ทายตนะ (เสียง) และโสตาวิญญาน (รู้แจ้งอารมณ์ทางหู) ๓) ฆานผัสสายตนะ (ผัสสายตนะทาง
จมูก) คือที่เกิดการกระทบทางจมูก ซึ่งเป็นสภาวะที่เกิดพร้อมกันของฆานายตนะ (จมูก) คันธายต
นะ (กลิ่น) และฆานวิญญาน (รู้แจ้งอารมณ์ทางจมูก) ๔) ชิวหาผัสสายตนะ (ผัสสายตนะทางลิ้น) 
คือที่เกิดการกระทบทางลิ้น ที่เป็นสภาวะที่เกิดพร้อมกันของชิวหายตนะ (ลิ้น) รสายตนะ (รส) 
และชิวหาวิญญาน (รู้แจ้งอารมณ์ทางลิ้น) ๕) กายผัสสายตนะ (ผัสสายตนะทางกาย) คือที่เกิดการ
กระทบทางกาย ที่เป็นสภาวะที่เกิดพร้อมกันของกายายตนะ (กาย) โผฏฐัพพายตนะ (สิ่งต้องกาย) 
และกายวิญญาน (รู้แจ้งอารมณ์ทางกาย) ๖) มโนผัสสายตนะ (ผัสสายตนะทางใจ) คือที่เกิดของ
สภาวธรรมที่สัมผัสอารมณ์ ทางใจ โดยอาศัยเกิดพร้อมกันของมนายตนะ (ใจ) กระทบกับธัมมายต
นะ (สิ่งในใจ) และมโนวิญญาน (รู้แจ้งอารมณ์ทางใจ) (๒) ผัสสายตนะมีความหมายโดยนัยยะว่า
เป็นสภาวะธรรมนั้นคือเป็นกระบวนการทำงานของจิตผ่านอายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย 
ใจ) กระทบอายตนะภายนอกรูป (เสียง กลิ่น รส สิ่งต้องกาย ธรรมารมณ์) ความรู้แจ้งอารมณ์ที่



     สุรตันา ตฤณรตนะ                          ~ ๙๙ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบบัท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

เป็นที่เกิดของผัสสะของอายตนะนั้นๆ เมื่อกระบวนการทำงานของผัสสายตนะคือ อายตนะ
ภายใน + อายตนะภายนอก + วิญญาณ = ผัสสะ  -> เวทนา (เสวยเวทนา ๓ ได้แก่ สุข ทุกข์ 
อุเบกขาเวทนา) -> ตัณหา -> อุปาทาน ซึ่งกลไกการทำงานของผัสสายตนะทำให้มีเจตนาเกิดสืบ
ต่อจากการทำงานของผัสสายตนะ ๖ นั้น โดยแสดงออกทางการกระทำ ๓ อย่าง ได้แก่ กายกรรม 
วจีกรรม และมโนกรรม 

๒. ผลการศึกษาการศึกษาตัวอย่างบุคคลที่เสพเสวยโลกในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
พบว่าตัวอย่างบุคคลที่เสพเสวยทางผสัสายตนะ ๖ คือตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เกิดการเสวยเวทนา 
สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ได้แก่ (๑) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของจักขายตนะกับรูปายตนะ
หรือที่เรียกว่าตากระทบรูป กระบวนการเริ่มต้นการเสพเหมือนกันคือ “จักขายตนะ (ตา) + รู
ปายตนะ (รูป) + วิญญาณ (รู้) = ผัสสายตนะทางตา -> เวทนา ๓ ” ส่วนกระบวนการต่อเนื่อง
ของการเสวยแตกต่างกันไป ด้วยตัวอย่างบุคคลในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เช่น เวทนา (สุข ทุกข์ 
ไม่สุขไม่ทุกข์ ) -> ตัณหา, อุปาทาน เป็นต้น ตัวอย่างบุคคล คือ พระเจ้ากุสะ พระนางประภาวดี 
พระนางโรหิณี เทพบุตรทั้ง ๕ ท้าวสักกะ (๒) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของโสตายตนะ
กับสัททายตนะหรือที่เรียกว่าหูกระทบเสียง กระบวนการเริ่มต้นการเสพเหมือนกันคือ “โสตายต
นะ (หู) + สัททายตนะ (เสียงของสตรี) + วิญญาณ (รู้) = ผัสสายตนะทางหู -> เวทนา ๓” ส่วน
กระบวนการต่อเนื่องของการเสวยแตกต่างกันไป ด้วยตัวอย่างบุคคลในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเช่น 
เวทนา (สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ) -> ตัณหา, สังขาร, อุปาทาน  เป็นต้น  ตัวอย่างบุคคล คือ 
สามเณรปาลิต กุฎุมพีปาลิต นกยูงทองโพธิสัตว์ พระนางเทวีเขมา พระเจ้าพิมพิสาร ฝูงเปรต (๓) 
การเสพเสวยโลกจากการกระทบของฆานายตนะกับคันธายตนะหรือที่เรียกว่าจมูกกระทบกลิ่น 
กระบวนการเริ่มต้นการเสพเหมือนกันคือ “ฆานายตนะ (จมูก) + คันธายตนะ (กลิ่น) + วิญญาณ 
(รู้) = ผัสสายตนะทางจมูก-> เวทนา ๓” กระบวนการต่อเนื่องของการเสวยแตกต่างกันไป ด้วย
ตัวอย่างบุคคลในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เช่น เวทนา (สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ) -> ตัณหา, 
อุปาทาน เป็นต้น ตัวอย่างบุคคล คือ พระโมคคัลลานะ พระภิกษุ (๔) การเสพเสวยโลกจากการ
กระทบของชิวหายตนะกับรสายตนะหรือที่เรียกว่าลิ้นกระทบรส  กระบวนการเริ่มต้นการเสพ
เหมือนกันคือ “ชิวหายตนะ (ลิ้น) + รสายตนะ (รส) + วิญญาณ (รู้) = ผัสสายตนะทางลิ้น -> 
เวทนา ๓” ส่วนกระบวนการต่อเนื่องของการเสวยแตกต่างกันไป ด้วยตัวอย่างบุคคลในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา เช่น เวทนา (สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ) -> ตัณหา, อุปาทาน เป็นต้น ตัวอย่าง
บุคคล คือ นาบโคฆาตก์ พระเจ้าโปริสาท (๕) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของกายายตนะ
กับโผฏฐัพพายตนะหรือที่เรียกว่ากายกระทบสิ่งต้องกาย กระบวนการเร่ิมต้นการเสพเหมือนกัน
คือ“กายายตนะ (กาย) + โผฏฐัพพายตนะ (สิ่งต้องกาย) + วิญญาณ (รู้) = ผัสสายตนะทางกาย -
> เวทนา ๓” ส่วนกระบวนการต่อเนื่องของการเสวยแตกต่างกันไป ด้วยตัวอย่างบุคคลในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเช่นเวทนา (สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ) -> ตัณหา, อุปาทาน เป็นต้น ตัวอย่างบุคคล 
คือ พระเจ้าพกะ พระเจ้าพวริกะ นางปัญจปาปี (๖) การเสพเสวยโลกจากการกระทบของมนายต
นะกับธัมมายตนะหรือที่เรียกว่าใจกระทบอารมณ์ที่เกิดขึ้นในใจ กระบวนการเริ่มต้นการเสพ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๑๐๐ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 

 

 

เหมือนกันคือ  “มนายตนะ (ใจ) +  ธัมมายตนะ (เร่ืองที่คิด) + วิญญาณ (รู้) = ผัสสายตนะทางใจ 
-> เวทนา ๓” ส่วนกระบวนการต่อเนื่องของการเสวยแตกต่างกันไป ด้วยตัวอย่างบุคคลในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา เช่น เช่น เวทนา (สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ) -> ตัณหา, อุปาทาน เป็นต้น ตัวอย่าง
บุคคล คือ พระภาคิไนย สังฆรักขิต ภิกษุปัญจวัคคีย์ นางปติปูชิกา 

๓. ผลการศึกษาแนวทางการปฏิบัติต่อผัสสายตนะเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตพบว่าการ
ดำเนินชีวิตนั้นมีกระบวนการของผัสสายตนะทั้งสิ้น ซึ่งใช้อายตนะเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต 
ซึ่งทำให้เกิดผัสสะทั้งด้านกุศลวิบาก (ความสุข) และอกุศลวิบาก (ความทุกข์) ดังนั้นแนวการ
ปฏิบัติต่อผัสสายตนะสำหรับการแก้ปัญหาเฉพาะหน้าหรือกำลังประสบอยู่ในขณะนั้นๆ จึงต้องใช้
หลักธรรมที่เป็นหัวใจสำคัญของการปฏิบัติต่อผัสสายตนะนี้ คือ สติสัมปชัญญะ แบ่งเป็น ๒ คำ 
คือ ๑) สติ หมายถึง ความระลึกได้ในการกระทำและความคิด เช่น ก่อนทำ ก่อนพูด ก่อนคิด โดย
ใช้สติ ทำหน้าที่รักษาควบคุมอายตนะทั้ง ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ให้ระลึกรู้อยู่เสมอ       
๒) สัมปชัญญะ หมายถึง การรู้ชัดแจ่มแจ้งด้วยผัสสายตนะ ๖ โดยการกำหนดรู้ รู้ชัดสิ่งที่รู้ในใจ
ด้วยการเข้าใจตามความจริงของสิ่งนั้น และการพัฒนาอินทรีย์ เป็นการจัดระเบียบอินทรีย์ทั้ง ๖ 
คือการจัดระเบียบของอายตนะตั้งมั่นด้วยสติ ไม่ให้มีความยินดียินร้ายหรือถูกครอบงำของการ
รับรู้ด้วยอายตนะภายใน ๖ หรือ อินทรีย์ ๖ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ การสำรวมอินทรีย์นั้น
เมื่อได้เสพอารมณ์ ๖ คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ สิ่งนึกคิด ในการพัฒนาด้วย สำรวม
อินทรีย์นี้ผู้ที่เสพพึงรู้ว่าสิ่งใดดี สิ่งใดชั่ว ไม่ให้อารมณ์ที่รับรู้มาครอบงำ ดังนั้นการปฏิบัติต่อผัส
สายตนะเพื่อการพัฒนาชีวิตนั้นสรุปได้ดังนี้ (๑) กระบวนทำงานด้วยในการเสพอารมณ์ทาง
อายตนะ (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) เช่น ตา กระทบรูป หูกระทบเสียง ในการเสพอารมณ์อย่างอ
โยนิโสมนสิการหรือเสพโดยไม่ใช้สติ ทำให้เกิดตัณหา แต่ถ้าเสพอารมณ์โดยโยนิโสมนสิการด้วย
สติจะไม่เกิดตัณหา  ดังนั้นการใช้สติเพื่อรู้เท่าทัน หรือความไม่ประมาทในการรู้เท่าทันกับผัส
สายตนะในการเสพอารมณ์ด้วยโยนิโสมนสิการ (๒) การเสพอารมณ์ทางอายตนะ (ตา หู จมูก ลิ้น 
กาย ใจ) ด้วยการทำไว้ในใจ (มนสิการ = สติสัมปชัญญะ) ซึ่งไม่นำไปสู่ตัณหา ส่วนการเสพ
อารมณ์ด้วยการไม่ทำไว้ในใจ (อมนสิการ = ไม่มีสติสัมปชัญญะ) จะนำไปสู่ตัณหา จึงควรกำหนด
ไว้ในใจด้วยสติสัมปชัญญะว่า “เห็นสักแต่ว่าเห็น ได้ยินสักแต่ว่าได้ยิน”(๓) กระบวนการรับรู้
อารมณ์นั้นซึ่งผัสสะหรือผัสสายตนะที่เป็นกุศลวิบากโดยเปรียบเทียบถึงอารมณ์ที่รู้แจ้งที่น่าพอใจ 
(สุขเวทนา) ส่วนอกุศลวิบากโดยเปรียบเทียบถึงอารมณ์ที่รู้แจ้งที่ไม่น่าพอใจ (ทุกขเวทนา) ดังนั้น
กระบวนการการทำงานของผัสสายตนะในการรับรู้อารมณ์ที่เป็นสุขเปรียบเทียบเป็นสวรรค์คือ
อารมณ์ที่รู้แจ้งที่น่าพอใจมี่ เกิดที่  ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ส่วนการรับรู้อารมณ์ที่ เป็นทุกข์
เปรียบเทียบเป็นนรกคืออารมณ์ที่รู้แจ้งที่ไม่น่าพอใจเกิดที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ดั่งคำพังเพยว่า 
“สวรรค์ในอกนรกในใจ”(๔) กระบวนการของกลไกผัสสายตนะเมื่อกระบวนการเกิดควรปฏิบัติให้
ถูกต้องโดยใช้สติสัมปชัญญะเพื่อไม่ให้เกิดตัณหา ซึ่งได้แก่ กายสังขาร วจีสังขาร มโนสังขาร โดย
การเจริญอินทรีย ์
๘. ข้อเสนอแนะ  



     สุรตันา ตฤณรตนะ                          ~ ๑๐๑ ~  ปีท่ี ๒๐ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๗ 
  

 

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไปดังนี้ 
๑. ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างผัสสายตนะกับขันธ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
๒. ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างผัสสายตนะกับธาตุ ๑๘ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

 
บรรณานุกรม 

 

ไทยรัฐ. ข่าวหน้าหนึ่ง. ปีที่ ๗๔ ฉบับที่ ๒๓๗๖๑ (๑๐ กุมพาพันธ์ ๒๕๖๖): ๑. 
ไทยรัฐ. ข่าวหน้าหนึ่ง. ปีที่ ๗๔ ฉบับที่ ๒๓๗๖๕ (๑๔ กุมพาพันธ์ ๒๕๖๖): ๑. 
นันทนา สุภาพคำ และคณะ. “การบำบัดโรคซึมเศร้าด้วยการเจริญสติ”. วารสารมจรอุบล

ทรรศน.์ ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๓ (กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕): ๒๑๗-๒๓๑. 
พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป . อ. ปยุตฺ โต). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย . พิมพ์ ครั้งที่  ๓๙ . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๗. 
พระมหาภาธร อาภาธโร (อินทะพูล) และคณะ. “การศึกษาวิเคราะห์ความสาคัญของอายตนะ

ในสฬายตนวิภังคสูตร”. มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์. ปีที่ ๗ ฉบับที่ ๓ (กรกฎาคม-
กันยายน ๒๕๖๑): ๑๐๑-๑๑๑. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงณกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๐. 

โรม บุนนาค. (๒ มิถุนายน ๒๕๖๖). “เรื่องเก่า-เล่าสนุก”. ผู้จัดการ. [ออนไลน์]. ๑๓ ย่อหน้า. 
แหล่งที่มา : https://mgronline.com/onlinesection/detail/9660000050735           
[๒๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๖]. 

ศศิธร เวียงวะลัย. “อายตนะในฐานะสื่อแห่งสันติภาพ”. บัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น. ปีที่ ๔ 
ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม–ธันวาคม ๒๕๖๐): ๕๑-๖๓. 

 
 

 

 
 

 
 

https://mgronline.com/onlinesection/detail/9660000050735

