
แนวคิดในพระพุทธศาสนาเพื่อการแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อม 
Buddhist Concepts to Solve Environmental Problems 

 

พิชญานันต์  พงษ์ไพบูลย์ Pichayanand Pongpaibool๑ 
     ประเวศ อินทองปาน  Praves Intongpan๒ 

ธเนศ ปานหัวไผ่  Tanet Panhuaphai๓ 
 

Received:   May 21, 2023 Revised:  November 09, 2023 
Accepted:  November 26, 2023 

 
บทความนี้เขียนขึ้นเพื่อวิเคราะห์แนวคิดในพระพุทธศาสนาเพื่อนำมาประยุกต์ใช้แก้ไข

ปัญหาสิ่งแวดล้อม  โดยศึกษาจากต้นปัญหาของสิ่งแวดล้อมที่ก่อกำเนิดมาจากการที่มนุษย์ใช้ชีวิต
โดยไม่ได้คำนึงถึงการอยู่ร่วมกันกับสิ่งแวดล้อมแบบสังคมบริโภคนิยมจนทำให้มนุษย์ทำลาย
ธรรมชาติจนเกิดวิกฤติการณ์สิ่งแวดล้อมรุนแรง อันส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตมนุษย์ ผู้เขียนได้ศึกษา
งานเอกสารเพื่อตอบคำถามว่าพระพุทธศาสนามีหลักคำสอนที่นำมาแก้ปัญหาสิ่งแวดล้อมได้จริง
หรือไม่  เช่น  กฎไตรลักษณ์   ขันธ์  ๕ ปฏิจจสมุปบาท   อริยสัจ ๔  การศึกษาตามแนว
พระพุทธศาสนาที่มีต่อมนุษย์ สัตว์ และสิ่งแวดล้อม  พบว่าพระพุทธศาสนาสามารถพัฒนาจิตใจ
ให้รักษ์ธรรมชาติได้เพราะมีหลักธรรมต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับหลักธรรมสากล  ที่ช่วยส่งเสริมให้
เกิดความเข้าใจรักษ์ธรรมชาติอย่างเป็นรูปธรรม การพัฒนาตนให้มีจิตสำนึกแห่งความเมตตา 
กรุณา และความมีเหตุผล มองสรรพสิ่งในธรรมชาติอย่างเป็นองค์รวมและอิงอาศัยซึ่งกันและกัน 
เป็นจุดเริ่มต้นที่ดีเพื่อการปฎิบัติอย่างจริงจังในการแก้ไขและดับปัญหาต่อสิ่งแวดล้อมทาง
ธรรมชาติ  เพื่อนำมาซึ่งการพัฒนาอย่างยั่งยืนที่เป็นรูปธรรมอย่างรวดเร็ว โดยการปลูกจิตสำนึก
ใหม่ว่า ไม่ว่ามนุษย์หรือสัตว์ก็ไม่ใช่ศูนย์กลางของโลก และสรรพสิ่งที่ทำให้โลกดำรงอยู่ได้คือการ

 
๑ พิชญานันต์  พงษ์ไพบูลย์  นักศึกษาหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญาและ

ศาสนา คณะมนุษยศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์  Student: Doctor of 
Philosophy, Philosophy and Religion, Department of Philosophy and Religion, Faculty of 
Humanities, Kasetsart University, E-mail: pichayanand.p@ku.th 

 

๒ รอ งศ าส ต ราจ ารย์  ด ร . ภ าค วิ ช าป รั ชญ าแ ละศ าสน า  ค ณ ะม นุ ษ ย ศ าส ต ร์  
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. Associate Professor in Department of Philosophy and Religion, 
Faculty of Humanities, Kasetsart University, Email: fhumpvi@ku.ac.th 

๓ ผู้ ช่ วยศาสตราจารย์  ด ร . ภ าควิ ช าปรั ชญ าและศาสนา คณ ะมนุ ษ ยศาสตร์  
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ Assistant Professor in Department of Philosophy and Religion, 
Faculty of Humanities, Kasetsart University, Email: E-mail: tanet.p@ku.th 



      วารสารบัณฑติศึกษาปริทรรศน์             ~ ๓๒ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
เสริมสร้างคุณค่าทางคุณธรรมเพื่อตระหนักว่าในเวลานี้ทุกสิ่งทุกอย่างดำเนินไปพร้อมกันด้วย
ความสัมพันธ์ที่เก่ียวเนื่องกันอย่างไม่มีที่สิ้นสุด    

 
คำสำคัญ : แนวคิด, พระพุทธศาสนา, ปัญหาสิ่งแวดล้อม   

 
 

Abstract 
 

This article aims to analyze Buddhist concepts and their application in addressing 
environmental issues. It explores the root causes of environmental degradation, 
stemming from humanity’s consumerist lifestyle, which disregards coexistence 
with the natural environment. This mindset has led to the destruction of nature, 
culminating in severe environmental crises that significantly impact human life. 
The author has reviewed literature to investigate whether Buddhist teachings can 
effectively address environmental challenges. Key principles such as the Three 
Characteristics (Tilakkhaṇa), the Five Aggregates (Khandha), Dependent Origination 
(Paṭiccasamuppāda), the Four Noble Truths (Cattāri Ariyasaccāni), and Buddhist 
perspectives on humans, animals, and the environment are analyzed. 
The findings suggest that Buddhism fosters a mindset of ecological preservation 
through its teachings, which align with universal principles promoting a tangible 
understanding of environmental conservation. Cultivating a sense of loving 
kindness, compassion, and rationality while viewing all elements of nature as 
interconnected and interdependent, serves as a robust foundation for actively 
addressing and resolving environmental crises. Furthermore, Buddhist concepts 
advocate for the development of a new consciousness that reframes humanity 
and animals as anthropocentric view, emphasizing instead the intrinsic value of 
all elements that sustain the Earth. This interconnectedness underscores the 
need for ethical values that recognize the interwoven relationships sustaining life 
on Earth, encouraging rapid and sustainable development. 
 
Keywords: Concepts, Buddhism, Environmental Problems  

(ส่วนน้ีให้คงไ 

ว้ห้ามลบ 
ท้ิงหรือเคาะ Enter) 



     พิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ และคณะ         ~ ๓๓ ~   ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน–ธันวาคม ๒๕๖๖ 
  
 

(ส่วนน้ีให้คงไว้ห้ามลบท้ิงหรือเคาะ Enter) 

 

๑. บทนำ 
ปัจจุบัน มนุษย์ดำรงชีวิตโดยนำความต้องการของตัวเองเป็นใหญ่  คิดถึงผลประโยชน์

ส่วนตนจนเห็นแก่ตนไปว่าชาติพันธุ์มนุษย์คือผู้ที่สามารถทำได้ทุกอย่าง แม้แต่การเอาชนะ
ธรรมชาติ  อันเนื่องมาจากสังคมและความเจริญทางเทคโนโลยี๔  ทำให้มนุษย์เรียนรู้ที่จะอยู่กับ
วัตถุที่อำนวยความสะดวกอันเผ่าพันธุ์มนุษย์คิดสร้างขึ้นมาได้  สิ่งเหล่านี้ได้รับอิทธิพลมาจาก
สังคมบริโภคนิยมที่มีมุมมองที่ว่าวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีสามารถตอบสนองความต้องการอัน
ไม่มีที่สิ้นสุดของมนุษยชาติได้  

ด้วยเหตุนี้  การมองธรรมชาติของผู้คนหมู่มากจึงเห็นเป็นเพียงสิ่งที่ตอบสนองความ
ต้องการของมนุษย์เท่านั้น   แต่ผลที่ตามมาจากการที่ไม่ได้เห็นคุณค่าของสิ่งมีชีวิตรอบตัว  คือ 
ความหายนะทางสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติที่นับวันจะยิ่งรุนแรง และขาดความสมดุลจนส่งผล
กระทบเป็นระลอกคลื่นแห่งการเปลี่ยนแปลงทางทรัพยากรสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติไปทั่วโลก  
และนั่นย่อมหมายถึงผลกระทบที่เกิดต่อสิ่งที่อยู่บนโลกไม่ว่าจะไม่มีชีวิต  หรือมีชีวิตอันหมาย
รวมถึงมนุษยชาติด้วย    การกระทำของมนุษย์นั้นนำมาซึ่งผลทางธรรมชาติเสียสมดุลนี้  ดังนั้น 
ทางแก้ที่ดีและยั่งยืนที่สุดคือการมุ่งเน้นให้มนุษย์มีความตระหนักรู้ถึงความสำคัญของธรรมชาติ
รอบตัว  และรู้การรักษาสิ่งเหล่านั้นให้อยู่กับเราไปอย่างยั่งยืน 

คำถามที่ต้องการศึกษา คือ พระพุทธศาสนาจะสามารถพัฒนาจิตสำนึกของมนุษยชาติ
ได้จริงหรือ อันเนื่องมาจากพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ก่อกำเนิดจากสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ 
กล่าวได้ว่าหากไม่มีธรรมชาติก็ไม่มีพระพุทธศาสนาที่มองทุกสิ่งเป็นองค์รวม มนุษย์ไม่ได้เป็น
ศูนย์กลางของจักรวาล๕ที่ มี สิทธิ์ กระทำการอัน ใดก็ ได้ ต่ อสิ่ งแวดล้อมทางธรรมชาติ   
พระพุทธศาสนามองทุกสิ่งมีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป เมื่อสรรพสิ่งต้องอาศัยกันและกันเพื่อดำรง
อยู่  การเปลี่ยนแปลงในสิ่งใดย่อมกระทบต่อองค์รวมทั้งหมด๖ ความสัมพันธ์เช่นนี้เองที่หยั่งโยง
ต่อเนื่องไปสู่สรรพสิ่งทั่วโลก  การกระทำทีดีจากใจที่มีภาวะจิตที่รู้สำนึกในบุญคุณ ในหน้าที่ นั่น
คือการเร่ิมต้นที่สวยงามและก่อให้เกิดการอยู่ร่วมกันกับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติได้อย่างแท้จริง 

 

 
๔ พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตโต). ๒๕๖๕. พุทธธรรม.  พิมพ์ครั้งที่ ๔๔.  กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก. 
๕ Bhikkhu Bodhi. 1995. The Buddha’s Teachings on Social and Environmental 

Responsibility. Kandy: Buddhist Publication Society. 
๖ พุทธทาสภิกขุ. ๒๕๑๔. ธรรมะกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มูลนิธิ

โกมลคีมทอง. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์              ~ ๓๔ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
 

๒. การเริ่มต้นปัญหาสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติในปัจจุบัน 
ไม่อาจบอกได้ว่าหายนะเหล่านี้เกิดจากสิ่งอ่ืนใดที่ไม่ใช่มนุษย์  เร่ิมต้นตั้งแต่แนวคิดยุค

แรกที่มนุษย์สงสัยความเป็นไปในธรรมชาติดังแนวคิดในช่วงแรก ๆ ที่มนุษย์คิดว่าตนเป็น
ศูนย์กลาง (Anthropocentric Views)๗  มนุษย์ เป็นนาย มีสิทธิ์จะปฏิบัติอย่างไรก็ได้ต่อ
ธรรมชาติ  ธรรมชาติจะถูกกระทำอย่างไรก็ได้เพื่อให้ได้ประโยชน์ต่อมนุษย์ เม่ือนั้นธรรมชาติจึงมี
คุณค่าเปรียบเสมือนธรรมชาติเป็นทาสส่วนมนุษย์เป็นนายเหนือธรรมชาติ (Man is superior 
than nature)  ไม่ว่าจะเป็น พืชหรือสัตว์  ดังนั้น มนุษย์จึงไม่รู้สึกผิด   ใด ๆ ในการที่จะกระทำ
กับธรรมชาติเฉกเช่นธรรมชาติและความลึกลับของธรรมชาติ คือ แม่มด ที่จะต้องโดนกระทำ
อย่างสาสมจนกว่าจะคายความลบัต่าง ๆ ออกมาเพื่อตอบสนองความต้องการของมนุษยชนผู้ที่คดิ
ว่าตนเป็นศูนย์กลางของสรรพสิ่ง แนวความคิดเรื่องนี้มีวิวัฒนาการมาตั้งแต่ยุคโบราณอันมนุษย์
นับถือเทพเจ้ามาเรื่อย ๆ จน มาในยุคนักเทววิทยาศาสนาคริสต์ ที่มีการเริ่มนับถือพระเจ้าองค์
เดียว ที่มีความเชื่อว่าพระเจ้าสร้างธรรมชาติเพื่อมนุษยแ์ละมนษุย์เป็นนายธรรมมชาติ ดังข้อความ
ในคัมภีร์ไบเบิล๘ ที่ว่า  

“พระเจ้าทรงตรัสว่า”ให้เราสร้างมนุษย์ตามฉายาตามอย่างของเรา  ให้ครอบครองฝูง
ปลาในทะเล  ฝูงนกในอากาศและฝูงสัตว์ ให้ปกครองแผ่นดินทั่วไป  และสัตว์ต่าง ๆ ที่เลื้อยคลาน
บนดิน” และ “พระองค์ทรงอวยพรแก่มนุษย์ ตรัสแก่เขาว่า จงมีลูกดกทวีมากข้ึน  จนเต็มแผ่นดิน 
จงมีอำนาจเหนือแผ่นดิน จงครอบครองฝูงปลาในทะเล และฝูงนกในอากาศ กับบรรดา
สัตว์เลื้อยคลานบนแผ่นดิน”๙ 

ข้อความนี้แสดงว่าการเชื่อตามแนวคิดนี้ได้แสดงให้เห็นถึงข้อที่มนุษย์มีความเชื่อความ
เป็นเจ้าของและอยู่เหนือกฎธรรมชาติ และมีสิทธิ์อย่างชอบธรรมในการกอบโกย แสวงหา
ผลประโยชน์ได้อย่างเต็มที่จากธรรมชาติที่ได้รับการสร้างขึ้นเพื่อจุดประสงค์ คือ การรับใช้มนุษย์ 
อันเป็นที่มาของการใช้อย่างเต็มที่ตามแนวคิดที่ตนศรัทธา 
 

 
๗ Leopold, A.  1949. A Sand County Almanac. Oxford: Oxford University 

Press. 
๘ White, L.  1967. The Historical Roots of Our Ecological Crisis. In Len 

Beabour, ed. Western Man and Environmental Ethics. Mass: Addison-Wesley Publishing 
Co.  

๙ พระคริสตธรรมคัมภีร์, ภาคพันธสัญญาเดิมฉบับ ๑๙๗๑.  ๑๙๙๘.  ปฐมกาล ๑: ๒๖,๒๘  
กรุงเทพฯ:  สมาคมพระคริสตธรรมไทย.  
 



     พิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ และคณะ           ~ ๓๕ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 
  
 
๓. ปัญหาสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติกำลังวิกฤต  

กล่าวโดยรวมคือ ทุกสิ่งรอบตัวมนุษย์  ในปัจจุบันมีการเสียสมดุลอันเกิดปัญหาตามมา
อย่างเห็นได้ชัดตั้งแต่มีการปฏิวัติอุตสาหกรรม ในปี ค.ศ. ๑๗๗๐ เป็นต้นมา๑๐ การขยายตัวอย่าง
รวดเร็ว เพื่อตอบสนองความต้องการของประชากรทั่วโลกที่เพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่อง  ความโลภใน
การอยากได้สิ่งมาบำบัดทุกข์ของตน ก่อให้เกิดการทำลายล้าง กอบโกยธรรมชาติอย่างไม่หยุดยั้ง 
ไม่เห็นความสมดุลที่กำลังเกิดขึ้นจนเป็นที่มาของมลพิษ  (Pollution)  ที่ได้ก่อปัญหาร้ายแรง
ตามมาเนื่องจากธรรมชาติกำลังเสียสมดุล  อันได้แก่  มลพิษทางอากาศ ทางน้ำ ทางดิน และทาง
อุณหภูมิ มนุษย์มีชีวิตอยู่โดยมีสิ่งเหล่านีเ้ป็นปจัจัยสำคัญรอบตัว  เราต้องการอากาศในการหายใจ  
เราต้องการน้ำในการดื่ม และใช้ในการเกษตรหรืองานด้านต่าง ๆ  เราต้องการดินในการปลูก
ต้นไม้และอาศัยอยู่  เราต้องการอุณหภูมิที่เหมาะสมกับร่างกายในการดำรงชีวิต  ไม่ต่างกับสัตว์
และพืชที่อยู่ร่วมโลกเดียวกับ เราล้วนมีความต้องการในการอาศัยพึ่งพาสิ่งเหล่านี้ด้วยกันทั้งสิ้น  
แนวคิดที่กล่าวว่ามนุษย์เป็นจุดศูนย์กลางสามารถทำอะไรก็ได้กับสิ่งแวดล้อมธรรมชาติรอบตัวนั้น 
ต้องนำมาคิดทบทวนในเมื่อวิกฤตทั้งหลายเกิดขึ้นจากแนวคิดนั้น และมลพิษต่างๆ ที่นับวันยิ่ง
เลวร้ายขึ้น ก็ไม่มีทีท่าว่าจะหยุด  อากาศที่เต็มไปด้วยควันพิษ  น้ำที่เน่าเสีย๑๑  ดินที่ปนเปื้อนไป
ด้วยสารเคมี อุณหภูมิที่ร้อนขึ้น อากาศแปรปรวน จากอุปกรณ์ต่าง ๆ ที่มนุษย์ใช้ในชีวิตประจำวัน  
ปัญหาสิ่งแวดล้อมเหล่านี้ได้เกิดผลกระทบต่อเนื่องต่อการดำรงชีวิตประจำวันของมนุษยชาติ 
ในช่วงศตวรรษที่ ๒๐ ได้มีการเรียกร้องมากข้ึนในการที่จะหันมาเปลี่ยนมุมมองว่า “ธรรมชาติเป็น
ศูนย์กลาง” มีการเรียกร้องให้มนุษย์หันมารักษาโลกที่กำลังอยู่ในอาการวิกฤติ  ดังในบทความของ 
Leopold๑๒ เรื่อง “The Land Ethics” ที่เน้นถึงจริยธรรมซึ่งครอบคลุมทั้งมนุษย์  สังคม และ
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ คือ  

๑. จริยธรรมระหว่างมนุษย์ต่อมนษุย์ 
๒. จริยธรรมระหว่างมนุษย์ต่อสังคม 
๓. จริยธรรมระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติของมนุษยเ์อง  ซึ่งยังไม่ได้

พัฒนาและขาดหายไปหรือถูกละเลย 

 
๑๐ IPCC.  2021. Sixth Assessment Report. Geneva: Intergovernmental Panel 

on Climate Change. 
๑๑ WHO. 2018. Air Pollution and Child Health. Geneva: World Health 

Organization. 
๑๒ Leopold, A., The Land Ethics in a sand Almanac County. New York: 

Ballantine Books. 1970.  P.47. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์              ~ ๓๖ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
ทัศนะ เรื่องนิเวศวิทยาเชิงลึก (Deep Ecology)  ของอาร์เน แนสส์  นักปรัชญาชาว

นอร์เวย์ที่มีแนวคิดที่อธิบายอย่างลึกซึ้งเกี่ยวกับธรรมชาติและจิตวิญญาณในธรรมชาติ อันมี
แนวคิดที่สำคัญคือ การมองธรรมชาติไม่ได้มีไว้เพื่อมนุษย์ใช้ประโยชน์ในระยะสั้น ๆ แต่ดำรงอยู่
และมีค่าในตัวมันเอง การมองโลกทัศน์ไม่ได้แยกส่วน ทุกสิ่งมึคุณค่าในตัวมันเอง ซึ่งตรงกับโลก
ทัศน์ที่มองแบบองค์รวม  มนุษย์ไม่ควรละเมิดสิทธิ์ของสรรพสิ่ง เพราะมนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของ
ธรรมชาติ ที่ดำรงอยู่ด้วยการอาศัยสิ่งหล่อเลี้ยงจากธรรมชาติ เมื่อมนุษย์สร้างมลภาวะต่อโลก
ธรรมชาติ มลพิษนั้นก็ย้อนกลับมาสู่ขีวิตมนุษย์ ดังนั้นมนุษย์ควรมีจริยธรรมต่อสิ่งแวดล้อมทาง
ธรรมชาติ 

 
๔. ปัญหาสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติตามมุมมองพระพุทธศาสนา 

จากการกล่าวถึงหลักพุทธจริยศาสตร์ข้างต้นสามารถนำมาเปรียบกับความเป็นสากล
ของพระพุทธศาสนาได้ว่า หลักคำสอนของพระพุทธศาสนานั้น เป็นหลักที่ครอบคลุมทุกสิ่ง ไม่ว่า
จะเป็นหลักที่ปฏิบัติของมนุษย์ต่อมนุษย์ มนุษย์ต่อสังคม และมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม     หลัก
พุทธจริยศาสตร์หลายแนวทางที่สามารถศึกษาและนำมาเป็นแนวทางปฏิบัติ  เช่น พุทธประวัติ
ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่มีส่วนเก่ียวข้องกับธรรมชาติ๑๓  หลักธรรมต่างๆ ที่เน้นให้เกิดความรัก
และเมตตาต่อส่วนรวม โดยเริ่มจากการรักและเมตตาตนเองก่อน พัฒนาตนเองก่อน รวมทั้ง
วิธีการแก้ปัญหาตามแนวพุทธศาสตร์ที่เริ่มจากการมองย้อนมาต้นเหตุของปัญหา เพื่อวิเคราะห์
วิธีการแก้ไข เพื่อสังเคราะห์แนวทางการแก้ปัญหาที่นำมาซึ่งผลลัพธ์ที่ยั่งยืน  

ปัญหาที่เกิดขึ้นในโลกนั้นมาจากความโลภซึ่งเป็นผลจากอิทธิพลของระบบเศรษฐกิจ
แบบทุนนิยมผนวกกับแนวคิดที่ตอบสนองความต้องการของมนุษย์เป็นหลัก  อันเกิดการพัฒนา
ทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีขึ้น  การศึกษาทางด้านวิทยาศาสตร์นี้หากกล่าวในมุมมองของ
การพัฒนานั้นเป็นสิ่งที่ดีคือการมีวิวัฒนาการทางด้านวัตถุ  ซึ่งได้รับอิทธิพลมากจากหลาย ๆ 
แนวคิดและศาสนา  เหล่านี้เป็นการยากที่จะนำมาสร้างพัฒนาการทางด้านจิตใจได้  ทั้ง ๆ ที่
ปัญหาด้านการปฏิบัติตัวของมนุษย์อันมีผลสืบเนื่องมาจากจิตใจจึงเพิ่มมากขึ้นทุกวัน  ในขณะที่
พระพุทธศาสนาสอนให้คนรักสงบ บริโภคแต่พอเพียง ขจัดความโลภ ละเว้นการเบียดเบียนผู้อ่ืน  
ไม่เห็นแก่ตัว และมีหลักธรรมที่นำมาปฏิบัติเพื่อสอดคล้องกับคำสอนดังกล่าวได้ ดังเช่นที่ ท่าน
พุทธทาส ภิกขุ๑๔ ที่ว่า “ทุกศาสนาต้องการหยุดความเห็นแก่ตัว  เมื่อคนตกเป็นทาสของ
ความเห็นแก่ตัว ไม่ต้องหวังว่าจะมีความสงบ  พุทธศาสนิกชนที่แท้จริงต้องปฏิบัติตามคำสอนของ

 
๑๓ มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕. พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
๑๔ พุทธทาสภิกขุ. ๒๕๑๔. ธรรมะกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์โกมล

คีมทอง 



     พิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ และคณะ           ~ ๓๗ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 
  
ศาสนาอย่างจริงจังและจริงใจ  เมื่อนั้นเราจึงรักษาธรรมชาติไว้ได้  ตราบใดที่คนยังมีความเห็นแก
ตัวอยู่ก็ไม่สามารถที่จะป้องกันการทำลายป่าที่เพิ่มขึ้นได้”  พระพุทธศาสนาได้ให้ความสำคัญกับ
ธรรมชาติอันเนื่องจากถ้าไม่มีธรรมชาติก็ไม่มีพระพุทธศาสนา ดังนั้น ธรรมชาติก็ไม่ต่างอะไรกับ
หมอตำแยที่ให้กำเนิดศาสนา เป็นแหล่งหลอมรวมให้พระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นมา  การมองปัญหา
ตามแนวพระพุทธศาสนาโดยการเริ่มหันมามองที่จุดกำเนิดของทุกข์หรือวิกฤตการณ์สิ่งแวดล้อม
ทางธรรมชาติที่เกิดขึ้นนี้  จะนำมาซึ่งการแก้ปัญหาที่ต้นเหตุได้ นั่นคือ มนุษย์ และจิตสำนึกอัน
ก่อให้เกิดการแสดงออกทางความคิดและการกระทำของมนุษย์นั่นเอง โดยการใช้หลักคำสอนที่
ได้มาจากธรรมชาติรักษาธรรมชาติ 

 
๕. พระพุทธศาสนาเกิดจากธรรมชาติ   

ความสัมพันธ์พระพุทธศาสนากับธรรมชาติสามารถศึกษาได้จากทั้งในส่วนพุทธประวัติ
ของพระพุทธเจ้า  และ หลักธรรมคำสั่งสอน พระวินัย และชาดกต่าง ๆ ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า
พระพุทธศาสนาเกิดจากธรรมชาติอย่างแท้จริง หากศึกษาจากพุทธประวัติของพระพุทธเจ้าจะ
พบว่า  พระพุทธเจ้ามีสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับธรรมชาติตั้งแต่เร่ิมต้นจนถึงวาระสุดท้ายแห่งการมี
พระชนม์ชีพ  พระพุทธองค์ทรงประสูติ ตรัสรู้ และปรินิพพานท่ามกลางธรรมชาติที่มีสิ่งแวดล้อม
ทั้งพีชและสัตว์เป็นเวลา ๔๕ พรรษา  เมื่อศึกษาประวัติจากที่พระองค์เสด็จจำพรรษา ณ ป่าไม้
หรือส่วนป่า หลังจากตรัสรู้แล้วใช้เวลาโปรดเวไนยสัตว์ ตามสถานที่ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
ธรรมชาติ ซึงเป็นสาเหตุให้เกิดมีวัดป่ามากมาย  เช่น ป่าไผ่ของพระเจ้าพิมพิสารแห่งราชคฤห์  ป่า
ปาลิไลยก์  สวนป่ามหาวัน กรุงเวสาลี  เขาคิชกูฏ และแม้ในการดับขันธปรินิพพานทรงเลือกป่า
สาลวัน เมืองกุสินารา เป็นสถานที่สุดท้าย ในการมีพระชนม์ชีพ  

ในด้านหลักธรรมคำสั่งสอน พระพุทธเจ้าทรงมีเมตตาต่อสรรพสัตว์ทั้งหลาย พระองค์
ตระหนักถึงการรักษาสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติ ทรงกำหนดพระวินัยสำหรับภิกษุและภิกษุณี๑๕ 
เช่น บทบัญญัติที่ทรงห้ามทิ้งสิ่งสกปรกลงในแม่น้ำหรือที่สาธารณะ  ห้ามพระภิกษุตัดต้นไม้ 
ทำลายป่า ห้ามฆ่าสัตว์ ไม่เบียดเบียนสัตว์ ให้มีเมตตา กรุณาต่อสัตว์และป่าไม้ รวมทั้งชาดก๑๖ ที่
เกี่ยวกับสิ่งแวดล้อม เช่น พยัคฆชาดก สุวรรณสาม หลักการเหล่านี้ เป็นพื้นฐานสำคัญทาง
พระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้องกับการอนุรักษ์ธรรมชาติ ดังที่จะอธิบายเพิ่มเติมในปรัชญาสิ่งแวดล้อม
ทางพระพุทธศาสนาต่อไป 

 

 
๑๕ มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕.  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. พระ

วินัย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
๑๖ มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕.  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. ชาดก. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย..   



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์              ~ ๓๘ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
๖. ปรัชญาสิ่งแวดล้อมในพระพุทธศาสนา 

หลักปรัชญาสิ่งแวดล้อมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ ไตรลักษณ์  ขันธ์ ๕ ปฏิจจสมุป
บาท อริยสัจ ๔  หลักปรัชญาเหล่านี้แสดงความสัมพันธ์ในการหาสภาวะที่ไม่เที่ยงของธรรมชาติ
และมนุษย์ พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงธรรมชาติทั้งหลายมีอยู่  ๔ สภาวะคือ  ปฐวีธาตุ (ธาตุดิน)  
อาโปธาตุ (ธาตุน้ำ) เตโชธาตุ (ธาตุไฟ)  วาโยธาตุ (ธาตุลม)   ธาตุเหล่านี้มีลักษณะเป็นหลักไตร
ลักษณ์คือ ๑๗ 

๑) อนิจจัง คือ ความไม่เที่ยง ทุกสิ่งมีการเปลี่ยนแปลง 
๒) ทุกขัง คือ สภาวะกดดัน ทำให้สิ่งต่าง ๆ อยู่ในสภาพวะนั้นไม่ได้ต้องเปลี่ยนแปลง 
๓) อนัตตา คือ ความไม่มีตัวตนของมันเอง สิ่งที่เห็นเป็นภาวะชั่วคราว 
พระพุทธศาสนาถือว่า ชีวิตนั้นประกอบด้วยสิ่งต่าง ๆ  (ธาตุต่าง ๆ ) ที่มารวมตัวกันเข้า  

แต่เมื่อแยกสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้นออกไป  ชีวิตก็ไม่มี และมีองค์ประกอบ ๕ อย่าง ได้แก่  
๑) รูป ได้แก่ สสารเป็นพลังงานมาประกอบกันให้เห็นเป็นรูป 
๒) เวทนา ได้แก่ ความรู้สึกที่เกิดจากประสาทสัมผัสทั้ง ๕ คือ หู ตา จมูก ลิ้น กาย  และ

ความรู้สึกที่เกิดขึ้นกับใจ 
๓) สัญญา ได้แก่ การรับหรือการกำหนดรู้ลักษณต่าง ๆ จากภายนอกซึ่งจะส่งผลให้เกิด 

เวทนา 
๔) สังขาร ได้แก่ องค์ประกอบต่าง ๆ ของจิตใจ หรือสิงที่ก่อให้เกิดความรู้สึกนึกคิด เช่น รัก  

ชอบ โกรธ เกลียด   
๕) วิญญาณ ได้แก่ การรู้แจ้งในสิ่งทั้งหลายที่ประสาทและจิตใจรับรู้ 

ดังจะเห็นได้ว่า การรับรู้สิ่งภายนอกด้วยประสาทสัมผัสทั้งหลายอันก่อให้เกิดความรู้สึก
ภายในจากการพิจารณาว่า สิ่งนั้นดีเลวอย่างไร  คือ ความอุปาทาน ความหลงงมงายของมนุษย์  
ถ้ามิได้มีการพิจารณาตามความเป็นไปตามกฎธรรมชาติของสรรพสิ่งทั้งหลายโดยชัดเจน  และน่า
สังเกตว่าพระพุทธศาสนาไม่ได้แยกวัตถุกับจิตใจหรือความรู้สึกออกจากกัน 

ในขณะที่โลกทัศน์แบบตะวันตกแยกมนุษย์ที่มีจิตใจออกจากธรรมชาติ  อันเป็นที่มา
ของการมองว่าธรรมชาติเป็นทางสู่จุดหมายของมนุษย์  แต่พระพุทธศาสนามองว่า โลกเป็น
เอกภาพแห่งสามัญลักษณะที่ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกมนุษย์มีอยู่ร่วมกัน  นั้นคือ ไตรลักษณ์  อันทุก
สิ่งมีอยู่เกิดขึ้นแล้วดับ  ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ สิ่งใดไม่เที่ยง  สิ่งนั้นเป็นทุกข์  สิ่งใดเป็นทุกข์  สิ่งนั้น
เป็นอนัตตา”๑๘  

 
๑๗ รศ.ดร.ประเวศ  อินทองปาน . ๒๕๕๙.  พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดล้อม.  กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
๑๘ มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕.  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. พระ

สุตตันตปิฎก.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  



     พิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ และคณะ           ~ ๓๙ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 
  

เมื่อเข้าใจว่าทุกสรรพสิ่งมีการเปลี่ยนแปลง มีการเสื่อมสลายไป และมีการเกิดใหม่
หมุนเวียนเสมอ   ดังเช่นพุทธปรัชญาที่อธิบายถึงกฎธรรมชาติหรือกฎของสาเหตุด้วยหลัก 
“ปฏิจจสมุปบาท” หรือ การเกิดขึ้นโดยอาศัยกันและกัน๑๙  ดังที่พระพุทธองค์ได้ทรงตรัสไว้ว่า  “ 
ตถาคตทั้งหลาย  จะอุบัติหรือไม่ก็ตาม ธาตุ(หลัก) นั้น ก็ยังคงมีอยู่ เป็นธรรมธิติ เป็นธรรมนิยาม 
คือ หลักอิทัปปัจจยตา  ตถาคตตรัสรู้  เข้าถึงหลักแล้ว จึงบอก แสดงวางเป็นแบบ ตั้งเป็นหลัก
เปิดเผย  แจกแจง ทำให้เข้าใจง่าย แล้วจึงตรัสว่า “จงดูสิ” “เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร 
ฯลฯ”๒๐ 

“ภิกษุทั้งหลาย  ตถตา (ภาวะที่เป็นอย่างนั้น) อวิตถตา (ภาวะที่ไม่คลาดเคลื่อนไปได้) 
นัญญถตา (วะที่ไม่เป็นอย่างอ่ืน) คือ หลักอิทัปปัจจยตา ดังกล่าวมานี้แล เรียกว่า ปฏิจจสมุป
บาท”๒๑ 

ปฏิจจสมุปบาทถือเป็นกฏธรรมชาติในความหมายที่ว่ามีจริงแบบที่มิได้เป็นสิ่งที่มนุษย์
สร้างขึ้นมา แม้ไม่ม่มนุษย์ สิ่งที่เกิดขึ้นในโลกธรรมชาตินั้นเกิดเมื่อมีเหตุปัจจัย เปลี่ยนแปลง
ตลอดเวลา  สิ่งต่าง ๆ ในจักรวาลนี้จึงมีผลต่อเนื่องกันจากการกระทำซึ่งกันและกัน  

 
๗. หลักพุทธปรัชญาที่หยั่งโยงการอยู่ร่วมกันกับธรรมชาติ  

 

ดังที่กล่าวไว้ในตอนต้นของบทความว่า เมื่อเทียบกับแนวคิดเรื่องเนื้อความในบทความ 
เร่ือง Land Ethics ของ Leopold ดังที่กล่าวเน้นถึงจริยธรรมที่ครอบคลุมทั้งมนุษย์ สังคม และ
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ  เป็นจริยธรรมระหว่างมนุษย์ต่อมนุษย์  มนุษย์ต่อสังคม  มนุษย์ต่อ
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสคำสอนที่สำคัญที่ได้แก่ อริยสัจ ๔ ๒๒ คือ 
ทุกข์  สมุทัย  นิโรธ  และ มรรค   

๑. ทุกข ์คือ ความทุกข์กายทุกใจ   ทุกข์ในทางพระพุทธศาสนาคือ ความทุกข์ต่อการยึด
มั่นในตัวตนของเรา ยึดมั่นในความรู้สึกอยากมีอยากได้ เมื่อนำมาประยุกต์กับหลักธรรมทาง
สิ่งแวดล้อมที่กำลังเป็นทุกข์  เป็นสิ่งที่เราต้องรีบหาทางดับทุกข์นี้อย่างรวดเร็วเพื่อประโยชน์ของ
มนุษย์และธรรมชาติ 

 
๑๙ Bhikkhu Bodhi. (1995). The Buddha’s Teachings on Social and 

Environmental Responsibility. Kandy: Buddhist Publication Society. 
๒๐ มหามกุฏราชวิทยาลัย.  ๒๕๓๕.   พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. 

ปฏิจจสมุปบาท.   กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
๒๑ มหามกุฏราชวิทยาลัย.  ๒๕๓๕. พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. พระ

สุตตันตปิฎก.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
๒๒ มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕.  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. พระ

สุตตันตปิฎก.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์              ~ ๔๐ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
๒. สมุทัย คือ สาเหตุของความทุกข์ ทุกสิ่งที่เกิดขึ้นย่อมมีเหตุปัจจัย  ชาวพุทธเชื่อว่า

สาเหตุของความทุกข์คือ อวิชชา คือความโง่เขลา  หากดูสาเหตุแห่งความทุกข์ทางธรรมชาตินั้น 
มนุษย์ทำในสิ่งที่ตนยึดมั่นอันเป็นปัจจัย ว่าเราเป็นเจ้าของธรรมชาติ ธรรมชาติเป็นทาส เราเป็น
นาย จึงเกิดการกระทำซ้ำเติมให้เกิดทุกข์ เพราะมนุษย์ตั้งใจจะพิชิตธรรมชาติ  เพื่อเอาชนะ  ไม่ได้
มีหลักในการอยู่ร่วมกัน  การยึดมั่นในอัตตาทำให้มนุษย์ได้รับผลกระทบจากความทุกข์นี้เช่นกัน
เพราะทุกสิ่งเก่ียวข้องต่อเนื่องกัน ดังที่ได้มีการอธิบายไว้ใน หลักปฏิจจสมุปบาท  ที่เกิดข้ึนเหมือน
เป็นวงกลมกระทบต่อเนื่องกัน 

๓. นิโรธ  คือ ความสิ้นทุกข์  การสิ้นสุดของความทุกที่ได้รับการแก้ไขจากปัจจัยสาเหต 
ไม่มีการยึดมั่นในตัวตนอันไม่จริง  ในด้านสิ่งแวดล้อม เมื่อมนุษย์สามารถที่จะชี้ว่าอะไรคือเหตุ
ปัญหาสิ่งแวดล้อม เมื่อตระหนักรู้ในมิจฉาทิฐิของตน  ก็จะนำมาสู่ความเข้าใจที่ถูกต้องว่า ไม่มีสิ่ง
ใดอยู่นอกเหนือกฎธรรมชาติ ไม่มีใครเป็นนาย ไม่มีใครเป็นทาส มีแต่การอยู่ร่วมกัน  เมื่อมนุษย์
ปฏิบัติดังปฏิบัติต่อตนเอง ให้ประโยชน์ธรรมชาติดังที่ให้ประโยชน์ตนเอง  ไม่แยกตนออกจาก
ธรรมชาติ เมื่อนั้นทุกข์จากการกระทำทารุณต่อธรรมชาติก็จะสิ้นไปในที่สุด 

๔. มรรค๒๓ คือ ทางกำจัดทุกข์  พระพุทธศาสนาได้เสนอหนทางการปฏิบัติให้พ้นทุกข์ไว้ 
ดังนี้ 

๑. สัมมาทิฏฐิ คือ การมีความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับธรรมชาติและการเห็นตามความ
เป็นจริง ซึ่งเกี่ยวข้องกับการเข้าใจถึง ไตรลักษณ์ หรือการที่ทุกสิ่งมีความไม่เที่ยง, ทุกข์ และไม่มี
ตัวตน การเข้าใจถึงความจริงเหล่านี้ทำให้มนุษย์สามารถประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตได้อย่าง
ถูกต้องและสอดคล้องกับธรรมชาติ. 

๒. สัมมาสังกัปปะ คือ การมีเจตนาชอบ ในการที่มนุษย์จะต้องดำริถึงรากเหง้าของ
ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในโลก โดยเข้าใจถึงสาเหตุที่แท้จริงว่าเกิดจากความโลภ, ความโกรธ, และ
ความหลง (อวิชชา) ซึ่งทำให้เกิดความทุกข์และผลกระทบที่ส่งผลต่อธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 

๓. สัมมาวาจา คือ การพูดคำที่ดีและเหมาะสม เพื่อไม่ให้เกิดความเข้าใจผิดและไม่
สนับสนุนการกระทำที่เป็นอันตรายต่อสิ่งแวดล้อม เช่น เมื่อเห็นการกระทำทารุณต่อธรรมชาติ 
ควรพูดคุยและส่งเสริมให้เห็นถึงความสำคัญของการรักษาความสมดุลของธรรมชาติ 

๔. สัมมากัมมันตะ  คือ การกระทำที่ถูกต้องตามหลักศีล เช่น การรักษาศีล 5 และการ
ละเว้นจากการทำลายธรรมชาติ รวมถึงการประพฤติปฏิบัติตามหลักการที่ไม่เบียดเบียนสิ่งมีชีวิต
และธรรมชาติ 

 
๒๓ มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕.  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. พระ

สุตตันตปิฎก.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  



     พิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ และคณะ           ~ ๔๑ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 
  

๕. สัมมาอาชีวะ คือ การประกอบอาชีพที่ถูกต้องตามหลักศีล ซึ่งหมายถึงการไม่
ประกอบอาชีพที่ทำให้เกิดความเสียหายต่อคนอ่ืนและต่อธรรมชาติ การดำรงชีวิตตามความเป็น
จริงและไม่ทำลายสิ่งแวดล้อม 

๖. สัมมาวายามะ คือ ความพยายามที่จะดำเนินชีวิตตามแนวทางของมรรคแปด 
เพื่อให้การกระทำที่ดีและเหมาะสมเกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง โดยไม่ท้อถอยในความพยายามที่จะ
รักษาความสมดุลของโลกและธรรมชาติ 

๗. สัมมาสติ  คือ การระลึกถึงความจริงของธรรมชาติและการอาศัยธรรมชาติในทุกๆ 
ด้าน ซึ่งทำให้มนุษย์เห็นว่าธรรมชาติเป็นส่วนหนึ่งของโลกที่เราอาศัยอยู่และไม่สามารถแยกตัว
ออกจากกันได้ การระลึกถึงหลักนี้ทำให้มีความตั้งใจและความรับผิดชอบในการปกป้องและรักษา
ธรรมชาติ 

๘. สัมมาสมาธิ คือ การฝึกจิตให้มั่นคงและมีปัญญาในการมองสิ่งต่าง ๆ อย่างถูกต้อง 
และการไม่ยึดติดกับตนเองหรือสิ่งใด ๆ ที่ก่อให้เกิดทุกข์หรือการทำลายธรรมชาติ การตั้งจิตมั่น
เป็นทางมาแห่งปัญญาที่สูงขึ้น 
 
๘. การพัฒนาความรู้รักษ์ธรรมชาติ ตามแนวพระพุทธศาสนา  

 

เมื่อต้นเหตุของปัญหาเร่ิมต้นที่ความโลภ ความละโมบ ความอยากเอาชนะ ที่เริ่มต้น
มาจากจิตวิญญาณ  สิ่งที่เราควรแก้ไขคือจิต อันเป็นต้นเหตุของสภาวะปัญหาสิ่งแวดล้อมทาง
ธรรมชาติ  ไม่ใช่การเพิ่มเติมเทคโนโลยีมาแก้ปัญหาไปชั่วคราว แต่กลับก่อปัญหาเพิ่มมากมาย
ภายหลัง  การทำให้คนเข้าใจตนเอง เข้าใจผู้อ่ืน เข้าใจธรรมชาติ สิ่งสำคัญนั่นคือ จิตสำนึก ดังที่ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) ได้กล่าวไว้ในหนังสือเรื่อง หลักอารยชน ในการพัฒนาให้
บุคคลมีความเป็นอารยะ๒๔  เพื่อมีความเป็นมนุษย์ที่ไม่ใช่เพียงสิ่งมีชวีิตแต่เป็นผู้มีปญัญาไตร่ตรอง  
หลักในการพัฒนาจิตใจมนุษย์นั้น ได้แก่ หลักพรหมวิหาร ๔ และ หลักปฏิบัติที่มนุษย์ควรมีต่อผู้
อยู่แวดล้อมได้แก่ สังคหวัตถุ ๔ คือการนำหลักพรหมวิหาร ๔ มาพัฒนาภายในจิตใจของบุคคล 
เพื่อให้มีเมตตา กรุณา มุทิตา และ อุเบกขา  ในขณะเดียวกันปฏิบัติตามหลักสังคหวัตถุ ๔  ต่อ
ผู้คนรอบตัวในสังคม   หลักธรรมพรหมวิหาร ๔ เหมาะในการพัฒนาจิตสำนึกของมนุษย์อันเป็น
บ่อเกิดแห่งความเมตตาต่อสรรพสัตว์ทั้งหลายรวมถึงธรรมชาติ 

ความหมายของ จิตสำนึก คือ๒๕ เป็นสภาพที่รู้ตัวว่าคือใคร อยู่ที่ไหน ต้องการอะไร 
หรือกำลังรู้สึกอย่างไรต่อสิ่งใด เมื่อแสดงพฤติกรรมอะไรออกไปก็แสดงออกไปตามหลักเหตุและ

 
๒๔ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). 2554. หลักอารยชน: การพัฒนาให้บุคคลมีความ

เป็นอารยะ.กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
๒๕ พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตโต). ๒๕๖๕ . พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๔๔. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์              ~ ๔๒ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
ผล แสดงตาม แรงผลักดันจากภายนอก สอดคล้องกับหลักแห่งความเป็นจริง (Principle of 
reality) จิตสำนึกเป็นระดับเหตุผลภายในใจ  ที่ส่งผลต่อการแสดงออกในพฤติกรรมต่างๆ โดย
เลือกแล้วว่าจะทำหรือไม่ทำอะไร เป็นการระลึกรู้ได้เกี่ยวกับตำแหน่งหน้าที่ของตัวเองใน
โครงสร้างสังคม ดังที่เราจะได้ยินบ่อย ๆ ว่า จิตสำนึกแห่งความเป็นครู  จิตสำนึกของพลเมือง 
จิตสำนึกสาธารณะ  จิตสำนึกของการเป็นคนดี  จิตสำนึกรักษ์สิ่งแวดล้อม จิตสำนึกจึงเกี่ยวโยง
กับคุณธรรม และจริยธรรมของบุคคลนั่นเอง  

การพัฒนาจิตสำนึกนี้เป็นการพัฒนาองค์รวมไม่เลือกอายุ เพศ ชาติพันธ์หรือศาสนา 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ควรเริ่มตั้งแต่เยาวชนซึ่งเปรียบเสมือนผ้าขาว การนำคุณธรรมและจริยธรรม
มาใช้ในการประพฤติปฏิบัติจะเป็นพลังสำคัญที่จะขับเคลื่อนสังคมไทยในอนาคต   จิตใจมนุษย์
ควรได้รับการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง๒๖ เพราะเมื่อใดที่มนุษย์คิดว่าตนเองฉลาดแล้ว  เป็นนายทุก
อย่าง ก็จะวนไปสาเหตุเดิมคือ มีมิจฉาทิฏฐิ  และละเลยสิ่งที่ควรปฏิบัติต่อธรรมชาติอย่างที่ควร
เป็นในฐานะเพื่อนร่วมโลก  การพัฒนาจิตสำนึกอย่างต่อเนื่องจะนำมาซึ่งการแก้ไขปัญหา
สิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน 

 
๙.  สรุป 

 

เมื่อต้นเหตุของปัญหาเร่ิมต้นที่ความโลภ ความละโมบ ความอยากเอาชนะ ที่มาจาก
จิตวิญญาณ  สิ่งที่เราควรแก้ไขคือจิต อันเป็นต้นเหตุของสภาวะปัญหาสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ  
ไม่ใช่การเพิ่มเติมเทคโนโลยีมาแก้ปัญหาไปชั่วคราว แต่กลับก่อปัญหาเพิ่มมากมายภายหลัง  การ
ทำให้คนเข้าใจตนเอง เข้าใจผู้อ่ืน เข้าใจธรรมชาติ สิ่งสำคัญนั่นคือการตระหนักรู้ในการรักษา
ธรรมชาติ 

การนำหลักพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ให้เกิดการพัฒนาทางด้านการดำเนินชีวิต
ของมนุษย์ที่จะส่งผลระยะยาวร่วมกันอย่างมีคุณภาพต่อตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อม  จึงควร
เร่ิมจากปรับกระบวนทัศน์ในความเข้าใจธรรมชาติของมนุษย์  เพราะหากยังเข้าใจตามแนวคิด
เดิมที่ว่ามนุษย์เป็นศูนย์กลาง การแก้ใขปัญหาสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติมิอาจเกิดขึ้นได้  แต่
ผลกระทบของธรรมชาตินั้นคงอยู่ 

บทความเรื่องนี้ ผู้เขียนมุ่งเน้นในการตอบคำถามที่ว่า พระพุทธศาสนาจะสามารถ
นำมาพัฒนาจิตสำนึกในการอยู่ร่วมกันกับธรรมชาติได้จริงหรือ  จากการศึกษาทั้งหลัก
พระพุทธศาสนาที่มีต่อมนุษย์ สัตว์ และสิ่งแวดล้อม  สามารถพัฒนาจิตสำนกึได้เพราะมีหลักธรรม
ต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับหลักธรรมสากล  ที่ช่วยส่งเสริมให้เกิดความเข้าใจรักษ์ธรรมชาติอย่างเป็น
รูปธรรม   การพัฒนาตนให้มีจิตสำนึกแห่งความเมตตา กรุณา  ต่อสรรพสิ่งในธรรมชาติจะเป็น

 
๒๖ UNESCO. 2019. Educating for Sustainable Development. Paris: United 

Nations Educational, Scientific and Cultural Organization. 



     พิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ และคณะ           ~ ๔๓ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 
  
จุดเริ่มต้นที่ดีเพื่อการปฏิบัติอย่างจริงจังในการแก้ปัญหาให้ธรรมชาติ เพื่อนำมาซึ่งการพัฒนา
อย่างยั่งยืนที่เป็นรูปธรรมอย่างรวดเร็ว โดยการปลูกจิตสำนึกใหม่ว่า ไม่ว่า มนุษย์หรือสัตว์ก็ไม่ใช่
ศูนย์กลาง แต่โลกและสิ่งที่ทำให้โลกดำรงอยู่ได้คือสิ่งสำคัญที่สุดที่ต้องตระหนักในเวลานี้ ทุกสิ่ง
ทุกอย่างดำเนินไปพร้อมกันบนโลกใบนี้ด้วยความสัมพันธ์ที่เก่ียวเนื่องกันอย่างไม่มีที่สิ้นสุด    

พระพุทธศาสนานำเสนอแนวทางที่เรียบง่าย ในการประพฤติปฏิบัติที่นำไปสู่การ
พัฒนาทั้งทางด้านจิตสำนึก และการแสดงออกต่อตนเอง ต่อสังคม และสิ่งแวดล้อม  ซึ่งหลัก
ดังกล่าวนี้ สามารถนำไปปฏิบัติได้ในผู้นับถือทุกศาสนา  เพราะเป็นหลักสากลที่มุ่งเน้นถึงสัจธรรม
ความเป็นไป มีความมีอยู่ ความเปลี่ยนแปลงของทุกสิ่งตามธรรมชาติ  การพัฒนาจิตสำนึกนี้ เป็น
สิ่งสำคัญอย่างยิ่ง เนื่องจากหากไม่มีการส่งเสริมปรับกระบวนทัศน์ให้เห็นถึงความเป็นจริงของ
สภาพแวดล้อมที่เกิดขึ้นในโลกปัจจุบันนี้  ในอนาคต ไม่ว่าผู้ใดก็ตามที่มีสำนึกรู้ในธรรมชาติหรือไม่
ก็ตาม ย่อมได้รับผลกระทบจากธรรมชาติที่เราอาศัยอยู่ร่วมกันบนโลกใบนี้ทั้งสิ้น 

 
 
 

บรรณานุกรม 
 

ประเวศ  อินทองปาน. ๒๕๕๙.  พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดล้อม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

พระคริสตธรรมคัมภีร์, ภาคพันธสัญญาเดิมฉบับ ๑๙๗๑.  ๑๙๙๘.  กรุงเทพ  สมาคมพระคริสต
ธรรมไทย.  

พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตโต). ๒๕๖๕. พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๔๔. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
พุทธทาสภิกขุ. ๒๕๑๔. ธรรมะกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีม

ทอง 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม. กรุงเทพฯ:โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย. ๒๕๓๕.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). ๒๕๕๔ . หลักอารยชน: การพัฒนาให้บุคคลมีความเป็น

อารยะ. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
Bhikkhu Bodhi. 1995. The Buddha’s Teachings on Social and Environmental 

Responsibility. Kandy: Buddhist Publication Society. 
IPCC. 2021. Sixth Assessment Report. Geneva: Intergovernmental Panel on 

Climate Change. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์              ~ ๔๔ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๖ 

 
Leopold, A., 1970.  The Land Ethics in a sand Almanac County. New York: 

Ballantine Books.  
Leopold, A. 1949. A Sand County Almanac. Oxford: Oxford University Press. 
UNESCO. 2019. Educating for Sustainable Development. Paris: United Nations 

Educational, Scientific and Cultural Organization. 
White, L. 1967. The Historical Roots of Our Ecological Crisis. In Len  Beabour, 

ed. Western Man and Environmental Ethics. Mass: Addison-Wesley 
Publishing Co. 

 WHO. 2018. Air Pollution and Child Health. Geneva: World Health Organization. 
 
 

 
 
 

 
 
 


