
บทวิจารณ์หนังสือ 
เร่ือง Lectures in Metaphysics เขียนโดย ศ.ดร.สมภาร พรหมทา 

 

นารีนาท เหลียงทอง 
Nareenath Leangtong๑ 

เคาะเว้นขนาด 8 

 

๑. บทน า 

หนังสือ “Lectures in Metaphysics” (Somparn Promta, Lectures in 
Metaphysics, (Bangkok, Wisdom Magazine Publishing House, 2020)๒ เป็นงาน
เขียนในภาษาอังกฤษของ ศาสตราจารย์ ดร. สมภาร พรมทา (Somparn Promta)  
นักเขียนชาวไทย บทความวิจารณ์ต่อไปนี้จะเรียกผู้แต่งว่า “ผู้เขียน” ในอดีตผู้เขียน เคย
บวชเรียนตั้งแต่อายุยังน้อย (พระมหาสมภาร พรมทา, เพลงขลุ่ยในสายหมอก, (กรุงเทพ, 
จตุจักรการพิมพ์,ปีไม่ปรากฏ), ความในใจของผู้ถ่ายทอดพระมหาสมภาร พรมทา, เพลง
ขลุ่ยในสายหมอก, (กรุงเทพ, จตุจักรการพิมพ์,ปีไม่ปรากฏ),๓ ความในใจของผู้ถ่ายทอด) 
เรียนจบเปรียญธรรม ๘ ประโยค, ปริญญาตรีจากคณะครุศาสตร์ มหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย (๒๕๒๔) และปริญญาเอกทางด้านปรัชญา จากคณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย (๒๕๓๔) เมื่อจบการศึกษาแล้วได้ท างานเป็นอาจารย์ประจ าที่ภาควิชา
ปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย จนเกษียณอายุราชการ เมื่อปี 
๒๕๕๙  งานทางวิชาการของท่านผู้ เขียนมีทั้งงานวิจัย ต ารา หนังสือ งานเขียนใน
หนังสือพิมพ์มติมหาราฎร์ (สมภาร พรมทา, น้ าชาก้นถ้วย,   (กรุงเทพ, สัญญลักษณ์, 
๒๕๒๗),๔ บอกกล่าว) และบทความทางด้านปรัชญาและอ่ืนๆ จ านวนมากกว่า ๖๐ เล่ม 

(https://www.amazon.com/ : ค้นหา: somparnpromta  สืบค้นเมื่อวันที่ ๑๑ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๕) ในจ านวนนี้ไม่นับบทความ ตีพิมพ์เป็นหนังสือไทย และอังกฤษ 
ตัวอย่างเช่น พุทธปรัชญากับญาณวิทยา, Silence of the Buddha, Buddhism as a 

                                                      
๑ สาขาวิชาปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลยั มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, History of 

Philosophy Studies, Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
Thailand,  Email: ploy@sawangtextile.com 

๒ Somparn Promta. Lectures in Metaphysics. Bangkok. Wisdom Magazine 
Publishing House, 2020. 
 ๓ พระมหาสมภาร พรมทา. เพลงขลุ่ยในสายหมอก. (กรุงเทพ. จตุจักรการพิมพ์). ปีไม่

ปรากฏ. 
๔ สมภาร พรมทา. น้ าชาก้นถ้วย. (กรุงเทพ: สัญลักษณ์), ๒๕๒๗. 

https://www.amazon.com/


     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๐๐ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
Naturalistic and Humanistic Religion และเล่มใหม่ล่าสุดคือ “Philosophical 
Reflections”วางจ าหน่ายเมื่อ ๑๑ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕ =8-1 . สืบค้นเมื่อวันที่ ๑๑ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๕ )  ผลงานส่วนใหญ่จัดพิมพ์และจ าหน่าย โดยบริษัทต่างประเทศชื่อว่า 
Amazon  ปัจจุบันผู้เขียนเป็นอาจารย์ประจ าภาควิชาปรัชญา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย ในฐานะผู้อ านวยการศูนย์ศึกษาพุทธปรัชญา, บรรยายในหลักสูตร
ปริญญาโทและเอกทาง ด้านปรัชญา (http://csbp.mcu.ac.th/ประวัติและผลงานโดยย่อของ
ศาสตราจารย์%20ดร.%20สมภาร%20พรมทา.htm  . สืบค้นเมื่อวันที่ ๙ พฤศจิกายน 
๒๕๖๕) โดยหนังสือเล่มนี้ได้ตีพิมพ์ครั้งแรก ปีพุทธศักราช ๒๕๖๓ โดย Wisdom 
Magazine Publishing house กรุงเทพฯ การตีพิมพ์นี้แบ่งออกเป็น ๓ ประเภท คือ 
Kindle Book, Paperback, และ Kabo Book. มีจ านวน ๒๖๑ หน้า ออกแบบหนังสือ, 
ปก, และภาพประกอบทุกภาพ ถูกวาดโดยฝีมือท่านผู้เขียนเอง ทั้งหมด ภาพหน้าปกมีชื่อว่า 
“The Lake” ท่านผู้เขียนก็วาดเองเช่นกัน   ข้าพเจ้าผู้ซึ่งเป็นผู้วิจารณ์หนังสือเล่มนี้ได้ ใช้
หนังสือเล่มนี้ ในการประกอบการเรียนวิชาปรัชญาในสมัยที่ เข้ามาเป็นนิสิตใหม่ และไม่เคย
เรียนวิชาปรัชญามาก่อน จากการพูดคุยในชั้นเรียน ผู้เขียนมีความประสงค์ ให้หนังสือนี้เป็น
หนังสือคู่มือส าหรับนักศึกษาใหม่ใช้เพ่ือ แนะน าให้ทราบพ้ืนฐานที่เกี่ยวข้องกับการเรียนที่
นักศึกษา อภิปรัชญาควรทราบ  และเพ่ือให้ผู้ทีอ่าจไม่มีความ สนใจในด้านนี้ หันมาให้ความ
สนใจในอภิปรัชญามากขึ้นเพราะ สาขาอภิปรัชญาเป็นสาขาวิชาที่กว้างและซับซ้อน หา จุด
จับยาก ดังนั้นผู้เขียน จึงก าหนดเรื่องราวของอภิปรัชญา ให้แคบลงและเขียนออกมาได้เห็น
ภาพชัดขึ้น หนังสือนี้จึงมีจุดประสงค์ให้ผู้เริ่มเรียนอภิปรัชญา ได้รู้และปูพ้ืนความรู้พ้ืนฐานที่
นักเรียนควรรู้ก่อนเริ่มเข้าสู่บทเรียนที่ยาก และซับซ้อนของความเป็นอภิปรัชญา ที่ยากจะ
เข้าใจในธรรมชาติที่ยังหาข้อยุติไม่ได้ส าหรับโลกนี้   ท่านจึงเลือกสิ่งจ าเป็น พ้ืนฐานที่
นักศึกษาควรทราบ เบื้องต้นเพ่ือน าไปสู่การถกปัญหาที่ก่อปัญญาและสร้างความคิดใหม่ๆ
ต่อ ไป 

 หนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนได้แบ่งเนื้อหาออกเป็น ๖ บท ในแต่ละบท มีการกล่าวถึงและ
ยกตัวอย่างว่าสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้นคืออะไร มีแนวคิดทางปรัชญาอย่างไร และมีนักปรัชญาคน
ใดที่พูดเกี่ยวกับเรื่องเหล่านี้บ้างเพื่อเป็นการ สร้างแรงจูงใจในการศึกษาวิชาปรัชญาที่เข้าใจ
ยากให้ดูง่ายและเข้าถึงได้ง่ายขึ้น 

 

 

 

https://www.amazon.com/Philosophical-Reflections-Collected-Somparn-Promta-ebook/dp/B09%20SCPKZ9P/ref=sr_1_1?crid=1E3NGK9SSS3VI&keywords=somparn+promta&qid=1668333596&sprefix=somparn%2Caps%2C336&sr=8-1
http://csbp.mcu.ac.th/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B9%81%E0%B8%A5%E0%B8%B0%E0%B8%9C%E0%B8%A5%E0%B8%87%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B9%82%E0%B8%94%E0%B8%A2%E0%B8%A2%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A2%E0%B9%8C%20%E0%B8%94%E0%B8%A3.%20%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A3%20%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%97%E0%B8%B2.htm
http://csbp.mcu.ac.th/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B9%81%E0%B8%A5%E0%B8%B0%E0%B8%9C%E0%B8%A5%E0%B8%87%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B9%82%E0%B8%94%E0%B8%A2%E0%B8%A2%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A2%E0%B9%8C%20%E0%B8%94%E0%B8%A3.%20%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A3%20%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%97%E0%B8%B2.htm


     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๐๑ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  
๒. สรุปสาระส าคัญของเนื้อหา 

๒.๑)  บทว่าด้วยอภิปรัชญา (Metaphysic)  

สิ่งพื้นฐานที่เราควรรู้นั่นคือพวกเราผู้ ซึ่งเป็นมนุษย์รับรู้โลก ผ่านอายตนะซึ่งต่าง
จากสัตว์ เราเชื่อว่าทุกคนรับรู้ได้ในแบบเดียวกันส าหรับผู้ที่มีคุณสมบัติมนุษย์ปกติ  ผู้เขียน
ยกตัวอย่างของการมองเห็นดอกไม้สีแดง  คนปกติทุกคนจะเห็นดอกไม้สีแดงเป็นสีแดง
เช่นเดียวกัน โดยธรรมชาติมนุษย์ถูกสร้างให้คิด (โดยไม่ต้องใช้เหตุผล) ว่าโลกที่ปรากฏต่อ
การรับรู้ของเรานั้นเหมือนกัน แต่มีคนบางคนที่เกิดมาแตกต่าง จึงคิดต่าง และเชื่อว่ามนุษย์
รับรู้สิ่งต่างๆในโลกได้ไม่เหมือนกัน แม้ในขณะที่ก าลังมองดูสิ่งๆเดียวกัน ด้วยการรับผัสสะนี้
จึงมีนักคิดผู้สงสัยในความแตกต่างของแต่ละคน คนเหล่านี้ถูกเรียกว่า นักปรัชญา ใน
ประวัติศาสตร์นักปรัชญาโบราณถูกแบ่งออกเป็น 3 จ าพวก คือ กรีก, อินเดีย,และ จีน  ซึ่ง
แต่ละส านักพยายามหาค าตอบว่าการรับรู้ของเรานั้นเหมือนกันหรือไม่ แต่ก็ยังไม่มีค าตอบ
สรุป นักปรัชญารู้ว่าค าถามบางค าถามนั้นไม่มีค าตอบ  ผู้เขียนยกตัวอย่าง Immanuel 
Kant กล่าวว่า มันเป็นสิ่งที่เกิน ความสามารถของมนุษย์ที่จะบอกได้ว่าสิ่งทั้งหลายในโลก
เป็นอย่างไร ณ จุดเริ่มต้น และเรียกสิ่งเหล่านั้นว่า Things in Itself 

มนุษย์และสิ่งมีชีวิตอ่ืนๆ รับรู้โลกได้ไม่เหมือนกัน เพราะความสามารถของ
อายตนะที่ใช้ในการรับรู้ต่างกัน ซึ่งเป็นไปตามกฎแห่งการปรับตัวเพ่ือการอยู่รอดที่เรียกว่า 
วิวัฒนาการ ทุกชีวิตเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และ ดับไป ภายใต้กฎหรือแบบของธรรมชาติ  ซึ่ง
สามารถปรับปรุงเปลี่ยนแปลงพัฒนาได้เพ่ือการอยู่รอดของเผ่าพันธุ์ ดังนั้นสิ่ง มีชีวิตแต่ละ
สิ่งจึงมีแบบของตนที่แตกต่างกันไปตามแต่ชนิดหรือวงศ์ของประเภทนั้น    

นักปรัชญาบางกลุ่มเชื่อว่าเราสามารถรับรู้สิ่งต่างๆได้โดยไม่ต้องใช้อายตนะรับรู้  
คือการรับรู้ด้วย”จิต” ตามปรัชญาโบราณ (กรีก อินเดีย จีน) คุณสมบัติที่ส าคัญของจิตคือ 
ปัญญาญาณ ซึ่งเป็นการรู้ได้โดยไม่ต้องใช้ อายตนะและเกิดขึ้นอย่างฉับพลัน นักปรัชญา
โบราณเชื่อในพลังอ านาจของจิต เพราะบางครั้งการใช้เหตุผลในการ คิดไตร่ตรองเกิดขึ้น
เพราะสมองเข้ามามีบทบาทควบคุมการท างานของจิต  

เครื่องมือที่นักอภิปรัชญาใช้ในการค้นหาความจริงของสิ่งทั้งหลายคือ การคาด
เดา (Speculation) ซึ่ง อ้างอิงจากหลักการใช้เหตุผลอย่างหนึ่ง มาจากกระบวนการคิดที่
คิดอย่างใคร่ครวญ ใช้จินตนาการ ใช้เหตุผลเปรียบ เปรย การใช้ความรู้สึกภายใน และอ่ืนๆ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๐๒ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
ในวิถีแห่งปัญญาการรับรู้สิ่งใดๆคือการรู้แก่นแท้และสารัตถะของมัน ซึ่ง สิ่งนี้อาจไม่ได้
ปรากฏต่ออายตนะของเรา จึงท าให้เราต้องรับรู้มันด้วยจิต  

อภิปรัชญาเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับสิ่งสองสิ่ง คือธรรมชาติภายในของสิ่งทั้งหลายใน
จักรวาล และ ความสัมพันธ์ ของมัน นักปรัชญาเชื่อว่าสิ่งทั้งหลายเกิดจากการประกอบกัน
ขึ้นของส่วนประกอบย่อย ๆ เมื่อ แยกส่วนประกอบ เหล่านั้นออกจากกัน สิ่งนั้นก็จะไม่มีอยู่
อีกต่อไป พุทธศาสนา สอนเรื่องสิ่งทั้งหลายประกอบขึ้น จากธาตุ ๔ คือ ดิน น้ า ลม ไฟ 
นักเขียนยกตัวอย่างนาฬิกาที่มีส่วนประกอบเป็นพันๆ ชิ้น เราเห็นว่ามันคือนาฬิกา แต่เมื่อ
เราถอดส่วนประกอบต่างๆออกเป็นชิ้นส่วนย่อย เหมือนการน ามันกลับสู่จุดเริ่มต้น 
ส่วนย่อย ๆ มากมาย จะไม่เหลือความเป็นนาฬิกาให้เห็นอีก จากตัวอย่างนี้จึงท าให้นัก
ปรัชญาเชื่อว่าโลกเป็นสิ่งทุติยภูมิเพราะมัน ประกอบกันขึ้นจากส่วนต่าง ๆ ที่เป็นปฐมภูมิ 
(เป็นองค์ประกอบที่มิอาจแบ่งแยกได้อีกต่อไป) สิ่งอันเป็นปฐมภูมิเป็นสิ่งที่ละเอียดอ่อน
ซับซ้อนกว่าที่เราจะรับรู้ได้ พวกเขายังเชื่อว่าสิ่งปฐมภูมิเป็นจุดตั้งต้น แห่งการก่อก าเนิด
ทุติยภูม ิ

ในจักรวาล ยังมีส่วนต่างๆอีกมากมายที่ซับซ้อนกว่าวัตถุที่ เป็นรูปธรรม 
(Material Object) ผู้เขียนยกตัวอย่างคนกับก้อนหิน ซึ่งเป็นสิ่งที่แตกต่างกัน 
นักวิทยาศาสตร์ค้นพบว่าสิ่งทั้งหลายประกอบขึ้น จากอะตอมและส่วนประกอบของมัน 
ความรู้นี้ท าให้มนุษย์และก้อนหินไม่แตกต่างกัน เพราะเป็นอะตอมเหมือนกัน แต่ความรู้
เช่นนี้ไม่ สามารถน ามาใช้กับมนุษย์ที่เป็นสิ่งที่มีชีวิตที่มีจิตใจได้ พวกเขาเชื่อว่า สมอง คือ
จิตส านึกที่ เป็นต้นตอแห่งพฤติกรรมต่าง ๆ ของมนุษย์ และสมองก็เป็นวัตถุ ประกอบด้วย
อะตอมและส่วนประกอบ พ้ืนฐานอื่นๆ ค าถามคือ หากส่วนประกอบ มากมายเช่นนี้เป็นจุด
ก าเนิดของจิตส านึกของมนุษย์  มันจะ ท างานเป็นหนึ่งเดียวกันได้อย่างไร ทฤษฎีการ
ลดทอน จึงไม่สามารถอธิบายมนุษย์ในฐานะที่เป็นสิ่งมีชีวิต ที่มีชีวิตจิตใจได้เหมือนกับที่ใช้
อธิบายสิ่งของ เช่นเดียวกับค าถามทางจิตวิญญาณ ชีวิต และจักรวาลด้วย  

๒.๒ บทว่าด้วยท่ีว่างและเวลา (Space and Time) 

ผู้เขียนพูดถึงเงื่อนไขในการมีอยู่ของสิ่งทั้งหลายในจักรวาลจะมีได้เมื่อเรามี
ปัจจัยต่างๆเข้ามาสนับสนุนซึ่งกันและกันโดยอาศัยสถานที่และเวลาเป็นตัวก าหนด ปัจจัย
บางสิ่งจะไม่สามารถท าให้สิ่งๆหนึ่งเกิดได้เมื่อขาดปัจจัยนั้นและไม่สามารถแทนที่ด้วยสิ่งอ่ืน



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๐๓ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  
ได้เราเรียกว่าปัจจัยหลักแต่มีปัจจัยรองที่สนับสนุนหลายๆอย่างให้เกิดขึ้นโดยปัจจัยเหล่านี้
เราอาจสามารถหาสิ่งมาทดแทนสนับสนุนไปให้เกิดเหตุการณ์ต่อได้ 

สิ่งต่างๆทั้งหลายกินที่  ผู้เขียนยกตัวอย่างเปรียบเทียบว่า มนุษย์ และสิ่ง
ทั้งหลายสามารถปรากฏมีขึ้นมาได้ต้องมีพ้ืนที่  เปรียบให้เห็นภาพโดย การสร้างบ้าน
จ าเป็นต้องมีวัสดุมาก่อนแล้วน าวัสดุมาประกอบกันขึ้น เป็นบ้าน จากนั้นจึงกั้นและมีห้อง
ต่างๆเกิดขึ้นในที่ว่าง แต่การที่เราอยู่ในบ้านได้ ไม่ใช่เพราะวัสดุหรือองค์ประกอบที่สร้างขึ้น
เป็นบ้าน แต่เป็นเพราะ “ที่ว่าง” ของบ้านต่างหาก  

หน้าที่ของสิ่งทั้งหลายในจักรวาลมี ๒ หน้าที่ หน้าที่ของสิ่งที่ปรากฏ (Function 
as being) และหน้าที่ของสิ่งที่ไม่ปรากฏ (Function as non-being) ผู้เขียนยกตัวอย่าง
เรื่องกาน้ าชา หลังจากใคร่ครวญเรื่องที่ว่างในกาน้ าชาแล้ว อะไรคือ “ที่ว่าง” มันเป็นอะไร
บางอย่างที่มีอยู่จริงหรือ? หรือเป็นเพียงภาพที่จิตสร้างโดยไม่ได้มีอยู่จริง? ซึ่งเป็นสิ่งที่
ผู้เขียนชวนให้คิดต่อ 

ความจริงที่พิสูจน์ได้ด้วยวิทยาศาสตร์และคณิตศาสตร์นั้นแตกต่างกันความจริง
ทางวิทยาศาสตร์คือความจริงที่อยู่บนฐานของคุณสมบัติภายนอกของสิ่งทั้งหลายใน
จักรวาลได้จากอายตนะ หรือเป็นสิ่งลวงตาที่จิตสร้างขึ้นวิทยาศาสตร์จึงเป็นความจริงที่
สามารถหักล้างได้ถ้ามีสิ่งที่แสดงให้ปรากฏได้ว่ามีความเป็นจริงที่ถูกต้องกว่า ความรู้เดิมก็
จะถูกหักล้างไป แต่คณิตศาสตร์  เป็นความรู้ที่มี พ้ืนฐานมาจากการใช้ เหตุผล  มัก
เปลี่ยนแปลงไม่ได้ เพราะมันเป็นความจริงที่ยอมรับได้ทุกคน มันท าให้เราเข้าใจถึงแก่นของ
สิ่งต่างๆ  อันเป็นเรื่องของ การปรากฏมีอยู่โดยปราศจากปัจจัยภายนอก (Pure being)   

คุณสมบัติของสิ่งทั้งหลายจะไม่สามารถปรากฏต่ออายตนะเราได้หากปราศจาก
รากฐานที่ส าคัญคือ ที่ว่างและเวลา  ฉะนั้นการรับรู้การมีอยู่ของสิ่งทั้งหลาย มีทั้งการรับรู้
ภายนอกและการรับรู้ภายใน  การรับรู้ภายนอกเช่นเราเห็นว่ามีโต๊ะตั้งอยู่ตรงนี้  ส่วนการ
รับรู้ภายในเช่นการที่เรารู้สึกดีใจ หรือ เสียใจ เราไม่ทราบว่าความรู้สึกต่างๆเหล่านี้มันอยู่
ตรงส่วนไหนในร่างกายเราแต่เรารู้ว่ามันอยู่จริงในชีวิตเราจึงเป็นการรับรู้ภายใน  มีการรับรู้
อีกประเภทเรียกว่า การรับรู้ถึงสิ่งที่ไม่ปรากฏ (perception of non being) ผู้เขียน
ยกตัวอย่างถึงการไปอวกาศ ถ้าไม่มีเครื่องตรวจจับ และ ไม่มีอะไรปรากฎต่อสายตารับรู้
ของเรา แนวความคิดเกี่ยวกับอวกาศจึงเกิดจากความคิดของเรา มันเป็นการรับรู้ถึงสิ่งที่ไม่
ปรากฏ มีนักคิด ๒ ท่านที่ผู้เขียนยกมาในบทนี้ว่า Albert Einstein กล่าวว่า ที่ที่ยานอวกาศ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๐๔ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
ก าลังแล่นอยู่ในที่ว่างเปล่านั้น เนื่องจากเราไม่สามารถหาเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ใดๆ ไป
จับความจริงและการมีอยู่ของอวกาศได้ แต่ Isaac Newton กลับเชื่อว่าอวกาศเป็นบางสิ่ง
ที่มีอยู่จริง เพราะยังคงมีสิ่งต่างๆอีกมากในจักรวาลที่เราไม่สามารถรับรู้มันได้ด้วยอายตนะ
และเครื่องมือ ทางวิทยาศาสตร์ ส่วนในด้านของตรรกศาสตร์ หากเราไม่รู้จักสิ่งสิ่งหนึ่งและ
ไม่มีอะไรที่สัมพันธ์กับมัน สิ่งสิ่งนี้อาจจะมีอยู่ หรือไม่มีอยู่ก็ได้ ไม่เกี่ยวกับว่า เราจะสามารถ
รับรู้มันได้หรือไม ่ดังนั้นด้วยเหตุผลนี้ ความรู้ทางวิทยาศาสตร์จึงไม่อาจปฏิเสธการมีอยู่ของ
พระเจ้าได ้เพราะพิสูจน์ไม่ได้ และเกินกว่าเครื่องมือจะเอ้ือมถึง  ดังนั้นจึงยังสรุปไม่ได้ว่าไม่
มีพระเจ้า การมีอยู่ของพระเจ้าจึงเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงและไม่มีอยู่จริงพร้อมๆกันในตัวเอง  

การใช้ Speculation ในแนวความคิดของ Newton เขาเชื่อว่าอวกาศเป็นอะไร
บางอย่างที่ไม่ปรากฏต่ออายตนะเหมือนโต๊ะ แต่ถ้าเราสามารถพิสูจน์ได้ว่า ยังมีสิ่งต่างๆอีก
มากที่ไม่ปรากฏต่ออายตนะรับรู้ของเรา ก็แสดงว่าเราต้องยอมรับว่าสิ่งที่ไม่เห็นอาจมีอยู่จริง 
เพราะการมีอยู่ของมันเกินเลยไปจากขีดจ ากัดที่เรารับรู้ได้  ดังนั้นจึงต้องใช้ จินตนาการ 
ปัญญาญาณหยั่งรู้ หรือใช้สิ่งอื่นเป็นเครื่องมือแทน   

ที่ว่างสัมพัทธ์ และเวลาสัมพัทธ์ (Relative Space, Relative Time) ที่ว่าง
สมบูรณ์ และเวลาสมบูรณ์ (Absolute Space, Absolute Time) ที่ว่างสัมพัทธ์ คือที่ว่างที่
ปรากฏต่ออายตนะรับรู้ของเรา เป็นที่ว่างซึ่งจิตมนุษย์ผู้รับรู้สร้างขึ้นสัมพัทธ์กับความ
เปลี่ยนแปลงตามช่วงเวลาที่เปลี่ยนไป ระบบของเวลาที่ถูกมนุษย์ สร้างขึ้นมาให้มีหน่วย วัน 
เดือน ปี วินาที นาที ชั่วโมง ให้มนุษย์เรารับรู้ได้ตรงกัน ถ้าจักรวาล ว่างเปล่าปราศจากสิ่ง
ทั้งหลาย สิ่งที่เราเรียกว่า วันเดือนปี ก็จะไม่มีอยู่จริงด้วยเช่นกัน เพราะสิ่งทั้งหลายถูกสร้าง
ขึ้นให้เป็นสิ่งอ้างอิงรับรู้เหมือนกันโดยมนุษย์ 

๒.๓ บทว่าด้วยจักรวาล (Universe) 

อะไรคือจุดก าเนิดของจักรวาล? ทุกสิ่งต้องมีจุดก าเนิดด้วยกันทั้งนั้น จุดก าเนิด
ของสรรพสิ่งไม่สามารถแยกจากพ้ืนที่และเวลา (Space and Time) ได้ และนี่เป็นเหตุผล
ว่าท าไมอภิปรัชญามักเริ่มจากพ้ืนที่และเวลาก่อน ซึ่งเราจะสามารถทราบได้ถึงรายละเอียด
ของสิ่งต่าง ๆ เกี่ยวกับ เมื่อไหร่ (When) และ ที่ไหน (Where) ที่สิ่งนั้นถูกสร้างขึ้น และมี
อีกแนวคิดท่ีส าคัญไม่แพ้กันคือ สร้างโดยใคร (By Whom) และ เพ่ืออะไร (What) 



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๐๕ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  

ผู้เขียนยกตัวอย่างทรรศนะทางพุทธศาสนาว่า เราไม่จ าเป็นต้องทราบจุดก าเนิด
ของจักรวาล แต่ควรศึกษาว่าอะไรคือแก่นความจริงของชีวิตจะดีกว่า เราควรพิจารณาสิ่ง
ต่างๆด้วยปัญญา เพ่ือตอบให้ได้ว่าเราควรท าอย่างไรกับชีวิตของเรา? มนุษย์อยู่ภายใต้การ 
เกิด แก่ เจ็บ ตาย ตามธรรมชาติ อันเป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ คือทุกสิ่งเกิดขึ้นเพราะมีเหตุ
และหมดลงเมื่อเหตุนั้นหมดลงตามเหตุปัจจัยไม่สามารถก าหนดบังคับได้  (อนิจจัง) สิ่งที่
เกิดข้ึนแล้วย่อมเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัย ไม่สามารถคงอยู่ในสถานะเดิมได้ตลอด (ทุก
ขัง) เมื่อเราแยกเหตุปัจจัยออกจากกัน สิ่งต่างๆเหล่านั้นก็จะไม่มีอยู่อีกต่อไป (อนัตตา) สิ่ง
เหล่านี้เป็นข้อเท็จจริง (Fact) ที่เกิดตามกฎแห่งธรรมชาติที่เรียกว่า ธรรมะ (Nature) ซึ่งเรา
ไม่สามารถแก้ไขเปลี่ยนแปลงอะไรได้ มนุษย์ไม่สามารถยอมรับการเป็นไปของกฎธรรมชาติ
นั้นจึงเกิดทุกข์ ความทุกข์ไม่ใช่ธรรมชาติของชีวิต เพราะไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่กับเรา เราจึง
สามารถแก้ไขได้ด้วยการรู้จักกับความทุกข์ว่าเกิดจากอะไร และจะหาวิธีออกจากทุกข์ได้
อย่างไร?(อริยสัจ4) ด้วยการใช้เหตุผล จิตมนุษย์สามารถพัฒนาได้ด้วยการฝึก ฝึกให้จิตมี
คุณสมบัติแห่งปัญญาคือ การตื่นรู้ และ เบิกบาน   

ผู้เขียนยกตัวอย่างนักปรัชญาที่กล่าวถึงปัจจัยในการเกิดขึ้นของสิ่งต่างๆ คือ 
Aristotle กล่าวว่าทุกสิ่งที่เราเห็นในชีวิตเกิดขึ้นมีอยู่ได้โดยเหตุปัจจัย คือต้องมีเป้าหมาย
ของการเกิดขึ้น มีเจตนาและจุดมุ่งหมาย เป็นบทบาทส าคัญในการเกิดของสิ่งต่างๆ ที่จะ
เกิดเป็นภาพปรากฏ มีรูปร่างลักษณะที่ตอบสนองต่อวัตถุประสงค์ของมัน (Idea of the 
four causes)  

ชีวิตมนุษย์อยู่ภายใต้ ระบบ กฎเกณฑ์ และระเบียบของจักรวาล ซึ่งเราเลือก
ไม่ได้ พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า กฎธรรมชาติ มี 5 ข้อ คือ กฎธรรมชาติ ที่เกี่ยวข้องกับสิ่ง
ทั้งหลาย, กฎธรรมชาติที่เก่ียวข้องกับสิ่งมีชีวิต, กฎธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับจิตใจ ซึ่งมาจาก
สมองหรือวิญญาณ, กฎแห่งกรรม, กฎแห่งเหตุปัจจัย 

กฎทางชีววิทยา และกฎแห่งการวิวัฒนาการ ช่วยอธิบายว่าท าไมสิ่งทั้งหลายจึง
แตกต่างกัน และความแตกต่างนั้นเกิดขึ้นได้อย่างไร  โลกเกิดขึ้นมาโดยมีกฎแห่งธรรมชาติ
คอยก าหนดให้สิ่งมีชีวิตทั้งหลายมีความเท่าเทียมกันในการมีชีวิต  ก าหนดช่วงเวลา และ
ปัจจัยต่างๆในการมีชีวิต ให้สิ่งทั้งหลายได้มีชีวิตอย่างมีความสุขอย่างเท่าเทียม ทุกสิ่งใน
จักรวาลถูกสร้างขึ้นมาให้มีความแตกต่างกัน มาก น้อย โดยมีคุณสมบัติเฉพาะตัวที่แตกต่าง
กัน  



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๐๖ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
จักรวาลในทางอภิปรัชญาเป็นหลักในการพิจารณาใคร่ครวญถึงชีวิตและ

ธรรมชาติของทุกสิ่งในจักรวาล หากมองทางสังคมและการเมืองเราจะเห็นการแบ่งชนชั้น
ของคนรวยและจน จึงท าให้โลกของคนบางคนไม่ใช่โลกที่มีความสุขเสมอไป ผู้เขียนทิ้งไว้ให้
ไตร่ตรองว่า หากมองด้วยมุมมองทางอภิปรัชญาและศาสนาแล้ว สิ่งที่เห็นได้ด้วยปัญญาว่า 
จักรวาลได้สร้างสถานที่และเวลาที่เท่าเทียมและเป็นธรรมส าหรับทุกชีวิต ไม่ว่ารวย จน ทุก
สิ่งมีเวลาอยู่บนโลกเท่าๆ กัน กินหนึ่งอ่ิมเท่ากัน ใช้เวลาในการหลับและตื่นพอๆกันทุกคน 
และตายอย่างเท่าเทียมกันด้วย ความสมดุลระหว่างสิ่งต่างๆ รวมถึง ความคิด แนวความคิด 
เป็นสิ่งที่จ าเป็น และความจริงนี้เป็นสิ่งที่งดงามของชีวิตและจักรวาล  

๓.๔ บทว่าด้วยมนุษย์ (Man) 

มนุษย์เป็นผู้รับรู้การมีอยู่ของโลก สิ่งต่างๆในธรรมชาติของโลกไม่ว่าจะยิ่งใหญ่
และงดงามเพียงใด หากไม่มีมนุษย์ผู้รับรู้ความงามและให้ค่าความหมาย โลกก็ไม่มี
ความหมายอะไร สิ่งต่างๆในโลกอาจแบ่งออกได้เป็น ๒ กลุ่ม คือสิ่งที่อาจไม่มีจิตส านึก เช่น
ก้อนหิน และสิ่งที่มีจิตส านึก เช่น มนุษย์  เราพบว่าวิวัฒนาการท าให้บางสิ่งมีจิตส านึก
ขึ้นมา ปัจจุบันเรามีคอมพิวเตอร์ที่สามารถสร้างความรู้ได้อย่างสลับซับซ้อน  มันไม่มี
คุณสมบัติทางชีววิทยาเหมือนมนุษย์หรือสัตว์และไม่มีจิตส านึกสามารถรู้การกระท าที่มันท า
ลงไปได้ แต่คอมพิวเตอร์ปัจจุบันสามารถคิดได้เองและท าบางอย่างเองได้แม้จะเป็น
สิ่งไม่มีชีวิตเหมือนกับก้อนหิน  

จิตส านึกในทางพุทธศาสนาเชื่อว่าเป็นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ  มนุษย์มี
จิตส านึก ๖ ชนิด คือ มาจากการเห็น ได้ยิน ได้กลิ่น รส สัมผัส และรู้สึก เช่น อารมณ์ 
ความคิด ความรู้สึกต่างๆ จิตส านึกทางพุทธศาสนาแบ่งเป็น ๒ ชนิด คือ จิตส านึกบริสุทธิ์ 
(Pure Consciousness) ซึ่งสิ่งใดเกิดก็รับรู้ว่าเกิดเฉยๆ และความรู้สึกถึงความเป็นตัวเป็น
ตน (Sense of Self) เป็นจิตส านึกที่มีอัตตา ตัวกู ของกู  ทางพุทธหลังพุทธกาลเชื่อว่าสิ่ง
ต่างๆมี จิตใจ (Mind) และกรรม (Karma) ทั้งพุทธและฮินดูเชื่อว่ามีจิตใจ เพ่ือใช้อธิบาย
การท างานของกรรม (Karma)  

ในทรรศนะของ Charles Darwin ความพยายามที่จะอยู่รอด มีอยู่ในสิ่งมีชีวิต
ทุกชนิด ไม่แตกต่างกันทั้งพืช หรือสัตว์ ดังนั้นสิ่งมีชีวิตทุกชนิดต้องมีสัญชาตญาณถึงความ
เป็นตัวตน สิ่งเหล่านี้จะเกิดขึ้นไม่ได้หากปราศจากจิตส านึก จึงตรงกับสิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัส
ว่า ต้นไม้เป็นสิ่งที่มีจิตวิญญาณ จิตส านึกถึงตัวตนยังเป็นต้นเหตุถึงสิ่งอ่ืนๆอีก เช่นการรัก



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๐๗ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  
ตัวเอง ซึ่งก็เป็นเหตุผลเดียวกับที่ต้นไม้พยายามปกป้องตัวเองไม่ให้ตายการแสงแดดที่ร้อน
จัดด้วยวิธีการคายน้ าแบบละอองเล็กๆที่ใบ สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่าต้นไม้มีความรู้สึกรักตัวเอง
และไม่อยากตาย ซึ่งเป็นสิ่งเดียวกับจิตส านึกของมนุษย์ 

แนวความคิดเรื่องอหังการ (Ahamkara) และมมังการ (Mamamkara) : ตัณหา
หรือความอยากท่ีมีรากฐานมาจากจิตส านึกจากความรู้สึกที่อยู่ลึกลงไปภายในจิตใจ 2 ชนิด 
คือ อหังการ (Ahamkara) : ความรู้สึกยึดถือว่ามี “ตัวกู” และมมังการ (Mamamkara) : 
ความรู้สึกยึดถือว่านี้คือ “ของกู”  

ในศาสนาฮินดูและอภิปรัชญา ตามแนวคิดของ Rene Descartes เริ่มต้น
การศึกษาจิตส านึกจากการศึกษาตัวตนที่แท้จริงของเรา แต่จนถึงปัจจุบันนักคิดทั้งหลายก็
ยังไม่สามารถหาค าตอบได้ว่า ตัวตนที่แท้จริงของมนุษย์คืออะไร มีแต่ค าตอบที่คาดเดาใน
เชิงอภิปรัชญาที่ไม่สามารถพิสูจน์ได ้ 

จิตมนุษย์ในเรื่อง สุข ทุกข์: มนุษย์ทุกคนมีความ “รักสุข เกลียดทุกข์” 
ความรู้สึกที่เกิดขึ้นในจิตส านึกนี้  พระพุทธเจ้าเรียกว่า ทุกข์ ในมุมมองของ Jeremy 
Bentham ว่าธรรมชาติหรือพระเจ้าสร้างมนุษย์ขึ้นมาให้เป็นทาสของ ๒ สิ่ง คือความทุกข์
และความสุข ทั้งสองสิ่งเป็นสิ่งส าคัญที่อยู่เบื้องหลังการกระท าของมนุษย์  เพราะมัน
ครอบง าให้เกิดพฤติกรรมต่างๆ  พระพุทธเจ้าตรัสว่าความสุขในชีวิตมนุษย์มี 3 ระดับคือ 
ความสุขจากการเสพบริโภค ความสุขที่เกิดจากความสงบของจิต และความสุขที่เป็นผลมา
จากจิตที่เป็นอิสระจากทุกข์  

ความจริงในธรรมชาติและชีวิตตามมุมมองของ Albert Camus กล่าวว่าชีวิต
เป็นสิ่งไร้สาระในฐานะที่มันเป็นความว่างเปล่าตั้งแต่แรกเริ่ม และธรรมชาติสั่งให้เราท า
อะไรบางอย่างด้วยชีวิตของเราราว กับว่ามันเป็นสิ่งที่เราสามารถเติมเต็มความว่างเปล่านั้น
ได้ แต่ความเป็นจริงคือชีวิตเป็นสิ่งที่เราไม่สามารถเติมเต็ม ได้ ทางออกเพียงอย่างเดียวคือ
การฆ่าตัวตาย   และผู้เขียนยกตัวอย่างนักคิดที่เห็นต่างชื่อ Edward Wilson เขาไม่เห็น
ด้วยกับแนวคิดของ Camus เขาเชื่อว่า มนุษย์ สัตว์ พืช ถูกสร้างขึ้นมาโดยธรรมชาติให้มี
ชีวิตและมีความรักในชีวิตของตัวเอง ใช้ชีวิตให้มีความสุข สนใจทุกข์ให้น้อย เขากล่าวว่า ไม่
มีใครคิดว่าควรฆ่าตัวตายโดยไม่มีสาเหตุ และการกระท าเช่นนั้นเป็นสิ่งที่ไม่มีเหตุผล  ส่วน
มุมมองของพระพุทธเจ้าอยู่ระหว่างทางสายกลางของ Camus และ Wilson ท่านตรัสว่า



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๐๘ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
การเกิดเป็นทุกข์ คล้ายกับCamus ที่กล่าวว่าชีวิตเป็นสิ่งไร้สาระ แต่ขณะเดียวกัน มนุษย์ใน
โลกก็ถูกสร้างขึ้นมาเพ่ือให้รักตัวเอง ซึ่งใกล้เคียงกับสิ่งที ่Wilson กล่าว  

๓.๕ บทว่าด้วยวัตถุนิยม (Materialism)  

มนุษย์เป็นผู้ให้ความหมายทุกสิ่งในจักรวาล โดยใช้อายตนะรับรู้เป็นเครื่องมือ
ของวัตถุนิยม เมื่อเรารับรู้โลกเพียงการสังเกตจะไม่เป็นการเพียงพอที่จะท าให้เกิดปัญญา 
เมื่อต้องการให้เกิดปัญญาจึงต้องมีการถกเถียงเพ่ือหาข้อสรุปในการตีความ จึงเกิด
อภิปรัชญาขึ้นในโลก ปรัชญาต้องการการตีความซึ่งท าให้เกิดลัทธิวัตถุนิยมตามมา 
แนวความคิดของวัตถุนิยมคือ สิ่งใดมีอยู่ สิ่งนั้นต้องปรากฏต่ออายตนะรับรู้ของมนุษย์ ใน
โลกของวัตถุนิยมไม่มีพระเจ้า เพราะไม่มีใครในโลกรับรู้ การมีอยู่ของพระเจ้าได้ แต่การที่
เราไม่สามารถรับรู้การมีอยู่ของสิ่งสิ่งหนึ่ง อาจหมายถึงการที่เรา ไม่รู้ว่าสิ่งสิ่งนั้นมีอยู่หรือไม่ 
John Locke กล่าวว่า เป็นไปได้ว่าพระเจ้ามีอยู่จริงในจักรวาล และพระเจ้าเป็นสิ่งที่อยู่
เกินไปจาก อายตนะรับรู้ของมนุษย์จะรับรู้ได้  แต่สิ่งนี้เราไม่สามารถนับเป็นความรู้ได้ 
เป็นได้เพียงความเชื่อทางศาสนาและ อภิปรัชญา  

หลักการที่ลัทธิวัตถุนิยมใช้เป็นหลักการที่น ามาจากลัทธิประจักษ์นิยม คือสิ่งที่
ปรากฏการในการรับรู้ต้องเป็นรูปธรรม สิ่งอันประกอบขึ้นเป็นรูปธรรมนั้นประกอบขึ้นจาก
องค์ประกอบย่อยๆ จ านวนนับไม่ถ้วนที่ท างานร่วมกันอย่างเป็นระบบ  อชิตา เกสะกัมบาลี 
(Ajita Kesakambali) นักปรัชญาอินเดียในสมัยพุทธกาลกล่าวว่า สิ่งที่เราเรียกว่า จิตส านึก
ที่พบในมนุษย์และสัตว์ เป็นคุณสมบัติที่เกิดจากการรวมตัวของมหาภูตรูป ๔ คือ ดิน น้ า 
ลม ไฟ อันเป็น ปฐมธาตุที่ไม่สามารถอธิบายได้ด้วยลัทธิวัตถุนิยมจักรกล แม้ว่าแนวความคิด
แบบการท างานจะสามารถอธิบายการท างานของโลกและดวงดาวได้แต่ไม่สามารถอธิบาย
การเกิดจิตส านึกและการเกิด พฤติกรรมต่างๆในสิ่งมีชีวิตได้  

Alan Turing เชื่อว่าเราสามารถสร้างคอมพิวเตอร์ที่สามารถคิดได้เหมือนคน 
แต่ John Searle ไม่เชื่อว่าคอมพิวเตอร์จะคิดได้เหมือนมนุษย์ และ ไม่เชื่อเรื่องวิญญาณ 
เขาเชื่อว่าจิตส านึกของมนุษย์เป็นสิ่งที่สมองสร้างขึ้น จึงเกิดกระบวนการท างานของสมอง
ในลักษณะจักรกล เราเกิดความเข้าใจถึงความหมาย แต่คุณสมบัติของจิตส านึก ความเข้าใจ
ความหมายที่ไม่สามารถพบได้ในคอมพิวเตอร์  

 



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๐๙ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  

๒.๖ บทว่าด้วยจิตนิยม (Idealism)  

ปรัชญาวัตถุนิยมเชื่อการรับรู้ผ่านอายตนะ แต่จิตนิยมเชื่อว่า การรับรู้ด้วย
อายตนะนั้นไม่เพียงพอเพราะเรารับรู้ได้เพียงคุณสมบัติภายนอกของวัตถุเท่านั้น  ส่วน
พฤติกรรมและระบบของสิ่งต่างๆที่ไม่ได้เป็นวัตถุที่ปรากฏอยู่ในกฎของธรรมชาติ  หรือ
ปรากฏการณ์บางอย่างที่ไม่มีกายภาพให้เราเห็นจะไม่สามารถใช้อายตนะรับรู้ได้  เช่น กฎ
ฟิสิกส์ เคมี ชีวะ หรือดาราศาสตร์ เป็นต้น  ระบบที่ควบคุมความเป็นไปของสิ่งท้ังหลายใน
โลก เราไม่สามารถเห็นได้ Aristotle เป็นนักคิดคนแรกที่ตั้งค าถามว่าระบบคืออะไร และ
สามารถเกิดขึ้นได้เองโดยไม่มีผู้ออกแบบ หรือผู้ก าหนดสร้างได้ หรือไม่ สิ่งต่างๆจะเกิดขึ้น
เองโดยไม่มีสาเหตุไม่ได้ จากประสบการณ์ การออกแบบอะไรสักอย่างในโลก เราต้องใช้
สติปัญญาในการคิด จินตนาการ Charles Darwin ผู้ค้นพบทฤษฎีวิวัฒนาการเชื่อว่า 
สิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีปัญญาที่ธรรมชาติสร้างไว้ให้อยู่ภายในชีวิตทุกชีวิต  เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือ
ในการมีชีวิตรอด แต่ส าหรับวัตถุท่ีไม่มีชีวิต Aristotle เชื่อว่าสิ่งที่ไม่มีชีวิตไม่สามารถ คิดท า
อะไรด้วยตัวของมันเองได้ต้องมีจิตเป็นผู้สั่งการ เขาจึงเชื่อว่าจิตส านึกของมนุษย์มาจาก
วิญญาณไม่ใช่สมองที่เป็นวัตถุ Aristotle และ Thomas Aquinas เชื่ออย่างยิ่งว่าจะต้องมี
สิ่งที่มีสติปัญญาขั้นสูงสุดเป็นผู้ออกแบบและสร้างจักรวาล โดยกฎที่ใช้เป็นหลักการในกลุ่ม
นักปรัชญาจิตนิยมคือ กฎแห่งความคิด (The Rule of Thought) ซึ่งทุกสิ่งอยู่ภายใต้กฎ
แห่งความยุติธรรมของจักรวาล ซึ่งเป็นกฎแห่งธรรมชาติ Aristotle ไม่ได้บอกชัดเจนว่าสิ่ง
ใดสร้างจักรวาล เขาเพียงแต่บอกว่าจะต้องสิ่งบางสิ่งเป็นผู้สร้าง โดยเรียกสิ่งเริ่มต้นนี้ว่า 
The First Move ส่วน Aquinas เรียกสิ่งนี้ว่าพระเจ้า (The First Mover) จิตนิยมเชื่อว่า 
สิ่งทั้งหลายในจักรวาลมีระเบียบแบบแผนที่ก าหนดให้สิ่งทั้งหลายเดินตามเส้นทาง  หรือ
รูปแบบที่ระบบของพฤติกรรมนั้นได้ก าหนดไว้ล่วงหน้าแล้ว และท าให้สิ่งทั้งหลายเป็นไป
อย่างที่มันเป็น เราอาจ เรียกสิ่งนี้ว่าเป็นกฎแห่งธรรมชาติ  

การที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นและเปลี่ยนแปลงเป็นเพราะเหตุ ๔ ประการ (The 4 
Causes) Aristotle กล่าวว่า ต้องมี ๑.วัตถุที่ใช้ในการสร้าง ๒.จะต้องมีผู้ที่สร้าง ๓.ต้องมี
รูปแบบที่อยู่ในจินตนาการของผู้สร้าง ๔.ต้องมีวัตถุประสงค์  

จิตนิยมพิจารณาความดีและความจริงผ่านการกระท ามีคุณสมบัติ  ๒ ประการ 
คือ การกระท าที่ไม่ได้ผลประโยชน์ตอบแทน และผลประโยชน์จากการกระท านั้นเกิดแก่
ผู้อื่น (ความด)ี 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๑๐ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
๓. บทวิจารณ์ 

๓.๑ จุดเด่นของหนังสือ 

หนังสือมีจุดเด่นหลายอย่างที่น่าสนใจ ผู้วิจารณ์จะน าเสนอจุดเด่น ๓ ด้าน 
ได้แก่ การใช้ภาษาท่ีเข้าใจง่าย รูปแบบการน าเสนอในบทอย่างเป็นระบบ และการน าเสนอ
ประเด็นที่ส าคัญและน่าสนใจ 

๓.๑.๑) ใช้ภาษาเข้าใจง่าย  

หนังสือเล่มนี้ผู้เขียนมีจุดประสงค์เพ่ือแนะน าพ้ืนฐานทางอภิปรัชญาส าหรับการ
เรียนรู้ปรัชญาแบบมือใหม่  ใช้ภาษานิ่มนวล ไม่ซับซ้อน แต่ยังมีศัพท์วิชาการทางปรัชญา
และชื่อนักปรัชญาที่ควรรู้แทรกอยู่เพ่ือน าไปค้นคว้าต่อ เราจะเห็นได้ชัดเจนว่าผู้เขียนลด
ความซับซ้อนของค าศัพท์ หลีกเลี่ยงค ายากแต่มาใช้วิธีอธิบายค ายากด้วยการอธิบาย
ตัวอย่างให้เห็นภาพแทน เช่น ผู้เขียนต้องการบอกค าว่ารากฐานทางปรัชญาที่แน่นหนา 
ผู้เขียนใช้วิธีอุปมาอุปไมยกับการสร้างบ้านเพื่อให้เห็นภาพชัด เมื่อสร้างบ้านต้องมีฐานรากที่
คงทนแข็งแรงเพ่ือให้บ้านตั้งอยู่ได้อย่างมั่นคง และเปรียบกับผู้ศึกษาอภิปรัชญา ถ้ามี
พ้ืนฐานที่ดีแล้วก็มักจะท าให้เดินต่อไปได้ง่ายและมั่นคง (Somparn Promta, Lectures in 
Metaphysics, (Bangkok, Wisdom Magazine Publishing House, 2020) , 5)๕  ถึงแม้จะเป็น
การอธิบายสิ่งใดๆผู้เขียนมักใช้ค าศัพท์สามัญธรรมดา แทนที่จะใช้ค าศัพท์สูงหรูหราเหมือน
หนังสือปรัชญาเล่มอ่ืน ถ้าเปรียบเทียบกับหนังสืออภิปรัชญาเล่มอ่ืน เช่น Aristotle The 
Metaphysic   จะใช้ค าศัพท์ที่ยากแก่การเข้าใจมากกว่า  ตัวอย่างที่ง่ายที่สุดเช่น ถ้าเป็น
หนังสือเล่มนี้ผู้เขียนใช้ค าว่า หนึ่ง (one หรือ first), สอง (Two หรือ Second), สาม 
(Three หรือ Third)  แต่ถ้าเป็นหนังสือ Aristotle in Metaphysic จะใช้ค าว่า Alpha, 
Beta, Gamma, Delta, Epsilon, Zeta, Eta, Theta, Iota, Kappa, Lambda, Mu, Nu  
แทนตัวเลข (Hugh Lawson-Tancred (Translated), Aristotle The Metaphysic, (London, 
Penguin Books, 1998), 6)๖ ใช้ค าว่า Bibliography แทนค าว่า Contents, Reference 
หรือ Index เป็นต้น 

                                                      

 ๕ Somparn Promta. Lectures in Metaphysics. Bangkok. Wisdom Magazine 
Publishing House, 2020. 

 ๖  Hugh Lawson-Tancred (Translated). Aristotle The Metaphysic. London. 
Penguin Books, 1998. 



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๑๑ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  

๓.๑.๒) รูปแบบการน าเสนอ  
ในการเรียบเรียงเนื้อหาในแต่ละบท จะเดินเรื่องอย่างเป็นระบบ โดยเริ่มจาก

แนวคิดกว้างๆก่อน แล้วค่อยบีบแคบเข้ามาถึงสิ่งส าคัญที่ผู้อ่านควรทราบ โดยเข้าสู่การ
อธิบาย  โดยมีการให้ตัวอย่างประกอบอย่างละเอียด เปรียบเทียบด้วยหลักเหตุผล ใช้
เหตุผลหักล้างอย่างนุ่มนวล  และมีการกล่าวถึงแนวคิดของบุคคลส าคัญที่เกี่ยวข้องกับบท
นั้นๆ เพ่ือชวนให้ผู้อ่านติดตาม สืบค้น นักปรัชญาเหล่านั้นที่มีบทบาทกับเรื่องในแต่ละ
หัวข้อ เช่น การยกตัวอย่าง Alan Touring เปรียบเทียบกับแนวคิดของ John Searle เพ่ือ
ชี้ให้เห็นว่านักปรัชญาทั้งสองท่านมีความคิดที่ต่างขั้วกันอย่างสิ้นเชิง กล่าวคือ ผู้เขียน
ชี้ให้เห็นความคิดของคอมพิวเตอร์ว่ามีหรือไม่ Touring คิดว่าคอมพิวเตอร์คิดเองได้ แต่ 
Searle เชื่อว่าคิดไม่ได้ (Somparn Promta, Lectures in Metaphysics, (Bangkok, Wisdom 
Magazine Publishing House, 2020) , 210-218)๗  โดยผู้เขียนน าแนวคิดที่เด่นของบุคคลที่มี
แนวคิดในเรื่องนั้นๆ มาแบ่งแยกขั้วอย่างชัดเจนว่าใครมีความคิดเห็นต่อเรื่องเหล่านั้น
อย่างไร เมื่อผู้อ่านทราบถึงแนวคิดหลักแล้วก็สามารถน าไปสืบค้น ต่อยอด ถกปัญหาในด้าน
ที่ตนเองเชื่อว่าจริง หรือเชื่อว่าถูกต้องต่อไป เช่น บทความจากบท่ี 6 “ความรู้สึกที่เกิดขึ้นใน
จิตส านึก เป็นสิ่งที่เรารู้ว่า “จริง” ไม่ว่ามันจะมาจากสมองหรือวิญญาณก็ตาม สิ่งนี้เป็นสิ่งที่
มีคุณค่าส าหรับชีวิตของเรา เราคือจิตส านึกและร่างกาย มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่น่าอัศจรรย์ใน
จักรวาล ความน่าเกลียดทั้งหลายที่เกิดขึ้นในโลก โดยพ้ืนฐานแล้วมาจากมนุษย์ทั้งสิ้น เมื่อ
เรารับรู้อะไรบางอย่างหากเรามี ปฏิกิริยากับสิ่งนั้นแบบไม่ฉลาด ความทุกข์เกิด ความทุกข์
เป็นของจริง ขณะเดียวกัน การดับลงของความทุกข์ เรียกว่าความสุข ก็เป็นของจริงเช่นกัน 
เพราะเรารับรู้ได้ว่าความสุขปรากฏขึ้นในจิตส านึกของเราอย่างกระจ่างชัด สิ่งที่เราควรท า
คือ การรับรู้จักรวาลอันน่าอัศจรรย์และมีชีวิตอยู่ในชีวิตที่แสนสั้นด้วยความเบิกบานให้มาก
ที่สุด เท่าที่จะท าได้ เรารู้ว่าวันหนึ่งเราต้องตายเหมือนกันทุกคน เมื่อเราตาย จิตส านึกของ
เราจะหมดไปจากจักรวาล แน่นอนว่าเราไม่รู้อะไรเกี่ยวกับความตาย ค าว่า”รู้”เป็นค าที่มี
ความหมายตามที่เรามีจิตส านึก ความตายเป็นความ หมดไปของจิตส านึก ดังนั้นค าว่า “รู้” 
หรือ “ไม่รู้” ไม่มีความหมายอะไรในความตาย”( Somparn Promta, Lectures in 
Metaphysics, (Bangkok, Wisdom Magazine Publishing House, 2020) , 260)๘   ถ้าเราน าไป
คิดให้ตกผลึกผู้วิจารณ์เห็นว่าผู้เขียนได้สอดแทรกธรรมะให้น าไปใช้และคิดต่อว่ากรุณาใช้

                                                                                                                                        
 
๗ Somparn Promta, Lectures in Metaphysics, (Bangkok, Wisdom Magazine 

Publishing House, 2020), p.210-218. 
๘ Ibid., p. 260. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๑๒ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
ชีวิตของคุณให้คุ้มค่าอย่างมีความสุขนะ เพราะชีวิตเราสั้นนัก จะทุกข์ไปท าไม ดังที่
พระพุทธเจ้าสอนแต่เราไม่เคยใส่ใจฟัง  เมื่อเปรียบเทียบรูปแบบการน าเสนอของหนังสือ
อภิปรัชญาอ่ืน เช่น หนังสือ“อภิปรัชญา”ที่เขียนโดย ผศ.วิธาน สุชีวคุปต์ จะเขียนอธิบาย
รวมๆของประเภทอภิปรัชญาในยุคและประเทศต่างๆ เช่นปรัชญายุคกลาง อภิปรัชญา
สมัยใหม่ ปรัชญาจีน, อินเดีย, ญี่ปุ่น เป็นต้น (วิธาน สุชีวคุปต์, (๒๕๖๑), อภิปรัชญา, พิมพ์ครั้งที่ 
๑๑, กรุงเทพ : มหาวิทยาลัยรามค าแหง)๙ 

๓.๑.๓) การน าเสนอประเด็นหัวข้อที่ส าคัญ และน่าสนใจ 
หนังสือนี้ในแต่ละบทมีการน าเสนอประเด็นหัวข้อส าคัญ และน่าสนใจ ที่ผู้

ต้องการศึกษาปรัชญาอภิปรัชญาควรทราบ  หัวข้อเหล่านี้ชวนให้คิด ติดตาม และถกปัญหา 
ตามที่นักปรัชญาในแต่ละส านักได้เปิดประเด็นไว้   สิ่งต่างๆ ที่ผู้เขียนยกตัวอย่างไว้ก็เข้าใจ
ง่าย เข้าถึงและเข้าใจง่าย บางสิ่งเป็นสิ่งที่เราเห็นหรือสงสัยในชีวิตประจ าวันอยู่แล้ว แต่เรา
ไม่เคยตั้งค าถามมัน  การอ่านหนังสือเล่มนี้ท าให้เราฉุกคิดว่าสิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นมาได้อย่างไร 
จากจุดไหน มีวิวัฒนาการไหม จากค าถามบางค าถามในหนังสือบางครั้งท าให้เราน าไปคิด
ต่อเป็นวันๆ ว่าสิ่งเหล่านี้เกิดอย่างไร เป็นจริงอย่างในหนังสือเขียนไหม เช่น จุดก าเนิดของ
โลกและจักรวาลใครเป็นผู้ให้ก าเนิด, ใช่พระเจ้าไหม?   จากที่เรามีชีวิตอยู่ไปวันๆ เพราะ
เมื่อเราเกิดมาเราก็เห็นโลก จักรวาลนี้ที่คงมีอยู่แล้ว เราจึงอยู่กับมันด้วยความเคยชินและไม่
เคยคิดจะตั้งค าถามว่าใครเป็นผู้สร้างมันกันแน่  หนังสือเล่มนี้จะเป็นหนังสือที่อ่านแล้วจุด
ประกายให้เราคิดถึงสิ่งต่างๆ ไม่ว่าจะใกล้หรือไกลตัวเราว่ามันคืออะไร อย่างไร และท าไม
จึงมีอยู่ แล้วตั้งค าถามมัน 

๓.๒ ข้อจ ากัด 

๓.๒.๑) ข้อจ ากัดด้านภาษา 

ถ้าผู้ที่สามารถอ่านภาษาอังกฤษได้คล่องจะถือว่าไม่ยากเลยในการเข้าใจหนังสือ
เล่มนี้ แต่ส าหรับผู้ที่มีปัญหาในภาษาอังกฤษอาจจะมีความยากในการอ่านและเข้าใจใน
หนังสือที่เขียนเรื่องเฉพาะเกี่ยวกับอภิปรัชญา แต่อย่างไรก็ดีผู้วิจารณ์เชื่อว่าผู้เขียนได้ใช้

                                                      
๙ วิธาน สุชีวคุปต์. อภิปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ ๑๑. กรุงเทพ: มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 

๒๕๖๑.   



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๑๓ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  
ความสามารถอย่างสูงที่จะใช้ภาษาให้เรียบง่ายที่สุด หลีกเลี่ยงค ายากๆไปใช้วิธีการอธิบาย
แทน 

๓.๒.๒) ตัวอย่างบางส่วนเยิ่นเย้อเกินไป 
เนื่องจากผู้วิจารณ์ได้อธิบายข้างต้นว่าการที่ผู้เขียนใช้วิธีเขียนให้เข้าใจง่ายด้วย

วิธีอธิบายความหมายขงสิ่งต่างๆ บางครั้งในการอธิบายสิ่งง่ายๆ ผู้เขียนก็อธิบายเสียยืดยาว
จนอ่านแล้วรู้สึกว่าน่าเบื่อ บางสิ่งไม่มีความจ าเป็นต้องอธิบายให้เยิ่นเย้อมากขนาดนี้  เช่น
อธิบายเกี่ยวกับค าว่าทุกข์ของมนุษย์ ผู้เขียนใช้ประมาณ ๒๐ หน้า ในการอธิบายทุกข์ 
(Suffering) เพียงอย่างเดียว (Somparn Promta, Lectures in Metaphysics, (Bangkok, 
Wisdom Magazine Publishing House, 2020) , 74-94)๑๐หรือ ผู้เขียนต้องการอธิบายเพียงค า
ว่าที่ว่างและเวลา ด้วยการเปรียบเปรยถึงการเข้าไปดูการแสดงโอเปร่า มีเวที สถานที่ มี
จ านวนคน มีคนแสดง สถานที่บรรจุผู้ชมและผู้แสดง และอ่ืนๆ อธิบายไปจนสุดท้ายสรุปว่า
ทั้งหมดนั้นคือแสดงให้เห็นค าว่า “ที่ว่าง” (Somparn Promta, Lectures in Metaphysics, 
(Bangkok, Wisdom Magazine Publishing House, 2020) , 29-30)๑๑    

๓.๒.๓) รูปแบบการน าเสนอของแต่ละบทไม่เก่ียวข้องกัน 

ถ้าเราดูจากหัวข้อเรื่องของผู้เขียนที่น าเสนอ หลังจากเกริ่นน าว่าอะไรคือ
อภิปรัชญาแล้ว ในแต่ละบทในการน าเสนอไม่มีความเกี่ยวข้องกัน เช่น ที่ว่างกับเวลา, 
จักรวาล, มนุษย์, วัตถุนิยม, จิตนิยม ทุกๆเรื่องเป็นเรื่องที่ไม่เกี่ยวข้อง ต่อเนื่องกัน แต่ละ
เรื่องจะจบในบทตัวเองและเริ่มเรื่องใหม่ในบทต่อไป ท าให้ความต่อเนื่องขาดหาย 

๓.๓ ประโยชน์ที่จะได้รับจากหนังสือ 

๓.๓.๑) ช่วยท าให้มองปรัชญาง่ายขึ้น โดยเฉพาะอภิปรัชญา เพราะได้รับการ
เจาะเฉพาะเรื่องท่ีควรทราบเป็นพ้ืนฐานไว้ให้เรียบร้อยแล้ว 

๓.๓.๒) ท าให้เกิดการพัฒนาปัญญา เพราะเมื่ออ่านแล้วจะน าไปสู่การคิดต่อ
ยอดที่เป็นระบบต่อไป สามารถน าไปเจาะในเรื่องที่ตนเองสนใจได้เป็นเรื่องๆไป เช่น สนใจ
เรื่องความคิดของคอมพิวเตอร์ เราจึงค้นคว้าต่อในสิ่งที่ Touring และ Searle น าเสนอไว้
แล้ว เพ่ือใช้เป็นแนวทางในการอ้างอิงสมมุติฐานหรือการเรียนของเราในเรื่องต่างๆต่อไป 

                                                      
 ๑๐  Ibid., p. 74-94. 

๑๑ Ibid., p. 29-30. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๑๔ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 

 
๓.๓.๓) ท าให้เกิดการพัฒนาความคิด ล าดับความคิด และแยกแยะประเภทของ

ปรัชญาได้ ท าให้เกิดไอเดียความเป็นไปได้ใหม่ๆ 

๓.๓.๔) เป็นประโยชน์ของผู้อ่านที่มีความรู้พ้ืนฐานภาษาอังกฤษค่อนข้างดี แต่
ไม่จ าเป็นต้องมีความรู้พื้นฐานทางด้านปรัชญามาก่อนก็สามารถอ่านและเข้าใจได้ เพราะถ้า
ไปอ่านต าราที่ชาวต่างชาติเขียนไม่ว่าจะเป็น Aristotle in Metaphysic  หรือ An 
Introduction to Metaphysics  ก็ไม่ได้ท าให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่ายแบบหนังสือเล่มนี้ 

๔. บทสรุป 

 หนังสือเล่มนี้กล่าวถึงหลากหลายองค์ความรู้อย่างกว้างๆที่แตกต่างกัน  เหมาะ
ส าหรับนิสิตนักศึกษา หรือกลุ่มผู้ศึกษาปรัชญาที่ไม่มีพ้ืนฐานมาก่อน แต่ส าหรับผู้ที่มีความรู้
ทางด้านปรัชญาอย่างเข้มข้นก็ไม่น่าต้องมาเสียเวลาอ่านหนังสือเล่มนี้  เพราะว่าหนังสือนี้
เป็นพืน้ฐานทางปรัชญาอภิปรัชญาจริงๆ ตามท่ีผู้เขียนจั่วหัวชื่อเรื่องไว้  การใช้ภาษามีความ
กลมกล่อมเข้าใจง่าย กลมกลืน ในเนื้อเรื่องที่เขียน เมื่ออ่านแล้วท าให้เกิดปัญญา เช่น การ
พูดถึงเรื่องทุกข์และการพ้นทุกข์ที่พระพุทธเจ้าทรงสอน  นอกจากจะท าให้เกิดปัญญาแล้ว 
หนังสือจะชี้ชวนให้เราคิดถึงความเป็นไปได้ใหม่ตามแต่ไอเดียหรือประสบการณ์ของเราที่
ผ่านมาจะช่วยให้เราคิดได้อย่างฟูมากขึ้น ความเป็นไปได้มากขึ้น ส่งผลให้เกิดการถกปัญหา
ในความคิดต่างๆตามมา การถกปัญหาต่างๆเหล่านั้นจะสอนให้ผู้อ่ืนและผู้ถกปัญหากับผู้อ่ืน
ได้มีปัญญามากยิ่งขึ้นดังนักปรัชญาชาวกรีกที่ใช้วิธีถกปัญหาต่างๆจนได้ค าตอบและ
วิวัฒนาการของการคิดที่ล้ าหน้าในยุคสมัยนั้น  นอกจากเป็นหนังสือที่สอนให้เราคิดแล้ว 
เมื่อเราอ่านหนังสือนี้ผู้เขียนยังชี้ชวนให้เราตั้งค าถามในสิ่งต่างๆในสิ่งที่เราไม่เคยนึกถึง  
นอกจากนั้นผู้เขียนพยายามชี้ให้ข้อคิดในท้ายบทของทุกบท และมักจะยกตัวอย่างแบบนิร
นัยให้เราคล้อยตามเหตุผลของผู้เขียน แต่ก็ไม่บังคับให้เชื่อแต่หาเหตุผลมาให้คิดตาม ขึ้นอยู่
ที่ใครจะน าไปปฏิบัติ ต่อยอดแนวความคิด หรือปรับเปลี่ยนแนวคิดให้ชีวิตตนดีขึ้น ไม่ชี้น า
จนเกินงาม เน้นให้คิดต่อเอง เพราะท้ายที่สุดแล้วทุกสิ่งก็ขึ้นแต่วิถีของบุคคลว่าจะเลือกสิ่ง
ใด 

 
 

 
 



     นารีนาท  เหลยีงทอง                        ~ ๑๑๕ ~  ปีท่ี ๑๙ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๖ 
  

 
บรรณานุกรม 

 

Somparn Promta. Lectures in Metaphysics. Bangkok. Wisdom Magazine Publishing 
House, 2020. 

พระมหาสมภาร พรมทา. เพลงขลุ่ยในสายหมอก.  กรุงเทพ. จตุจักร. ปีไม่ปรากฏ. 
สมภาร พรมทา. น้ าชาก้นถ้วย. กรุงเทพ. สัญญลักษณ์, ๒๕๒๗. 
http://csbp.mcu.ac.th/ประวัติและผลงานโดยย่อของศาสตราจารย์%20ดร.%20สมภาร%20

พรมทา.htm. สืบค้นเมื่อวันที่ ๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๕. 
Hugh Lawson-Tancred (Translated). Aristotle The Metaphysic. London. Penguin 

Books, 1998. 
https://www.amazon.com/. ค้นหา: somparnpromta  สืบค้นเมื่อวันที่ ๑๑ พฤศจิกายน 

๒๕๖๕.  
วิธาน สุชีวคุปต์. อภิปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ ๑๑. กรุงเทพ: มหาวิทยาลัยรามค าแหง, ๒๕๖๑.   
John W. Carroll and Ned Markosian. An Introduction to Metaphysics. Cambridge. 

United Kingdom. Cambridge University Press, 2010. 
. 

 

http://csbp.mcu.ac.th/ประวัติและผลงานโดยย่อของศาสตราจารย์%20ดร.%20สมภาร%20พรมทา
http://csbp.mcu.ac.th/ประวัติและผลงานโดยย่อของศาสตราจารย์%20ดร.%20สมภาร%20พรมทา

