
บทวิจารณ์หนังสือ 

เร่ือง Buddhism without Beliefs: A Contemporary Guide to 
Awakening เขียนโดย Stephen Batchelor เคาะเว้นขนาด 10  

พระทินวัฒน์  จนฺทปญฺโญ   
Phra Tinnawat Candapanno๑ 

เคาะเว้นขนาด 8 

 

๑. บทน า 

หนังสือ Buddhism without beliefs๒ แต่งโดย สตีเฟน แบ็ตชเลอร์ (Stephen 
Batchelor) นักเขียนชาวอังกฤษผู้เคยศึกษาพระพุทธศาสนาที่เมืองธรรมศาลา  เคยบรรพชาเป็น
สามเณรในสายวัชรยานและอุปสมบทเป็นพระลามะนิกายเกลุก (Gelug) อยู่ ๖ พรรษา เขายัง
เคยเดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนานิกายเซนที่ประเทศเกาหลีใต้และฝึกปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานสายเวทนานุปัสสนาตามแนวท่านโกเอ็นก้า (S.N.Goenka) อีกด้วย หลังจากลาสิกขา
เขาก็ได้ผันตัวมาเป็นนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาผู้มีผลงานมากมาย อาทิ Secular 
Buddhism: Imagining the Dharma in an Uncertain World.๓ Confession of a 
Buddhist Atheist.๔ The Faith to Doubt: Glimpses of Buddhisht Uncertainty.๕ Alone 
with Others: An Existential Approach to Buddhism.๖    

                                                      
๑สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 

Buddhist Studies, Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
Thailand. Email: candapanno@gmail.com 

๒Stephen Batchelor, Buddhism without Beliefs: A Contemporary Guide to 
Awakening, (New York: Riverhead Books, 1997). 

๓Stephen Batchelor, Secular Buddhism: Imagining the Dharma in an 
Uncertain World, (New Haven: Yale University Press, 2017). 

๔Stephen Batchelor, Confession of a Buddhist Atheist, (New York: Random 
House, 2010). 

๕Stephen Batchelor, The Faith to Doubt: Glimpses of Buddhisht 
Uncertainty, (Berkeley: Parallax Press, 1990). 

๖Stephen Batchelor, Alone with Others: An Existential Approach to 
Buddhism, (New York: Grove Press, 1983). 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๔๖ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 

 
เขาเป็นหนึ่งในผู้มีอิทธิพลต่อแนวความคิดของกลุ่มชาวพุทธแบบโลกวิสัย (Secular 

Buddhism) เป็นอย่างมาก ซึ่งแนวความคิดนี้ที่ได้รับความนิยมจากปัญญาชนสมัยใหม่ โดย
แนวความคิดพุทธแบบโลกวิสัยนั้นถือหลักอไญยนิยม (Agnosticism) กล่าวคือ ไม่ได้ตัดสินว่า
พระเจ้ามีอยู่หรือไม่มีอยู่เพราะไม่สามารถพิสูจน์ได้  ซึ่งเป็นแนวความคิดที่ต่อยอดจากหลักอเทวนิ
ยม (Atheism) และไม่ให้ความส าคัญต่อสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ แนวคิดดังกล่าวจึงสามารถตอบ
โจทย์ปัญญาชนสมัยใหม่ที่นิยมการพิสูจน์ตามแนววิทยาศาสตร์ได้   

หนังสือ Buddhism without beliefs เขียนไว้เมื่อปีพุทธศักราช ๒๕๔๐ เป็นหนังสือ
ที่ได้รับความนิยมจากผู้อ่านมากจนติดอันดับ National Bestseller และมีการตีพิมพ์ซ้ าหลาย
ภาษา ซึ่งครั้งล่าสุดตีพิมพ์เมื่อปีพุทธศักราช ๒๕๕๑ หนังสือเล่มที่น ามาวิจารณ์ครั้งนี้เป็นเล่มที่
ตีพิมพ์ครั้งแรกในปีพุทธศักราช ๒๕๔๐ มีจ านวน ๑๒๗ หน้า จัดพิมพ์โดย The Berkley 
Publishing Group เมือง New York โดยเนื้อหาของหนังสือเล่มนี้  มีวัตถุประสงค์ดังต่อไปนี้ 

๑ .  เพื่ อแนะน าพระพุทธศาสนาให้แก่คนรุ่ น ใหม่ที่ อาจไม่ ได้มีความสนใจ
พระพุทธศาสนามาก่อน รวมถึงคนที่อาจเคยต่อต้านศาสนาเชิงเทวนิยม  

๒. เพื่อวิจารณ์และปฏิรูปแนวความคิดของพระพุทธศาสนาตามกระแสหลักที่อยู่ใน
รูปแบบของสถาบันศาสนา เพื่อให้ผู้อ่านเกิดความเข้าใจว่าเป็นสิ่งที่ไม่ถูกตรงตามจุดมุ่งหมายของ
พระพุทธเจ้า ซึ่งถือว่าเป็นการท้าท้ายแนวความคิดดั้งเดิมของพระพุทธศาสนากระแสหลัก   

หนังสือมีเนื้อหาหลัก ๓ ส่วน ได้แก่ ส่วนแรกเป็นเนื้อหาเพื่อปูพื้นฐานความเป็นมาทาง
พระพุทธศาสนา ส่วนที่สองกล่าวถึงวิธีที่จะเข้าถึงความตื่นรู้ และส่วนที่สามกล่าวถึงผลลัพท์และ
สิ่งที่ได้จากความตื่นรู้ ผู้วิจารณ์เห็นว่ามุมมองของผู้เขียนในรายละเอียดบางส่วนนั้นเป็นความเห็น
ที่ทวนกระแสแนวความเชื่อของชาวพุทธกระแสหลัก ซึ่งเป็นประเด็นที่น่าสนใจอย่างยิ่งส าหรับ
แวดวงวิชาการด้านพระพุทธศาสนา จึงเกิดความสนใจที่จะศึกษาและวิจารณ์หนังสือเล่มนี้ 

๒. เนื้อหาโดยย่อ  

หนังสือเรื่อง Buddhism without beliefs มีเนื้อหาทั้งสิ้น ๓ บทใหญ่  โดยในแต่ละ
บทนั้นได้แยกออกเป็นหัวข้อย่อยตามประเด็นต่าง ๆ ที่เก่ียวข้อง 

๒.๑ Ground ในบทแรกนี้ผู้เขียนได้เล่าเรื่องราวผ่านการอุบัติขึ้นของพระพุทธเจ้า 
โดยมุมมองของผู้เขียนเห็นว่าพระพุทธเจ้านั้นไม่ได้เป็นบุคคลที่มีความลึกลับหรือพิเศษกว่าคน
ทั่วไปอย่างที่ชาวพุทธส่วนใหญ่เข้าใจ และการที่ได้ “ตื่นรู้” หรือรู้แจ้งในอริยสัจนั้น ถือเป็นสิ่ง
บุคคลทั่วไปก็สามารถเข้าถึงได้ โดยผู้เขียนเห็นว่าประเด็นนี้เองที่ท าให้ค าสอนของพระพุทธเจ้า
แตกต่างจากศาสนาอื่น ๆ ที่มักจะสงวนความพิเศษบางอย่างเอาไว้ส าหรับบุคคลพิเศษบางบุคคล
เท่านั้น แต่สิ่งที่ท าให้ค าสอนของพระพุทธเจ้ากลายเป็นสิ่งที่ลึกลับเข้าถึงยากเป็นเพราะชาวพุทธ
ได้ยกค าสอนเรื่องการตื่นรู้นี้ให้เป็นศาสนาขึ้นมาจึงท าให้เกิดความพิเศษเกินธรรมชาติ และสิ่งที่



     พระทินวัฒน์  จนฺทปญฺโญ                    ~ ๑๔๗ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 
  
พระองค์ได้ทรงตรัสรู้นั้นเป็นสิ่งที่ท้าทายความเชื่อในสมัยนั้นมาก พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงมุ่งหวัง
เผยแผ่ค าสอนเพื่อให้ตนอยู่ในฐานะของผู้ไถ่บาป (Salvatore) แก่ชาวโลก หากแต่ทรงช่วยผู้คนใน
ฐานะผู้เยียวยาทุกข์ (Healer) ด้วยการมอบพุทธิปัญญา การบอกเล่าถึงสิ่งที่ทรงตื่นรู้ ทั้งทรง
แสดงวิธีเพื่อที่จะเข้าถึงความตื่นรู้ได้ด้วยตนเองอย่างเปิดเผยและไม่ได้สงวนสิทธิเฉพาะพระองค์ 

ในบทนี้ผู้เขียนได้แสดงทัศนะให้เห็นว่าธรรมะแบบพุทธดั้งเดิมนั้นไม่ได้ให้ความส าคัญ
ของการมีอยู่ของพระผู้เป็นเจ้าหรือสิ่งเหนือธรรมชาติ แต่เมื่อธรรมะถูกส่งทอดไปตามท้องถิ่นต่าง 
ๆ ในฐานะ “ศาสนา” ธรรมะจึงถูกท าให้เกิดความพิเศษขึ้นมาและสูญเสียแนวความคิดแบบอ
ไญยนิยม (Agnosticism)๗ ไป ผู้เขียนเห็นว่าชาวพุทธควรเข้าใจธรรมะของพระพุทธเจ้าว่าเป็นสิ่ง
ใกล้ตัวและไม่ใช่สิ่งที่จะต้องรอหวังผลในชาติหน้า นอกจากนี้ ชาวพุทธไม่ควรมองธรรมะเป็น
อภิปรัชญาที่ลุ่มลึกเข้าถึงยาก แต่ควรมองว่าเป็นเครื่องมือที่สามารถน ามาใช้ประกอบการด าเนิน
ชีวิตได้ ไม่ใช่แยกไปว่าเป็นเร่ืองของศาสนา 

อนึ่ง ผู้ เขียนได้ให้ความเห็นว่ามีชาวพุทธเพียงส่วนน้อยที่ เห็นความส าคัญของ
หลักธรรมเรื่องอริยสัจว่าเป็นส่วนหนึ่งที่อยู่ในการด ารงชีวิต ส่วนใหญ่กลับมองอริยสัจเป็นเรื่อง
สูงส่งและเป็นสิ่งที่เอาไว้ถกเถียงเชิงวิชาการหรืออภิปรัชญากันมากกว่าที่จะน ามาใช้จริง ใน
มุมมองนี้ผู้เขียนจึงยืนยันอย่างแน่ชัดว่าการจะเป็นชาวพุทธไม่จ าเป็นต้องมี “ความเชื่อ” เพราะ
หลักพุทธธรรมเป็นสิ่งที่สามารถน ามาปฏิบัติได้ในชีวิตนี้ ส่วน “ความเชื่อ” ในมุมมองของผู้เขียน
คือการที่บุคคล “ต้องจ านน”ยอมรับสิ่งที่ตนเองยังไม่ได้รู้เหตุรู้ผล  ซึ่งผู้เขียนหมายถึงความเชื่อใน
หลักการปฏิบัติตน เนื่องด้วยผู้เขียนเองไม่ได้ให้ความส าคัญถึงความมีอยู่หรือไม่มีอยู่ของความเชื่อ
ประเภทที่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ เช่น กรรม โลกหน้า การเวียนว่ายตายเกิดข้ามภพชาติ ตามแนวอ
ไญยนิยม  อีกทั้งในบทนี้ผู้เขียนได้แนะให้ผู้อ่านได้ทดลองปฏิบัติด้วยการนั่งหลับตาสังเกตลม
หายใจและอารมณ์ที่ปรากฏในปัจจุบัน โดยไม่เข้าไปตัดสินสิ่งใด ๆ ที่ปรากฏข้ึน  เมื่อท าต่อเนื่องผู้
ปฏิบัติก็จะสามารถเห็นความมีอยู่ของ “ฉัน (I)” หรือ “ความเป็นฉัน (I am)” ตลอดจนถึงเห็น
ภาวะการเข้าไปยึดติดในการตัดสินอารมณ์จนเกิดความเป็น “ตัวฉัน (Me)” และ “ของฉัน 
(Mine)” ทั้งยังให้ผู้อ่านได้ลองสังเกตการเกิดขึ้นของอารมณ์ ความรู้สึก และการแปรเปลี่ยนของ
สภาพอาการต่าง ๆ ที่ปรุงแต่งปรากฏข้ึนในห้วงมโนทวาร   

นอกจากประเด็นต่าง ๆ ที่กล่าวมาข้างต้นแล้ว ในบทนี้ยังได้กล่าวถึงความเชื่อเรื่อง 
“การเกิดใหม่” (Rebirth) ว่าเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงให้ความสนใจ และผู้เขียนเชื่อว่า
ความเชื่อดังกล่าวเป็นผลจากอิทธิพลของความเชื่อเดิมของชาวอินเดียในสมัยนั้น ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่
สามารถอธิบายด้วยกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ในปัจจุบัน ผู้เขียนเห็นว่าเมื่อมีอิทธิพลความเชื่อ

                                                      
๗อไญยนิยม คือ แนวความคิดที่ไม่ได้เช่ือหรือไม่ได้ไม่เช่ือในการมีอยู่ของพระเจ้าองค์ใด 

เพราะเป็นสิ่งที่ไม่สามารถหยั่งรู้ได้ ในขณะที่พวกเทวนิยมและอเทวนิยมเช่ือการมีอยู่ของพระเจ้าและไม่
เชื่อการมีอยู่ของพระเจ้าตามล าดับ 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๔๘ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 

 
ของการเกิดใหม่ก็ย่อมต้องมีอิทธิพลของเรื่องกรรมเข้ามาเพื่อจะจัดระเบียบศีลธรรมในสังคม ยิ่ง
ท าให้พุทธธรรมเป็นสิ่งที่ลึกลับและยากต่อการพิสูจน์หรือเข้าถึงได้ โดยเนื้อหาอื่นในบทนี้จะเน้น
การตอกย้ าแนวคิดของการศึกษาพระพุทธศาสนาที่ไม่ต้องอาศัยความเชื่อ 

๒.๒ Path เส้นทางเพื่อการเข้าถึงพุทธธรรม  ในบทที่ ๒ นี้ผู้เขียนได้กล่าวถึงมรรควิธี
เพื่อที่จะเข้าถึงการตื่นรู้  ด้วยการบอกเล่าความส าคัญของ “ความตระหนักรู้หรือการระลึกรู้” 
(Awareness) ว่าเป็นสิ่งที่ท าให้เราสามารถเห็นกระบวนการของสิ่งที่เราละเลยไปได้  ซึ่งความ
ตระหนักรู้นี้จะท าให้เราสามารถรับรู้ทุกสิ่งที่เข้ามาปรากฏในใจได้โดยไม่เข้าไปให้ค่ากับสิ่งนั้น  
ผู้เขียนได้แนะน าวีธีการปฏิบตัิเพื่อเจริญสติสัมปชญัญะด้วยการนั่งผ่อนคลาย และเรียนรู้สังเกตลม
หายใจด้วยความตระหนักรู้  โดยไม่คาดหวังเฝ้ารอให้สิ่งใดเกิดขึ้นอีกทั้งไม่ต่อต้านสิ่งใดที่ก าลัง
ปรากฏ เพื่อให้เกิดความสงบและเกิดปัญญาที่ชัดแจ้งในอารมณ์ที่ปรากฏ (Calm and clear) ซึ่ง
ความสงบที่มีระดับลึกมากขึ้นจะท าให้เห็นรายละเอียดของสภาวะที่เกิดในใจได้ชัดเจนขึ้น ทั้งนี้ 
ผู้เขียนยังได้แนะน าให้ผู้อ่านที่ฝึกปฏิบัติจนเกิดความสงบทางใจให้ฝึกแผ่ขยายความรู้สึกนี้ออกไป
ให้กับสิ่งรอบตัว รวมทั้งได้ยกตัวอย่างการมีความตระหนักรู้ในชีวิตประจ าวันของเขาเองมา
ประกอบด้วย 

นอกจากนี้ ผู้เขียนยังได้กล่าวถึงเรื่อง “ภพ” (Becoming) หรือความมีอยู่ของสภาวะ
ของสรรพสิ่งที่ไหลเลื่อนอยู่เสมอจนถึงเรื่อง “ความว่าง” (Emptiness) โดยได้ยกตัวอย่าง
ปากกาลูกลื่นที่ถูกแยกออกเป็นส่วน ๆ จนหมดสิ้น ไม่เหลือสภาพที่เรียกว่าปากกาลูกลื่น ซึ่งเป็น
การอธิบายสภาวะของอนัตตาด้วยการใช้อุปมาที่เรียบง่ายโดยผู้อ่านไม่จ าเป็นต้องมีฐานความรู้
แนวพุทธมาก่อน อีกทั้งยังได้หยิบยกความสัมพันธ์ของปัจจยาการ ๑๒ (ปฏิจจสมุปบาท) มา
อธิบายแบบไม่ใช้ศัพท์เฉพาะในทางพระพุทธศาสนาเลย  โดยผู้เขียนได้อธิบายผ่านตัวอย่าง
รอบตัวเราให้เห็นว่าสรรพสิ่งล้วนเป็นเพียงกระแสสืบเนื่องที่เลื่อนไหลไปโดยไม่มีสภาวะที่เที่ยงแท้
ยั่งยืน  

ในบทนี้ผู้เขียนยังได้กล่าวถึงเรื่อง “การเจริญเมตตา” ให้ผู้อื่นโดยไม่แบ่งแยกไม่ว่าจะ
เป็นเพื่อน ศัตรู หรือคนแปลกหน้า  ซึ่งการเจริญเมตตานี้ไม่ได้เป็นการบังคับหรือสะกดจิตให้ต้อง
ไม่โกรธ ไม่เกลียดศัตรู  แต่เป็นการตั้งความปรารถนาดีให้แก่บุคคลที่เราชอบหรือไม่ชอบด้วย
มุมมองแบบอนัตตา คือไม่เข้าไปให้ค่าหรือไปยึดถือความรู้สึกส่วนตนที่มีต่อบุคคลเหล่านั้น เมตตา
จึงต้องเกิดจากการตัดอคติต่อสรรพสิ่งที่ปรากฏอยู่ในใจเสียก่อน จากนั้นจึงจะเกิดความเมตตาต่อ
ผู้อื่นผ่านความว่างจากการมีตัวตนได้ในภายหลัง 

๒.๓ Fruition ในบทที่ ๓ นี้ผู้เขียนได้กล่าวถึง “อิสรภาพ” (Freedom) หรือนิพพาน
อันเป็นผลลัพธ์จากการ “ปฏิบัติธรรม” ตามค าสอนของพระพุทธเจ้า ผู้เขียนเห็นว่าผลลัพธ์ของ
การปฏิบัติธรรมคือการตื่นรู้จากภาวะความสับสน (Confusion) แต่ไม่ได้กล่าวถึงการตื่นรู้จาก
อวิชชา โดยผู้เขียนเห็นว่าเมื่อเข้าถึงความเป็นอิสระจากความยึดมั่นถือมั่น ความเป็นอิสระจาก



     พระทินวัฒน์  จนฺทปญฺโญ                    ~ ๑๔๙ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 
  
ตัวตน และความเป็นอิสระจากความทุกข์แล้ว ก็ยังอาจจะมีความสงสัยในสิ่งต่าง ๆ ที่อยู่
นอกเหนือจากภาวะอิสรภาพของธรรมชาตินั้น  และผู้เขียนยังได้อุปมาการตื่นรู้เสมือนสภาวะ
สว่างวาบชั่วขณะที่ตื่นจากความสับสนจากความยึดมั่นและความทุกข์ 

ในสองส่วนสุดท้ายของบทนี้ได้กล่าวถึงวิสัยทัศน์และการสร้างวัฒนธรรมใหม่ โดย
ผู้เขียนชี้ให้เห็นถึงปัญหาที่เกิดขึ้นระหว่างการปรับตัวของพระพุทธศาสนากับโลกปัจจุบัน และ
กล่าวถึงการสร้างวัฒนธรรมแห่งการตื่นรู้ที่จ าเป็นต้องอาศัยชุมชนหรือสังฆะ  เมื่อบุคคลพยายาม
ที่จะปรับเปลี่ยนพระพุทธศาสนาให้เข้ากับโลกและวัฒนธรรมด้วยการเสริมแต่งเติมสิ่งต่าง ๆ เพิ่ม
แล้ว พระพุทธศาสนาก็ย่อมสูญเสียแก่นสารไป และธรรมะก็คงมีค่าเป็นเพียงแค่เป็นค าสอนเชิง
จิตวิทยาแนวหนึ่งเพื่อใช้ปลอบประโลมใจเท่านั้น แต่ในทางตรงกันข้าม หากชาวพุทธด าเนินวิถี
ชีวิตแบบเก็บตัวสันโดษ  ไม่ปรับตัวไปสู่โลกภายนอกเลย ยึดถือกรอบธรรมวินัยดั้งเดิมแต่ไม่เรียนรู้
สิ่งอื่น ๆ ภายนอกเลย พระพุทธศาสนาก็จะมีคุณค่ากับกลุ่มคนเล็ก ๆ และถูกละเลยมองข้ามไป
เช่นเดียวกัน 

๓. บทวิจารณ์  

๓.๑ จุดเด่นของหนังสือ 

หนังสือเล่มนี้มีจุดเด่นหลายอย่าง โดยผู้วิจารณ์จะน าเสนอจุดเด่นที่น่าสนใจ ๓ ด้าน 
ได้แก่ การใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย การล าดับเนื้อหาที่สอดคล้อง และการน าเสนอประเด็นที่น่าสนใจ 

๑) การใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย 

หนังสือเล่มนี้ผู้ เขียนมีวัตถุประสงค์เพื่อจะแนะน าพระพุทธศาสนาให้คนรุ่นใหม่
สามารถเข้าใจได้ ซึ่งเหมาะกับปัญญาชนที่มีแนวความคิดแบบเหตุผลนิยม จุดเด่นที่เห็นได้ชัดของ
หนังสือเล่มนี้ จึงเป็นเรื่องการใช้ภาษา กล่าวคือ ผู้เขียนพยายามลดระดับความซับซ้อนของค า
สอนทางพระพุทธศาสนาด้วยการหลีกเลี่ยงค าศัพท์เฉพาะทางพระพุทธศาสนา ซึ่งค าศัพท์ส่วน
ใหญ่จะเป็นภาษาบาลี และพยายามทดแทนความหมายศัพท์เฉพาะนั้นด้วยค าศัพท์สามัญธรรมดา
ที่เข้าใจง่าย ยกเว้นค าศัพท์ค าเดียวในหนังสือทั้งเล่มที่จ าเป็นต้องใช้สื่อสารคือ ค าว่า "dharma" ที่
หมายถึงหลักค าสอนของพระพุทธเจ้า  

ยิ่งไปกว่านั้น ผู้เขียนยังได้อธิบายหลักค าสอนด้วยการยกตัวอย่างอุปมาที่เรียบง่าย
รอบตัว  ท าให้ผู้อ่านสามารถท าความเข้าใจเนื้อหาได้ไม่ยากแม้จะไม่มีพื้นความรู้เกี่ยวกับ
พระพุทธศาสนามาก่อนก็ตาม ตัวอย่างอุปมาที่ยกข้ึนมาช่วยก่อให้เกิดความเชื่อมโยงใกล้ชิดกับค า
สอนทางพระพุทธศาสนาได้ง่ายขึ้น  ซึ่งท าให้หนังสือเล่มนี้เป็นงานเขียนทางพระพุทธศาสนาที่
สามารถดึงดูดปัญญาชนในยุคปัจจุบันให้สนใจหันมาศึกษาพระพุทธศาสนามากขึ้นสมดัง
วัตถุประสงค์ของผู้เขียน 

 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๕๐ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 

 
๒) การล าดับเนื้อหาที่สอดคล้อง 

ในประเด็นของการเรียบเรียงเนื้อหาของหนังสือนั้น ผู้เขียนได้เรียบเรียงเป็นล าดับได้ดี 
สอดคล้องติดต่อกันทุกบทประหนึ่งว่าได้เรียงร้อยหลักธรรมให้เป็นเรื่องเดียวกัน อีกทั้งยังท าให้
เข้าใจเนื้อหาได้ง่าย  โดยผู้เขียนเริ่มต้นจากการปูพื้นฐานพระพุทธศาสนาไต่ล าดับไปจนถึงการ
ปฏิบัติและผลลัพธ์ที่พึงได้จากการปฏิบัติ รวมทั้งมีการสอดแทรกวิธีการปฏิบัติ ในชีวิตประจ าวัน
เป็นระยะ ๆ เพื่อให้ผู้อ่านสามารถเทียบเคียงได้กับหลักธรรมอันจะท าให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่ายขึ้น  
ซึ่งจะแตกต่างจากหนังสือพระพุทธศาสนาส่วนใหญ่ที่มักจะแบ่งแยกหลักธรรมชั้นสูงออกจาก
หลักการปฏิบัติที่เรียบง่ายในชีวิตประจ าวัน 

๓) การน าเสนอประเด็นที่น่าสนใจ 

จุดเด่นที่มีความน่าสนใจไม่น้อยคือ ผู้เขียนน าเสนอว่าพระพุทธศาสนาจะสามารถด ารง
อยู่ได้อย่างงดงามในโลกร่วมสมัยนั้น ควรจะเป็นพระพุทธศาสนาที่ต้องใส่ใจทั้งในส่วนของการ
พัฒนาตนเองเพื่อให้เข้าถึงแก่นได้จริง และในส่วนที่จะต้องไม่ทอดทิ้งการพัฒนาโลกจนเกิดสิ่งที่
เรียกวา่ “วัฒนธรรมพุทธ” ซึ่งไม่ใช่แต่เพียงติดอยู่ในกรอบของระบบศาสนาหรือระบบความเชื่อ 

อีกประเด็นหนึ่ งที่ น่ าสนใจที่ ผู้ เขี ยนน า เสนอมาตลอดคือ การชี้ ให้ เห็นว่ า
พระพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบันควรแยกขาดออกจากหลักการปฏิบัติดั้งเดิมที่ไม่ได้มีความ
เกี่ยวข้องกับความเชื่อ ศาสนา หรือการยึดถือรูปแบบจารีตใด ๆ และผู้เขียนยังชี้ให้เห็นอีกว่า
หลักธรรมของพระพุทธเจ้านั้นไม่ได้เป็นสิ่งแปลกแยกออกไปจากชีวิตมนุษย์ ผู้เขียนมองว่าการจะ
เริ่มปฏิบัติธรรมตามแนวพระพุทธเจ้าเพื่อให้ได้ผลลัพธ์นั้นไม่จ าเป็นต้องเกี่ยวข้องกับความเชื่อ
หรือไม่เชื่อ การน าเสนอของผู้เขียนในประเด็นนี้จึงต่างจากสิ่งที่เรียกว่า “ศาสนา” ซึ่งต้องอาศัย
ความเชื่อเป็นส่วนประกอบ ดังนั้น ประเด็นนี้จึงถือว่าเป็นจุดชูโรงของหนังสือเล่มนี้เลยทีเดียว 

๓.๒ จุดตั้งข้อสังเกตของหนังสือ 

หนังสือเล่มนี้มีข้อสังเกตที่น่าสนใจหลายอย่าง โดยผู้วิจารณ์จะน าเสนอในที่นี้ ๓ 
ประเด็น ได้แก่ ข้อจ ากัดทางด้านภาษา การดึงโลกุตรธรรมสู่โลกียธรรม และอิทธิพลของแนวคิด
พระพุทธศาสนาแบบโลกวิสัย (Secular Buddhism) 

๑) ข้อจ ากัดทางด้านภาษา 

เนื่องจากผู้เขียนมีความพยายามจะหลีกเลี่ยงการใช้ค าศัพท์เฉพาะทางพระพุทธศาสนา
ตลอดจนถึงศัพท์ภาษาบาลีที่เก่ียวข้องกับศาสนา และทดแทนค าเหล่านั้นด้วยค าอธิบายในภาษา
สมัยใหม่ ส่งผลให้เนื้อหาหลักธรรมบางเรื่องขาดความลุ่มลึก ยิ่งไปกว่านั้นยังอาจท าให้เกิดความ
เข้าใจหลักธรรมคลาดเคลื่อนได้ เช่น การพยายามหลีกเลี่ยงค าว่า “นิพพาน” แต่ใช้ค าว่า 
“อิสรภาพ” (Freedom) แทน ซึ่งค าอธิบายเพิ่มเติมของผู้เขียนนั้น “อิสรภาพ” กลับหมายถึงการ
หลุดออกจากความสับสน (Confusion) แทนการใช้ค าว่าอวิชชา อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนก็อธิบาย



     พระทินวัฒน์  จนฺทปญฺโญ                    ~ ๑๕๑ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 
  
ว่าในท้ายที่สุดของผู้ถึงอิสรภาพแล้วก็ยังคงอยู่กับความสงสัยหรือความไม่รู้อยู่นั่นเอง ซึ่งก็ยังไม่ได้
เป็นเป้าหมายสุดท้ายตามหลักพระพุทธศาสนา 

 

๒) การดึงโลกุตรธรรมสู่โลกียธรรม 

ความพยายามที่จะสื่อหลักธรรมในพระพุทธศาสนาให้เป็นเร่ืองง่ายส าหรับคนสมัยใหม่
ของผู้เขียน ท าให้ต้องมีการลดระดับหลักธรรมที่ส าคัญทางพระพุทธศาสนาไปหลายจุด และบาง
จุดก็เป็นจุดที่มีความส าคัญมาก ตัวอย่างเช่น ผู้เขียนได้กล่าวถึงอริยสัจสี่ในช่วงต้นของหนังสือ ซึ่ง
ตามค าอธิบายของผู้เขียนนั้นการปฏิบัติเพื่อเข้าถึงนิโรธ (cessation) ในอริยสัจที่ปรากฏใน
หนังสือคือ การปฏิบัติให้ถึงสภาวะความตื่นรู้ (Awaken) ว่าสิ่งทั้งหลายไม่ใช่ตัวตนและเป็นเพียง
ความคลายของตัณหาเพียงชั่วขณะ ซึ่งเทียบได้กับภาวะนิพพานชั่วคราวในภาษาของท่านพุทธ
ทาส  แต่หนังสือเล่มนี้กลับไม่กล่าวถึงนิโรธในระดับโลกุตระที่เป็นเป้าหมาย ประเด็นนี้จึง
กลายเป็นประเด็นหนึ่งในขีดจ ากัดของหนังสือเล่มนี้ 

๓) การตีความระหว่างความเชื่อแบบเทวนิยมกับอเทวนิยม 

หนังสือเล่มนี้ ชูโรงด้วยการบอกผู้อ่านว่า การจะเข้าถึงค าสอนพระพุทธเจ้านั้น ไม่
จ าเป็นต้องมี “ความเชื่อ” หรือ Belief ซึ่งตามความเห็นของผู้วิจารณ์นั้นมีความเห็นว่า  ผู้เขียน
นั้นมีรากฐานจากวัฒนธรรมตะวันตกและมีแนวความคิดเดิมแบบอเทวนิยม ซึ่งเป็นแนวความคิดที่
เน้นเร่ืองศรัทธา (Faith) รวมทั้งความเชื่อ (Belief) แบบปราศจากการตั้งค าถามหรือเหตุผล เมื่อ
เขาได้มาศึกษาพระพุทธศาสนาซึ่งได้กล่าวเรื่องความเชื่อนั้น  ก็อาจเกิดมุมมองว่าค าสอนเรื่อง
ความเชื่อที่มีปรากฏในพระพุทธศาสนาว่าอาจเป็นเร่ืองความเชื่อแบบ Belief เช่นกัน  คือต้องเชื่อ
แบบห้ามมีค าถามเช่นในศาสนาแบบเทวนิยม 

ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า ความเชื่อในพระพุทธศาสนานั้น  ควรจะเหมาะกับค าว่า 
Confidence หรือความเชื่อมั่นเพราะได้พิสูจน์หรือได้ทดลองแล้วมากกว่า ซึ่งจุดนี้อาจเป็นช่อง
โหว่ทางด้านภาษา เมื่อผู้เขียนเข้าใจว่าความเชื่อที่ชาวพุทธปัจจุบนับรรจุไว้ในพระพุทธศาสนาเป็น
ความเชื่อเชิงบังคับเหมือนศาสนาแบบเทวนิยมรวมทั้งผู้ขียนเองซึ่งได้เข้าไปบวชในพุทธมหายาน
ซึ่งมีเรื่องความเชื่อแนวโพธิสัตว์ ความเชื่อในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ ตลอดถึงพบความเชื่อของชาว
พุทธในลักษณะของ “Belief” จึงอาจไม่ใช่เรื่องแปลกนักที่ผู้เขียนจะมีมุมมองว่า “ความเชื่อ” นั้น
เป็นเรื่องของศาสนาเทวนิยมหรือศาสนาที่มีบุคคลผู้มีสิทธิพิเศษในการก าหนดความเป็นไปของ
มนุษย์ บุคคลใดปราศจากความเชื่อหรือภักดีในพระเจ้า ผู้คนเหล่านั้นก็ย่อมไม่ประสบสิ่งที่เป็น
ความเจริญในชีวิตหรือในโลกของพระผู้เป็นเจ้า จุดนี้จึงอาจท าให้เกิดความคลุมเครือกับผู้เขียน  
อย่างไรก็ตามหากคิดต่อยอดไปอีกมุมมองหนึ่ง ก็เป็นเร่ืองที่ท้าทายและน่าคิดวา่ การที่ชาวพุทธใน
ยุคสมัยปัจจุบันบางกลุ่มมีความเชื่อต่อธรรมะในฐานะเชื่อด้วยความจงรักภักดีหรือ เชื่อเพราะ
เกรงกลัวอ านาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์  แต่ไม่ได้เชื่อเพราะมีเข้าใจในเหตุผลค าสอนของธรรมะ รวมทั้งการที่



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๕๒ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 

 
การพยายามยกหลักธรรมที่สามารถปฏิบัติได้เอาไว้ในฐานะว่าเป็นสิ่งทีสู่งเกินเอ้ือมไม่ควรแตะต้อง  
สิ่งนี้เป็นสิ่งที่ถูกต้องสมควรอยู่หรือไม่ 

๔) อิทธิพลของแนวคิดพระพุทธศาสนาแบบโลกวิสัย (Secular Buddhism) 

สิ่งหนึ่งที่เป็นจุดใหญ่ทางความคิดที่ส่งผลอย่างมากต่องานเขียนชิ้นนี้คือ ผู้เขียนได้
เขียนหนังสือบนพื้นฐานแนวคิดของพระพุทธศาสนาแบบโลกวิสัย (Secular Buddhism) ซึ่งเป็น
แนวความคิดที่มองข้ามความเห็นเรื่องกรรม ภพชาติ หรือสิ่งที่นอกเหนือการพิสูจน์ เพราะคิดว่า
ไม่สามารถน ามาปฏิบัติในปัจจุบันได้ ยิ่งไปกว่านั้น งานเขียนนี้ยังมีกลิ่นอายของแนวความคิดแบบ
หลังสมัยใหม่ (Post-modern) ที่ไม่ได้ตัดสินว่าสิ่งใดมีความถูกหรือผิด แต่เป็นเรื่องปัจเจกบุคคล
และเน้นเรื่องอิสรภาพเสรีภาพ แม้จะเป็นแนวความคิดที่ดึงดูดให้คนรุ่นใหม่ให้มีความสนใจเพิ่ม
มากข้ึน ในทางตรงกันข้ามแนวความคิดดังกล่าวก็อาจท าให้เกิดความตื้นเขินในการตีความค าสอน
ทั้งหมดที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา ซึ่งหลักธรรมหลายเรื่องที่ถูกมองข้ามไปนั้นอาจมี
คุณประโยชน์เก้ือกูลชีวิตในทางใดทางหนึ่งได้เช่นกัน 

๔. บทสรุป  

หนังสือ Buddhism without beliefs เป็นหนังสือที่กระตุกความคิดของชาวพุทธ
กระแสหลักหรือแนวจารีตได้เป็นอย่างดี เป็นหนังสือที่เหมาะส าหรับผู้สนใจศึกษาแนวคิดทาง
ตะวันตก  ผู้สนใจด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ตลอดจนถึงศรัทธาชนที่มีความศรัทธาในค า
สอนทางพระพุทธศาสนาควรอ่านเพื่อให้เห็นอีกมุมมองหนึ่งที่มีต่อพระพุทธศาสนา  หนังสือเล่มนี้
เป็นหนังสือที่อ่านง่ายและชวนติดตามตลอดเล่ม  เนื่องจากเป็นหนังสือที่ผู้เขียนตั้งใจสื่อหลักพุทธ
ธรรมให้ถึงคนยุคร่วมสมัย โดยเฉพาะอย่างยิ่งผู้ที่มีแนวความคิดแบบเหตุผลนิยมโดยไม่อิงอาศัย
ความเชื่อหรือศรัทธา ภาษาที่ใช้ท าให้ผู้อ่านสามารถเข้าใจภาพรวมของพระพุทธศาสนาได้ง่ายโดย
ไม่จ าเป็นต้องมีความรู้ทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง อย่างไรก็ตาม แม้บางมุมมองของผู้เขียน
อาจจะดูหมิ่นเหม่เพราะมีความคิดแตกต่างจากความเชื่อเดิมของชาวพุทธกระแสหลักอยู่บ้าง แต่
ก็เป็นประเด็นที่น่าสนใจและชวนให้คิดตาม ทั้งนี้ ไม่ว่าผู้อ่านจะได้พบกับภาวะ “ตื่นรู้”จากการ
อ่านหนังสือเล่มนี้หรือไม่ก็ตาม แต่หนังสือเล่มนี้ก็ได้ท าหน้าที่กระตุ้นต่อมคิดของชาวพุทธกระแส
หลักให้เกิดการ “ตื่นตัว” ไปโดยอัตโนมัติแล้ว. 
 
 
 
 
 
 
 



     พระทินวัฒน์  จนฺทปญฺโญ                    ~ ๑๕๓ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๖๕ 
  

บรรณานุกรม 
 

Stephen Batchelor. Alone with Others: An Existential Approach to Buddhism. 
New York: Grove Press, 1983. 

________. Buddhism without Beliefs: A Contemporary Guide to Awakening. 
New York: Riverhead Books, 1997. 

________. Confession of a Buddhist Atheist. New York: Random House, 2010. 
________. Secular Buddhism: Imagining the Dharma in an Uncertain World. 

New Haven: Yale University Press, 2017. 
________. The Faith to Doubt: Glimpses of Buddhisht Uncertainty, Berkeley: 

Parallax Press, 1990. 
. 

 


