
บทวิจารณ์หนังสือ 
เร่ืองศาสนา วิทยาศาสตร์และ ชีวิตของเรา (Religion, Science, and  

Our Life) เขียนโดย ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทาเ 
คาะเว้นขนาด 10  

ทวีศักดิ์ พัดพาดี 
Tawesak Pudpadee ๑ 

เคาะเว้นขนาด 8 

 

บทน า 

หนังสือชื่อ “Religion, Science, and Our Life” แต่งขึ้นโดยศาสตราจารย์  
ดร.สมภาร พรมทา ต าแหน่งผู้เชี่ยวชาญด้านพุทธปรัชญาประจ าบัณฑิตวิทยาลัยสาขาวิชาปรัชญา 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย แต่งขึ้นจากอัจฉริยภาพของท่านในด้านปรัชญาทาง
พระพุทธศาสนา เป็นหนังสือภาษาอังกฤษ  ซึ่งในบทความวิจารณ์ต่อไปนี้จะเรียกผู้แต่งว่า 
“ผู้เขียน” บทความวิจารณ์นี้ถูกเขียนขึ้น จากที่ผู้วิจารณ์ใช้หนังสือนี้ในการศึกษาวิชา สัมมนา
พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ระดับปริญญาเอก โดยหนังสือเล่มนี้ตีพิมพ์ในปีพุทธศักราช 
๒๕๖๓  โดยส านักพิมพ์  Wisdom Magazine Publishing House ในสหรัฐอเมริกา โดย
โครงสร้างเนื้อหาของหนังสือนั้นมี ๙ ตอน  จ านวน ๑๒๗ หน้า ซึ่งผู้เขียนได้กล่าวถึงแรงบันดาลใจ
ในการเขียนหนังสือขณะที่คุยกับนิสิตในชั้นเรียนเกี่ยวกับพุทธศาสนากับการตีความ และผู้เขียน
เห็นความจ าเป็นว่าคนไทยที่เรียกตนเองว่าชาวพุทธ ควรหันมาคิดอย่างจริงจัง เกี่ยวกับเรื่อง
วิทยาศาสตร์ และเรื่องศาสนา โดยเห็นว่าคนบางคนใช้ชีวิตประหนึ่งว่าวิทยาศาสตร์คือทั้งหมด
ของชีวิต ขณะที่คนบางคนใช้ชีวิตประหนึ่งว่าศาสนาคือทั้งหมดของชีวิต หนังสือเล่มนี้ผู้เขียนให้
ความส าคัญกับชีวิตมนุษย์ว่าเป็นสิ่งส าคัญอันดับแรก ไม่ใช่การเปรียบเทียบความแตกต่างระหว่าง
ศาสนากับวิทยาศาสตร์อย่างเดียว  และ ตั้งค าถามว่าท าไมคนบางคนจึงผูกชีวิตไว้กับศาสนาหรือ
วิทยาศาสตร์ บางคนผูกชีวิตไว้กับศาสนาทั้งหมด ในขณะที่บางคนไม่สนใจศาสนาเลยโดยกลับถือ
ว่าศาสนาเป็นเรื่องไร้สาระและใช้ชีวิตเสมือนวิทยาศาสตร์คือทั้งหมดของชีวิต แนวคิดทั้งสองถูก
น ามาใช้เป็นกรอบในการด าเนินเรื่องเพื่ออธิบายว่าสุดโต่งของทั้งสองด้านเป็นอย่างไรต่อการใช้
ชีวิต และในแต่ละด้านนั้นเองก็ยังมีแนวคิดอื่นๆ ผสมผสานกัน โดยโยงถึงการด าเนินชีวิตของ
มนุษย์      

เนื้อหาของหนังสือเริ่มต้นชี้ให้เห็นว่าทั้งศาสนาและวิทยาศาสตร์เป็นเรื่องที่มนุษย์
สร้างขึ้น และแนวคิดทางวิทยาศาสตร์จะยืนตรงข้ามกับแนวคิดทางศาสนาในเรื่องความจริง โดย
วิทยาศาสตร์มีเคร่ืองมือหรือพิสูจน์ได้โดยอายตนะได้แก่ ตา, หู, จมูก, ลิ้น และกาย ขณะที่ศาสนา

                                                      
๑

  หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา ภาคปกติ บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



     ทวีศักดิ์ พัดพาดี                              ~ ๑๔๗ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๔ 
  
เป็นเรื่องที่พิสูจน์ไม่ได้ เป็นเรื่องทางอภิปรัชญา แต่ผู้เขียนก็ชี้ให้เห็นถึงว่าในแต่ละฝั่งก็มีพวก
สุดโต่ง ที่คลั่งวิทยาศาสตร์ และ ที่คลั่งศาสนา ทั้งในด้านวิทยาศาสตร์และในด้านศาสนาเองก็มี
ความเห็นหลากหลาย ชิงดีชิงเด่นกันเองมีการแบ่งกลุ่มเหมือนตีตราเรื่องของตนไว้เช่นกัน ผู้เขียน
เห็นว่าส าหรับพุทธศาสนาเองนั้นมีจุดร่วมกับมุมมองทางวิทยาศาสตร์ในเรื่องทัศนะที่เกี่ยวกับ
ธรรมชาติ แต่ วิทยาศาสตร์เน้นทางด้านวัตถุหรือเป็นสสารนิยม   ขณะพุทธศาสนาเป็นเรื่องดับ
ทุกข์ เน้นเรื่องจิตใจของมนุษย์  ต่อมาในระยะหลังวิทยาศาสตร์ให้ความสนใจ ในเรื่อง จิตใจ
มนุษย์ ผ่านทางวิชาชีววิทยา หรือจิตวิทยา อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นว่ามนุษย์ควรมองว่า
วิทยาศาสตร์และศาสนาต่างก็เป็นเครื่องมือที่ใช้ในการตรวจสอบซึ่งกันและกัน และมนุษย์ควรใช้
ศาสตร์ทั้งสองเพื่อท าให้การด ารงชีวิตเป็นไปเพื่อความสุข พร้อมทั้งให้หันกลับมามองตัวเราเองว่า 
เราเกิดมาท าไม มีชีวิตเพื่ออะไร  และ เราควรท าให้ชีวิตนี้มีความผาสุกได้อย่างไร 

 หนังสือเล่มนี้จบลงด้วยค าคมที่นา่ประทับใจชีใ้ห้เห็นสัจธรรมว่าชีวิตมนุษย์ สุดท้ายก็
กลายเสมือนธุลีในอากาศ เป็นการมองในด้านโลกียธรรม หรือ ด้านโลกๆ แม้จะกล่าวว่า มนุษย์
สุดท้ายก็คืนสู่นัตถิภาวะ ( Nothingness ) ก็ไม่ได้เป็นอุจเฉททิฏฐิแต่ประการใดในความเห็นของผู้
วิจารณ์ และก็ไม่ได้เป็นสัสสตทิฎฺฐิ ว่ามีตัวตน เพราะผู้เขียนเพียงชี้ว่ามนุษย์มีเวลาหลงเหลืออีกไม่
มาก มีเรื่องที่มนุษย์ไม่รู้อีกมากมาย รวมทั้ง ก่อนที่มนุษย์จะเกิดนั้นมาจากไหน และตายแล้วจะไป
ไหน ไม่มีค าตอบที่แน่ชัด ไม่มีใครรู้  ศาสนาและวิทยาศาสตร์ ไม่มีความหมายอะไรมากไปกว่า
ช่วยให้ชีวิตด าเนินไปในแต่ละวันด้วยดี อย่างมีความสุขเท่าที่จะเป็นไปได้   ซึ่งการจบฉากลงของ
หนังสือก็ชี้ให้เห็นจุดยืน ของผู้เขียนว่าทั้งศาสนาและวิทยาศาสตร์เป็นเรื่องที่มนุษย์สร้างขึ้น และ
มนุษย์ควรเลือกให้เหมาะสมเพื่อก่อให้เกิดความสุข   

ข้อวิจารณ์ที่เห็นด้วย  

ด้านเนื้อหาและการด าเนินเรื่อง เป็น จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้ คือ การอธิบายเรียบ
เรียงต่อเนื่องทั้ง ๙ ตอนโดยใช้ภาษาอังกฤษที่ไม่ซับซ้อน แต่ยังทรงคุณค่าด้วยค าศัพท์วิชาการทาง
ปรัชญาทิ้งร่องรอยว่าเป็นหนังสือที่เหมาะกับผู้มีความรู้ความเข้าใจด้านปรัชญา  มีการกล่าวถึง
แนวคิดของบุคคลส าคัญและมีชื่อเสียงทั้งทางปรัชญาและวิทยาศาสตร์ หากผู้อ่านมีความเข้าใจ
เป็นทุนเดิมอยู่จะเข้าใจเรื่องราวได้อย่างลึกซึ้งมากข้ึน แต่ก็ไม่ยากเกินไปส าหรับผู้คนที่ไม่มีพื้นฐาน
มาก่อนที่จะเข้าใจเรื่องราว เพราะการเดินเรื่อง เป็นไปอย่างเป็นระบบ โดยเริ่มจากแนวคิดของ
ปรัชญาและศาสนาว่าเหมือนกันที่พยายามใช้สิ่งที่เรียกว่า ความคิด (Thinking) มาเป็นค าอธิบาย
เหตุผลเรื่องราวต่างๆ ในธรรมชาติ ในขณะแนวคิดของวิทยาศาสตร์จะเกี่ยวข้องกับหาค าตอบด้วย
วิธีการอธิบายด้วยสิ่งที่สัมผัสได้ด้วยอายตนะและการพิสูจน์ด้วยเครื่องมือต่างๆ  และน าทั้งสอง
เร่ืองมาเปรียบเทียบกัน โดยผ่านศาสนามีพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีส่วนร่วมที่มีวิธีการที่ยอมรับ
ได้กับฝ่ายวิทยาศาสตร์   จนฝ่ายวิทยาศาสตร์เองก็มีบางสาขาที่หันมาสนใจเรื่องจิตใจ ของมนุษย์
ที่ไม่เคยให้ความสนใจมาก่อนโดยใช้เครื่องมือทางวิทยาศาสตร์เข้าช่วย     



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๔๘ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๔ 

 
นอกจากด้านภาษาและรูปแบบการน าเสนอแล้ว หนังสือเล่มนี้ไม่เพียงเปรียบเทียบ

เรื่องหลักการใช้เหตุผลทางวิทยาศาสตร์กับทางศาสนาให้เห็นความเหมือนความต่างกันเท่านั้น 
แต่โยงให้เห็นว่าทั้งสองอย่างเป็นเพียงเครื่องมือส าหรับมนุษย์ที่ควรเลือกใช้ให้เหมาะสมและชาญ
ฉลาดโดยพิจารณาจากบริบท หรือ สิ่งแวดล้อมที่เกิดขึ้น หากเป็นเรื่องทางด้านกายหรือกายภาพ 
อาจเลือกวิธีทางวิทยาศาสตร์ แต่ถ้าเป็นเรื่องจิตใจก็อาจใช้ศาสนาเป็นที่พึ่ง  ผู้เขียนชี้ให้เห็นว่า
กายกับใจมีความสัมพันธ์หากจิตใจดี ร่างกายจะมีพลังตามไปด้วย แม้ร่างกายแข็งแรงแต่จิตใจ
อ่อนแอก็พลอยจะท าให้องค์รวมไม่ดีก็เป็นได้  เมื่อเป็นดังนี้แล้ว มนุษย์ต้องเลือกใช้ศาสนาหรือ
วิทยาศาสตร์ให้เหมาะสม      

จุดเด่นอีกประการที่น่าสนใจเกี่ยวกับเนื้อหาของหนังสือเล่มนี้ คือ เนื้อหาไม่ได้เป็นไป
ตามความคาดหวังของผู้อ่านว่าจะเป็นเรื่องที่พูดถึงการด าเนินชีวิตวิถีพุทธ กับวิถีวิทยาศาสตร์
เพราะเริ่มต้นในค าน าเกริ่นถึงการสอนนิสิตในห้องเรียนทางพุทธศาสนาในวิชาตีความว่าด้วยวิถี
ชีวิตของมนุษย์ แต่เมื่ออ่านจนจบ ก็เป็นเรื่องราวสมชื่อเรื่องที่ว่าด้วย ศาสนา วิทยาศาสตร์ และ
ชีวิตของเรา ไม่ได้เน้นวิธีการท า(How-to) ในรายละเอียดเกี่ยวกับการด าเนินชีวิตแบบ
พุทธศาสนิกชน โดยเฉพาะในตอนจบ ไม่ได้เน้นย้ าสรรเสริญศาสนาใดๆเป็นการเฉพาะ  เป็น
หนังสือที่เหมาะกับทุกคนที่สนใจ ความสัมพันธ์ของ ศาสนา วิทยาศาสตร์ กับชีวิตมนุษย์  แต่
หนังสือเล่มนี้ได้โน้มน้าวให้เห็นถึงข้อเท็จจริง ส่วนที่เห็นร่วมกันของพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ 
ในหลายตอนในฐานะที่ศาสนาอื่นๆ เป็นเทวนิยม แต่พุทธศาสนาเป็นธรรมชาตินิยม อันเป็นจุด
ร่วมที่เห็นได้ชัดเจน  พุทธศาสนาเป็นเพียงตัวอย่างที่ยกขึ้นมาเพราะใกล้เคียงกับแนวคิดทาง
วิทยาศาสตร์เท่านั้น    

อานิสงส์ของหนังสือเล่มนี้ประการหนึ่งคืออาจส่งเสริมความสนใจในพุทธศาสนาแก่
ชาวตะวันตกมากยิ่งขึ้น   ในตอนที่ ๖ ของหนังสือเล่มนี้ เรื่องทัศนะทางวิทยาศาสตร์และทาง
ศาสนากับเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ ชี้ให้เห็นว่าสิ่งที่ส าคัญที่สุดที่วิทยาศาสตร์มีคุณูปการอย่างยิ่ง
ต่อความมีเหตุผลของความ เชื่อทางศาสนา เพราะวิทยาศาสตร์ค้นพบจุดอ่อนในตัวของมนุษย์ 
และยากที่จะเอาชนะจุดอ่อนในใจของมนุษย์ได้ และผู้เขียนเห็นว่าวิทยาศาสตร์เห็นจุดอ่อนของ
ศาสนาแบบเทววิทยาและเห็นว่าพุทธศาสนาเป็นศาสนาแบบธรรมชาติ ซึ่งตรงจุดนี้เป็นจุดที่
สอดคล้องวิทยาศาสตร์  หากชาวตะวันตกที่ก าลังมองหาที่พึ่งทางใจ ก็อาจจะช่วยส่งเสริมความ
สนใจในศาสนาพุทธมากขึ้นก็เป็นได้  ตลอดจนภาษาที่ใช้นิ่มนวลไม่ได้โจมตีศาสนาไหนแต่ยก
เหตุผลให้เห็นอย่างชัดเจน ทุกอย่างล าดับเรื่องราวอย่างดี สะท้อนให้เห็นถึงอัจฉริยภาพของ
ผู้เขียนในด้านปรัชญาศาสนาโดยแท้   

 



     ทวีศักดิ์ พัดพาดี                              ~ ๑๔๙ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๔ 
  
ข้อวิจารณ์ที่เห็นต่าง 

จุดที่ผู้วิจารณ์เห็นขัดแย้งปรากฏในตอนที่ ๖ เรื่องทัศนะทางวิทยาศาสตร์และ 
ทางศาสนากับเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ (Two Views on Human Nature: Science and 
Religion ) หน้า ๖๙-๘๓  ข้อเขียนโดยส่วนมากผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับเหตุผลแต่มีประเด็นที่น่า
สังเกตชวนให้ต้องการวิจารณ์คือ  

ประเด็นที่  ๑  ผู้ เขียนกล่าวว่าศาสนาเป็นแบบการคาดคะเนทางอภิปรัชญา 
(Metaphysical Speculation) คือเดาหรือเก็งความจริงและอนุมานซึ่งเป็นการให้ เหตุผล 
(Reasoning) มากกว่าการใช้ความคิดโดยพิจารณาข้อเท็จจริง (Empirical Method)    

การกล่าวเเบบเหมารวมโดยไม่ได้มีข้อยกเว้นว่าศาสนาพุทธ ไม่ใช่ศาสนาที่เป็นเทวนิ
ยม (Theistic) และไม่ถือว่าเป็น Metaphysical Speculation๒ เป็นสิ่งที่ผู้วิจารณ์คิดว่าผู้เขียน
ไม่ได้ค านึงว่าศาสนาพุทธก็เป็นศาสนาหนึ่งเช่นกัน  เมื่อกล่าวรวมเเบบนั้นผู้อ่านที่ไม่มีความรู้
ทางด้านปรัชญาและศาสนาเพียงพอ โดยเฉพาะพุทธศาสนิกชน อาจเข้าใจผิดเหมารวมกับศาสนา
อื่นๆ ว่าพุทธศาสนาเป็นเร่ืองที่ใช้เพียงเหตุผลชักจูง โดยวิธีการปรัชญาที่ถูกอธิบายว่าเป็นการเดา
หรือเก็งความจริงและอนุมานนั้น   ศาสนาพุทธเป็นศาสนาที่เป็น อเทวนิยม ( Atheistic )และ
ปฏิเสธผู้สร้างหรือพระผู้เป็นเจ้า๓ ด้วยเหตุนี้หากผู้อ่านที่ไม่รอบคอบ ข้อความนี้อาจจะมีผลต่อ
ศรัทธาของผู้อ่าน ที่เป็นพุทธศาสนานิกชนก็เป็นได้ ดังนั้นคนที่อ่านควรมีความเข้าใจ เรื่อง 
อภิปรัชญา และ แนวความคิดทางพุทธศาสนาให้ชัดเจนมาก่อน และต้องอ่านให้จบ มิใช่อ่านเพียง
ประโยคและตีความหมายเฉพาะในส่วนนี้  

ประเด็นที่ ๒  เกี่ยวกับ ค าว่า การจินตนาการล้วน ๆ (Pure Imagination) ที่ถูกใช้
เป็นเหตุผลไม่เห็นด้วยกับเรื่องความเชื่อเรื่องจิต จิตใจ และ วิญญาณ (Consciousness , Mind 
and Soul) มุ่งชี้ไปที่จิต โดยทางวิทยาศาสตร์บอกว่าจิตมีส่วนเชื่อมโยงกับสมอง และโดยทาง
พุทธศาสนาก็ว่าจิตและวิญญาณเป็นอนัตตา ไม่ใช่ เรื่องวิญญาณที่เป็นตัวตน ขณะที่ศาสนาอื่น
มองว่า จิตที่เรียกว่าวิญญาณนั้นเป็นอัตตา สรุปว่าวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนาไม่เห็นด้วยกับ
เร่ืองวิญญาณ (Soul) ของศาสนาอื่นๆ  ผู้วิจารณ์จะไม่เก่ียวข้องกับเร่ืองนี้ แต่ สิ่งที่ผู้เขียนกล่าวถึง 
เหตุผลของการที่พุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ ไม่เห็นด้วยกับความเข้าใจว่าวิญญาณเป็นอัตตาว่า
เป็นเรื่อง จินตนาการล้วนๆ   (Pure Imagination) พร้อมทั้งได้ยกตัวอย่างอธิบายสนับสนุนให้

                                                      
๒ Walpola Rahula, The Heritage of the Bhikkhu (New York: Grove Press, 

1974), p137-138. 
๓ “Buddhism.” Encyclopædia Britannica (Encyclopædia Britannica Premium 

Service,2004). 
 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๕๐ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๔ 

 
เห็นว่า มนุษย์อาจจะจินตนาการไปได้ร้อยแปดพันเก้า เหมือนกับบันเทิงคดีหรือนิยาย ที่เขียน
ขึ้นมา โดยเน้นย้ าให้เห็นว่า เป็นความคิดของมนุษย์ เป็นความเพ้อฝันของมนุษย์ หรืออีกนัยว่า
มนุษย์คือผู้สร้างเร่ืองจินตนาการไร้สาระเช่นนี้  การใช้ถ้อยค าในการอธิบายเหตุผลดังกล่าวท าให้ผู้
วิจารณ์ไม่เห็นด้วยที่มีการยกตัวอย่างสนับสนุน แบบนั้น   ความไม่เห็นด้วยของผู้เขียนว่า  เป็น
เรื่องการจินตนาการนั้นตีความได้ทางเดียวคือ การจินตนาการไม่เป็นประโยชน์ ไร้สาระ และ มี
แต่ผลในทางลบอย่างเดียว  และ ได้ปิดท้ายว่า จุดยืนของพุทธศาสนาและนักวิทยาศาสตร์หลาย
ต่อหลายคนมีความเห็นเหมือนกันอย่างนั้น   สิ่งที่ผู้วิจารณ์จะโต้แย้งไม่ใช่สาระเรื่องวิญญาณเป็น
ตัวตน เป็นอัตตาหรือไม่ หรือ วิญญาณพิสูจน์ได้หรือไม่ แต่เป็นเรื่องค าว่า “จินตนาการ” ซึ่ง
ผู้เขียน ใช้อ้างเหตุผล  ยกตัวอย่างเป็นอติพจน์ (Hyperbole)  คือ การพูดเกินความเป็นจริงเพื่อ
เน้นให้เกิดความรู้สึกเป็นจริงเป็นจังและสนับสนุนจุดยืนเท่านั้น 

ก่อนอื่นต้องเข้าใจสิ่งที่ผู้เขียนบอกว่า เรื่องต่างๆ เป็นการจินตนาการโดยสิ้นเชิงโดย
ผู้เขียนใช้วิธีการอธิบายเร่ือง พระเจ้า หรือ เร่ืองวิญญาณที่เป็นอัตตา  อุปมากับ การเขียนนิยาย ผู้
วิจารณ์ตีความได้ว่า ผู้เขียนมองการจินตนาการเป็นเรื่องของการปรุงเเต่ง  ปรุงแต่งจากสัญญา
ล้วนๆ ไม่มีของจริงเจืออยู่ เพราะพิสูจน์ไม่ได้ มีอวิชชาบดบังความจริง ไม่ใช่มองตามความเป็น
จริง  เมื่อมีอวิชชาจึงมีตัวตน ผู้สร้างจินตนาการ มีความเป็นเจ้าของจินตนาการ อุปมาดั่งการ
เขียนนิยาย ผู้เขียนมองการจินตนาการนั้นเป็นเร่ืองในเชิงลบ 

ผู้วิจารณ์เข้าใจในประเด็นดังกล่าวโดยค าว่า “ จินตนาการ” ทางหลักพุทธศาสนา
ใกล้เคียงกับค าว่า “ มโนกรรม” ผู้เขียนคงมองเร่ืองจินตนาการเป็นมโนกรรมในทางอกุศล มีโทษ 
เจีอด้วยอวิชชา เป็นไปเพื่อมีอาสวะและอ านวยวิบากแก่ขันธ์คือยังมีโทษต่อขันธ์ ท าให้เกิดทุกข์  
ในขณะเดียวกันกับหลักการทางวิทยาศาสตร์ที่มองศาสนาแบบเทวนิยมนั้นเป็นเรื่องที่พิสูจน์ไม่ได้ 
เผอิญหลักวิทยาศาสตร์กับพุทธศาสนามีความเห็นร่วมกันในประเด็นนี้ว่าไร้ประโยชน์  จึ งเป็น
เรื่องจินตนาการ  และมองความหมายของการจินตนาการว่าเป็นเรื่องในเชิงลบ ด้วยเหตุผลที่
หลากหลาย แต่มองไปในเชิงลบเหมือนกัน   

ผู้วิจารณ์เข้าใจมุมมองผู้เขียนที่มองในเชิงโลกุตรธรรม เมื่อกล่าวถึงพุทธศาสนา แต่
ในทางโลกียธรรม ในทางโลกๆ ค าว่า “จินตนาการ” ไม่ใช่เรื่องเสียหาย ไม่ผิด จินตนาการเป็น 
การให้เหตุผล (Reasoning) ซึ่งต้องไปดูในบริบทนั้นๆ ว่าเพ้อเจ้อ หรือ หลอกตัวเองหรือไม่  
อย่างไรก็ตามในบริบทที่กล่าวถึง พระเจ้า ความเป็นอัตตา ในศาสนาแบบเทวนิยม ก็เป็นเรื่องการ
ให้เหตุผลเพื่อให้เกิดศรัทธาและความศักดิ์สิทธิ์อย่างหนึ่ง จะจริงหรือไม่ ไม่ใช่ประเด็นที่จะ
อภิปราย เพียงแต่ผู้วิจารณ์ต้องการชี้ให้เห็นว่า ค าว่า “จินตนาการ” นั้นมองในเชิงบวกได้เช่นกัน     

ผู้วิจารณ์ไม่เห็นด้วยเกี่ยวกับ การตีความความหมายของค าว่า “จินตนาการ” ไป
ในทางลบเพียงอย่างเดียว  การจินตนาการไม่ได้เป็นการเพ้อเจ้อ แต่ จินตนาการก็อาจเป็น
ความคิดสร้างสรรค์ ซึ่งอาจท าให้มนุษย์สามารถต่อยอดให้เกิดความสนใจ หาค าตอบที่คนที่ชอบ



     ทวีศักดิ์ พัดพาดี                              ~ ๑๕๑ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๔ 
  
หาข้อพิสูจน์ สร้างแรงดลบันดาลใจให้ตามหาข้อพิสูจน์ขึ้นมาในจิตใจของเรา   หรือสร้างประเด็น
เพื่อการค้นคว้า ก่อให้เกิดการโยนิโสมนสิการ  วิทยาศาสตร์เองเสียอีกที่ในยุคแรกเริ่มต้น 
นักวิทยาศาสตร์ที่มีชื่อเสียง ก็มีความคิดเชิงจินตนาการเพื่อหาค าตอบในยุคแรกๆ ที่ไม่มีเครื่องมือ 
ที่จะตรวจสอบแต่ใช้ เหตุผลมาอธิบาย ก็เป็นที่มาของปรัชญาสมัยโบราณก่อนที่วิทยาศาสตร์จะ
เกิดขึ้นด้วยซ้ าไปจะว่าไปแล้ว จินตนาการเป็นสิ่งที่อยู่บนทางสองแพร่งของความคิดสร้างสรรค์ 
กับความเพ้อฝัน ผู้วิจารณ์ไม่อยากให้เห็นว่าการจินตนาการเป็นเร่ืองไร้สาระ ไร้ประโยชน์เสมอไป 
และเป็นไปลบทางเดียว เพียงเพื่อสนับสนุนความเห็นเกี่ยวกับวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนา เรื่อง 
ความรู้ ( Understanding ) ว่าต้องไม่ใช่เรื่องจินตนาการ  ผู้วิจารณ์ไม่ได้ปฏิเสธว่าความรู้ไม่
ส าคัญ ความรู้เเจ้งเห็นจริงท าให้เราฉลาดขึ้น แต่ผู้วิจารณ์เห็นว่าในทางโลก ความรู้อย่างเดียว ไม่
เพียงพอ เพราะมันเป็นสิ่งที่นิ่งคงเดิมอย่างนั้น เมื่อเราไม่น าความรู้นั้นไปใส่จินตนาการเพิ่มเติมต่อ
ยอด ต่อให้มีความรู้มากเพียงใดแต่ถ้าหากไม่มีจินตนาการก็ไม่มีทางรู้เลยว่าจะเอาความรู้นั้นน าไป
ท าประโยชน์อะไรได้บ้าง ไปใช้กับอะไร เพื่ออะไร และเมื่อใช้ท าสิ่งนั้นๆ แล้วผลที่ตามมาจะเป็น
อย่างไร  ที่สุดเราก็ไม่สามารถที่จะใช้ความรู้นั้นๆในการต่อยอด หรือ ความรู้หยุดนิ่ง       

กล่าวอีกนัยหนึ่งโดยเปรียบเทียบง่าย ๆ ว่าความรู้ก็เหมือนกับปัจจุบัน ขณะที่
จินตนาการเปรียบได้กับอนาคต จินตนาการนั้นเป็นสิ่งที่กว้างใหญ่อาจไม่ถูกต้องในเวลานั้นแต่ก็
เป็นเร่ืองที่ไม่ได้ผิด แม้ยังไม่มีการพิสูจน์ทางอายตนะ หรือเครื่องมือใดๆก็ตาม  ผู้วิจารณ์ยังเห็นว่า
การจินตนาการเป็นการคิดนอกกรอบ (Think out of the box) เป็นการคิดสร้างสรรค์ ซึ่งก็เป็น
จุดเร่ิมต้นของประดิษฐกรรมนานัปการในโลกของเราใบนี้   เราไม่ควรลืมปรัชญาและศาสนาเกิด
มาก่อนวิทยาศาสตร์ หากไม่ใช่จินตนาการ วิทยาศาสตร์ที่เป็นอยู่ในปัจจุบันจะมีการพัฒนา
ก้าวหน้ามาได้อย่างไร 

เมื่อกล่าวถึงเรื่องการจินตนาการ มีนักวิทยาศาสตร์ระดับโลกที่มีมุมมองเชิงบวกต่อ
ค านี้ คือ อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์๔ ผู้เป็นเจ้าของค าคมโดนใจที่ติดปากเป็นประโยค  อันอมตะในเรื่อง
จินตนาการ โดยกล่าวไว้ดังนี้ “I am enough of the artist to draw freely upon my 
imagination. Imagination is more important than knowledge. Knowledge is 
limited. Imagination encircles the world” มีความหมายว่า “ฉันมีความเป็นศิลปินเพียง
พอที่จะวาดลวดลายอย่างอิสระไปตามแต่ที่จินตนาการจะพาไป จินตนาการนั้นส าคัญกว่าความรู้ 
ความรู้นั้นเป็นสิ่งที่ถูกจ ากัด แต่จินตนาการโอบล้อมโลกทั้งใบ” หรือ สรุปข้อความเป็นประเด็น
สั้นๆคือ “การจินตนาการส าคัญกว่าความรู้” จากประโยคข้อความสั้นๆ ที่ได้ถูกถ่ายทอดออกมา
เป็นตัวอักษรถือว่าเป็นถ้อยค าอันทรงคุณค่ากลั่นกรองมาจากประสบการณ์จริงของ อัลเบิร์ต 
ไอน์สไตน์ 

                                                      
๔Albert Einstein, Einstein on Cosmic Religion and Other Opinions and 

Aphorisms, (New York: Dover Publications 2009). 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๕๒ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๔ 

 
 ประเด็นที่ ๓  ข้อสังเกตเกี่ยวกับค าศัพท์เฉพาะและการอ้างอิง ผู้วิจารณ์ชอบลีลา

การด าเนินเรื่อง การอธิบาย แต่การจะท าความเข้าใจเนื้อหาภายในหนังสือเล่มนี้ทั้งหมดต้อง
อาศัยความรู้เบื้องต้นในด้านค าศัพท์ทางปรัชญาในระดับหนึ่ง หรือ ไม่เช่นนั้นผู้อ่านจะต้องหา
แหล่งข้อมูลอื่น ๆ มา ประกอบพร้อมกับการอ่านหนังสือเล่มนี้ไปด้วย แต่การศึกษาเพิ่มเติมได้
ต้องค้นคว้าข้อมูลเองเพราะ หนังสือนี้ไม่มีการอ้างอิง แต่ประการใด ซึ่งอาจท าให้ผู้อ่านที่ไม่มี
พื้นฐานศัพท์ทางปรัชญา อาจจะไม่ได้ประโยชน์จากอรรถรสของหนังสืออย่างเต็มที่ ตัวอย่าง
ค าศัพท์ที่ปรากฏอาทิ  Fixed truth, Truth , Reality เป็นต้นและ กล่าวถึงชื่อหรือแนวคิดของ
นักปรัชญา และ นักวิทยาศาสตร์ที่ส าคัญ อาทิ Plato, Darwin, Hume เป็นต้น แต่หากมองในแง่
สร้างความขวนขวายแก่ผู้ใฝ่รู้ ก็จะได้ทั้งค าศัพท์ทางปรัชญา รู้จักชื่อนักปราชญ์ทางตะวันตก และ
ส านวนภาษาจากฝีมือระดับปรมาจารย์ของผู้เขียน   

ประโยชน์ที่ได้รับจากหนังสือเล่มนี้ 

ประโยชน์ของการวิจารณ์ เรื่องศาสนา วิทยาศาสตร์และ ชีวิตของเรา หากน าข้อคิด
ไปใช้ในการด าเนินชีวิตให้เกิดการปล่อยวาง ไม่ยึดมั่นถือมั่น หรือยึดติดกับเรื่องใดเรื่องหนึ่งเเบ
บสุดโต่งแต่ยึดตามประโยชน์ที่ได้รับ ช่วยสร้างประโยชน์ให้กับตนเองและบุคคลอื่น และก่อให้เกิด
แรงบันดาลใจให้ใช้ชีวิตแบบไม่ยึดติดกับสิ่งใดท าให้ชีวิตมีความสุข ความรู้ที่ได้จากข้อคิดใน
หนังสือก่อให้เกิดประโยชน์ดังนี้  

๑. ช่วยท าให้การมองเรื่องศาสนา และ วิทยาศาสตร์ เเบบทางสายกลาง ไม่สุดโต่ง 
โดยใช้เหตุผล มากกว่า ความเชื่อ ไม่งมงาย ใช้ปัญญา 

๒. เป็นการพัฒนาระดับปัญญา แยกแยะสิ่งที่ถูกและสิ่งที่ผิดได้ โดยไม่มีการตีตราไว้
ก่อนว่านี่พวกเรา นั่นพวกเขา  

๓.  ท าให้มีความสามารถในการแก้ปัญหาในการด าเนินชีวิต เพราะ เมื่อไม่ยึดมั่นถือ
มันแนวความคิดทางศาสนาหรือ ทางวิทยาศาสตร์ แล้วให้มองประโยชน์ที่ได้รับ จะท า ให้การ
แก้ปัญหาบางเร่ืองที่ขัดแย้งกัน อาทิ ความเชื่อทางศาสนาเช่นผู้ถือศีล ๘ ไม่บริโภคอาหารในเวลา
วิกาล แต่ในยามเจ็บป่วยแล้วจะตัดสินใจอย่างไร ก็ให้พิจารณาโดยความเป็นเหตุเป็นผล ช่วย
แก้ปัญหาในการด าเนินชีวิตได้ 

๔. สร้างความสุขให้กับตนเอง บุคคลอื่น และ สังคม เมื่อไม่ยึดมั่นถือมั่นแนวคิดใดๆ 
จะไม่เกิดโมหะ ลดโทสะ ลดความโลภ ซึ่งพฤติกรรมของมนุษย์เหล่านี้ก่อให้เกิดทุกข์  แนวทาง
ด าเนินชีวิตแบบนี้ย่อมสร้างอโมหะ หรือ ปัญญาให้สามารถใช้ชีวิตได้อย่างมีความสุข 

๕. หนังสือเล่มนี้จะเป็นประโยชน์สูงสุด หากไม่นับว่าต้องรู้ภาษาอังกฤษแล้ว หนังสือ
นี้เหมาะกับผู้มีพื้นฐานความรู้ด้านปรัชญาศาสนาและปรัชญาวิทยาศาสตร์มาก่อนเป็นเงื่อนไขที่
จ าเป็น (หากไม่มีพื้นฐานก็ควรท าความเข้าใจเพิ่มเติมความหมายของค าศัพท์ทางปรัชญา) และ



     ทวีศักดิ์ พัดพาดี                              ~ ๑๕๓ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๔ 
  
เหมาะส าหรับผู้สนใจในเร่ืองความสัมพันธ์ต่อชีวิตของศาสนาและวิทยาศาสตร์ในภาพรวม หรือผู้
ที่ต้องการชีวิตที่มีความสุขในสังคมที่มีทั้งวิทยาศาสตร์และศาสนา 

๖. หนังสือเล่มนี้ยังชี้ให้เห็นแนวทางที่น่าสนใจ ในการศึกษาเชิงลึกต่อไปว่า ในโลก
ปัจจุบันหากไม่มีศาสนาการด าเนินชีวิตจะเป็นไปอย่างไร โดยเฉพาะแนวโน้มของพวกไร้ศาสนาใน
สังคมปัจจุบันมีมากข้ึน หรือ ศาสนายังมีประโยชน์ต่อไปอีกหรือไม่ในยุควิทยาการก้าวไกล 

บทสรุป 

สุดท้ายผู้วิจารณ์มีความรู้สึกเบิกบาน และ ปีติ เมื่อได้อ่านหนังสือเล่มนี้ ซึ่งเป็นงาน
เขียนที่มีส านวน ลีลา และภาษาน่าอ่าน  สิ่งที่ท าให้ผู้วิจารณ์เลือกหนังสือเล่มนี้เพราะเป็นเรื่องที่
กล่าวถึงองค์ความรู้ที่แตกต่างกัน  เรื่องศาสนาโดยเฉพาะพระพุทธศาสนาเป็นเรื่องการดับทุกข์ 
เป็นเรื่องเน้นความสัมพันธ์กับจิตใจ เรื่องทางวิทยาศาสตร์เป็นเรื่องเน้นทางด้านวัตถุเป็นเรื่องที่
สัมพันธ์กับทางกาย ส่วนประกอบของชีวิตนั้นประกอบด้วย ร่างกาย จิตใจ และ ส่วนต่อเชื่อม
ระหว่างร่างกายและจิตใจ ทั้งพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์มีส่วนเหมือนกันในวิธีการและมี
อิทธิพลต่อการด าเนินชีวิตของมนุษย์ หนังสือเล่มนี้ครอบคลุม ศาสนา ปรัชญา วิทยาศาสตร์ และ
จริยธรรม  

หนังสือเล่มนี้ เป็นหนังสือที่ผสมกลมกลืนศาสตร์ที่ส าคัญที่น่าสนใจ อย่างเป็นระบบ  
เนื้อหาสอนไม่ให้สุดโต่งไปในทางใดไม่ว่ามุมมองทางศาสนาและมุมมองทางวิทยาศาสตร์ แต่ให้
เลือกพิจารณาดูว่าเราจะใช้ชีวิต จริยธรรมควรเป็นอย่างไรให้มีความสุขโดยการผสมผสาน เรื่อง 
ศาสนา วิทยาศาสตร์ และ ชีวิตของเราให้ได้ดุลยภาพ     เมื่ออ่านหนังสือเล่มนี้ทุกครั้ง ตั้งแต่ต้น
จนจบ ท าให้เกิดปัญญา เกิดศรัทธา ปสาทะ ในพระพุทธศาสนามากขึ้นเนื่องจาก แนวทางของ
ผู้เขียนเป็นแนวทางที่ยึดหลักอรรถประโยชน์ที่เกิดขึน้ในปัจจุบัน ไม่ยึดถือเรื่องใดเเบบสุดโต่ง ไม่ตี
ตรา ไม่ยึดติด ผู้วิจารณ์เห็นด้วยที่ผู้เขียนเปรียบชีวิตมนุษย์เหมือนธุลีในอากาศ เรามีเวลาเหลืออีก
ไม่มาก  เราไม่รู้ว่าเรามาจากไหนและจะไปไหน ศาสนาและวิทยาศาสตร์ ไม่ส าคัญอะไรมากไป
กว่าเป็นเพียงเคร่ืองมือที่ช่วยให้ชีวิตของเราด าเนินไปอย่างมีความสุข อุปมาดั่ง ผงธุลีในอากาศ ได้
ล่องลอยไปอย่างอิสระและราบรื่น ก่อนที่ชีวิตของเราจะจากโลกนี้ไป ผู้เขียนชี้ให้เห็นเพียงเท่านี้
แต่ใครจะปฏิบัติในรายละเอียดอย่างไรแล้วแต่วิถีของเเต่ละบุคคล 

 
 
 
 
 
 
 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๕๔ ~  ปีท่ี ๑๗ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๔ 

 
บรรณานุกรม 

 
Encyclopaedia Britannica (2004).  USA : Encyclopaedia Britannica Premium Service. 
Einstein, A. (2009). Einstein on Cosmic Religion and Other Opinions and 

Aphorisms. NY: Dover Publications. 
Promta, S. (2020).  Religion, Science, and Our Life. DE : Wisdom Publishing House.   
Rahula, W. (1974). The Heritage of the Bhikkhu.  NY : Grove Press. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช

วิทยาลัย, ๒๕๕๖. 
. 

 

 
ผู้จัดพิมพ ์  : Wisdom Magazine Publishing House , Middle Town, DE, USA 2020 
ชื่อหนังสือ  : Religon, Science, and Our Life  
ผู้เขียน   : Somparn Promta 
ผู้วิจารณ ์  : Tawesak Pudpadee 
 
 

 


