
วิเคราะห์มิลินทปัญหาว่าด้วยลักษณะของศีล 
Analysis Milindapanha scripture that’s about Nature of Precept   

  

พระครูธรรมธรไพบูลย์  าณวิปุโล (พิศาลวชิโรภาส) 
Phrakrudhammadhron Phaiboon Ñān ฺavipulo (Phisanwachiropas)๑ 

พระครูสมุห์วรวิทย์ ผาสุโก PhrakruSamu Worravit Phasuko๒ 
พระครูสมุทรวชิรานุวัตร อริญชโย PhrakhruSamutwachiranuwat๓ 

พระครูวิสุทธิ์ธรรมโสภิต อภิปญฺโญ Phrakhru Visootthamsopit๔  
 

 

Received:   February 19, 2021 Revised:  June 15, 2022 
Accepted:  December 9, 2022 

 

บทคัดยอ่  
 

มิลินทปัญหาถือเป็นคัมภีร์ระดับอรรถกถาที่พระอรรถกถาจารย์ได้แต่งขึ้นเพื่ออธิบาย
หลักพระธรรมและพระวินัยในพระพุทธศาสนา ซึ่งบทความนี้มุ่งถึงเฉพาะข้อที่ว่าด้วยลักษณะของ
ศีล คือศีลสังวร ๔ ประการ ได้แก่ ๑) ปาติโมกขสังวรศีล หมายถึงความเป็นผู้ส ารวมระวังในพระ
ปาติโมกข์ ส าหรับคฤหัสถ์ หมายถึง การรักษาศีล ๕ ส าหรับสามเณร หมายถึง การรักษาศีล ๑๐ 
และส าหรับพระภิกษุ หมายถึง การรักษาศีล ๒๒๗ ข้อ ๒) อินทรียสังวรศีล หมายถึงการส ารวม
ระวังอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ ไม่ให้อกุศลธรรมมีอภิชฌาและโทมนัสเป็นต้น
ครอบง าได้ ๓) อาชีวปาริสุทธิศีลหมายถึง ความบริสุทธิ์แห่งอาชีพ ไม่หลอกลวงเขาเลี้ยงชีวิต และ 
๔) ปัจจยสันนิสสิตศีล หมายถึงการรับและบริโภคปัจจัย ๔ อย่างบริสุทธิ์ โดยการพิจารณาด้วย
ปัญญา ซึ่งลักษณะของศีลสังวรทั้ง ๔ นี้ ถือเป็นที่ตั้งพื้นฐานของกุศลธรรมทั้งหลาย และเป็นที่ตั้ง
พื้นฐานเพื่อความเจริญแห่งกุศลธรรมทั้งหลายสืบต่อไป 

 

                                                      
๑

 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพทุธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี Buddhist Studies Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University,Ratchaburi Buddhist College, Thailand Email: oadsy1972@gmail.com  

๒
 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพทุธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี  Email: worravit10@hotmail.com 
๓

 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพทุธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี  Email:sowlong1991@gmail.com 

๔
 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพทุธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี  Email:Dumsak@gmail.com 



      วารสารบัณฑติศึกษาปริทรรศน์              ~ ๒ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
ค าส าคัญ : มิลินทปัญหา, ลักษณะของศีล 

Abstract  

Milindapanhā Scripture is a Buddhist commentary composed to 
explain the principles and discipline in Buddhism. This article aims to 
explain only the Nature of Precept, the four Saṁvarasīlas: 1) 
Pātimokkhasaṃvarasīla: the moral discipline regarded as the Fundamental 
Precepts, for householder meant the 5 precepts, novice meant 10 precepts 
and for monk meant 227 precepts; 2) Indriyasaṃvarasīla: the discipline 
regarded as sense–restraint-eye, ear, nose, tongue, body and mind, without 
Akusala-Dhamma (immoral), i.e., Abhijjhā (covetousness) and Domanassa 
(sad-mindedness); 3) Ᾱjīvapārisuddhisīla: the discipline regarded as purity of 
livelihood; and 4) Paccayasannissitasīla: the discipline regarded as the 
necessities of life. Here, it can be said that the four Sīla-Saṁvaras are the 
fundamental of all Kusala-Dhamma and also of the prosperity of all Kusala-
Dhamma so far. 
 

Keywords: Milindapanha, Nature of Precept   

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๓ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
 

 

๑. บทน า 

 มิลินทปัญหา ถือเป็นคัมภีร์ส าคัญคัมภีร์หนึ่งในพระพุทธศาสนาที่มีชื่อเสียงมาก เป็นที่
รู้จักและได้รับการยกย่องว่าเป็นคัมภีร์ที่มีคุณค่าอย่างยิ่งในด้านเนื้อหาสาระที่สอดคล้องตามบาลี
พระไตรปิฎกและด้านอรรถกถาแห่งวรรณคดี๕ ซึ่งเชื่อกันว่าแต่งโดยพระปิฎกจุฬาภัย ในขณะที่
พระพุทธศาสนามีอายุล่วงมาได้ ๕๐๐ ปี อันอยู่ภายหลังจากยุคของพระเจ้าอโศกมหาราช 
จุดมุ่งหมายของการแต่งก็เพื่อให้เป็นคัมภีร์ที่ช่วยส าหรับอธิบายพระธรรมวินัย โดยที่ผู้แต่งได้น า
เค้าเรื่องในประวัติศาสตร์ของพระเจ้ามิลินท์ (เมนันเดอร์) กษัตริย์กรีกที่ขยายอิทธิพลของเข้ามา
ทางตอนเหนือลุ่มแม่น้ าคงคาในปี พ.ศ. ๓๙๒๖ มารจนาโดยให้มีลักษณะของการโต้ตอบปัญหา
ระหว่างพระเจ้ามิลินท์กับพระนาคเสน ทั้งนี้ในการถามตอบปัญหานั้นเป็นไปในหลายลักษณะ คือ 
การใช้การอนุมาน (คาดคะเน) และอุปมา (การเปรียบเทียบ) การใช้วิธีย้อนถามเพื่อให้ผู้ถาม  
ตอบเอง (ปฏิปุจฉาพยากรณียปัญหา)  
 มิลินทปัญหาเป็นคัมภีร์ระดับอรรถกถาที่ส าคัญคัมภีร์หนึ่งของพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ลักษณะเนื้อหาของคัมภีร์นี้เป็นลักษณะการถามตอบปัญหาเกี่ยวกับพระธรรมและพระวินัยใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทระหว่างผู้ถามคือพระเจ้ามิลินท์ ผู้ตอบคือพระนาคเสน โดยมีการแบ่งเป็น
วรรค แต่ละวรรค มีปัญหาอยู่หลายข้อ พระนาคเสนได้ตอบค าถามของพระเจ้ามิลินท์โดย      
การอุปมาอุปมัยให้ผู้ถามเข้าใจได้ง่าย ปัญหาบางข้ออาจใช้อุปมาโวหารในการตอบเพียงอย่าง
เดียว แต่ปัญหาบางข้อพระนาคเสนใช้อุปมาโวหารหลายอย่างในการตอบจนเป็นที่ยอมรับของ
พระเจ้ามิลินท์ 
 ดังนั้น ผู้เขียนมีความสนใจที่ศึกษาเรื่องลักษณะของศีลในมิลินทปัญหา เพื่อศึกษา           
ถึงลักษณะของศีลและข้อธรรมที่ปรากฏในคัมภีร์มิลินทปัญหา ซึ่งเป็นการโต้ตอบปัญหาระหว่าง    
พระเจ้ามิลินท์กับพระนาคเสน โดยได้ตั้งข้อสังเกตประเด็นของค าถาม และเรื่องเนื้อหาและอุปมา
ที่พระนาคเสนตอบนั้น โดยใช้หลักการเทียบเคียงกับพุทธพจน์ในพระไตรปิฎก เพื่อต้องการค้นหา
หลักการดั้งเดิมของแนวคิดเกี่ยวกับเร่ืองลักษณะของศีลว่าพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้อย่างไรบ้าง ซึ่งมี
ประเด็นที่สามารถอธิบายข้อธรรมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก เพื่อเป็นแนวทางในการศึกษาและท า
ความเข้าใจต่อไป 
 

                                                      
 ๕ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, คัมภีร์มลิินทปัญหาภาษาไทย พระติปิฏก
จูฬาภเถระ รจนา ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, (กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙), หน้า (๑๓).  
 ๖ เสถียร โพธินันทะ, ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งท่ี ๔, (กรุงเทพมหานคร : 
มหามกฏุราชวิทยาลัย, ๒๕๒๐), หน้า ๑๖๖. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๔ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
 

๒. ประเด็นของค าถาม 

 ปัญหาเรื่องลักษณะของศีลนี้ ในคัมภีร์มิลินทปัญหาภาษาไทย พระติปิฏกจูฬาภยเถระ 
รจนา ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทาลัย อยู่ในมิลินทปัญหากัณฑ์ วรรคที่  ๑ 
มหาวรรค ปัญหาที่ ๙ สีลลักขณปัญหา ปัญหาว่าด้วยลักษณะของศีล ซึ่งศีลนั้นเป็นพื้นฐานของ
สมาธิและปัญญานั้น ได้แก่ ศีล เปรียบประดุจด้วยการก้าวขึ้นบันไดของบุคคลที่จะต้องเร่ิมก้าวขึ้น
ในขั้นที่หนึ่งก่อน จากนั้นจึงจะด าเนินก้าวขึ้นไปตามล าดับจนสิ้นสุดของบันไดในการปฏิบัติตนให้
เป็นผู้บริสุทธิ์ตั้งแต่เริ่มต้นจนได้บรรลุถึงมรรคผลนิพพาน ผู้ใฝ่ใจในการปฏิบัติจ าเป็นที่จะต้อง
เริ่มต้นด้วยหลักแห่งศีลก่อนเช่นกัน ซึ่งมีพุทธภาษิตแสดงไว้ว่า บุคคลผู้สมบูรณ์ด้วยศีล  มีปัญญา 
มีจิตตั้งมั่นแล้ว มีความเพียรปรารภแล้ว มีตนส่งไปแล้ว ในกาลทุกเมื่อ ย่อมข้ามห้วงน้ าอันข้าม
แสนยากได้๗  
 ซึ่งเกี่ยวกับลักษณะของศีลในข้อนี้ โดยค าถามที่พระเจ้ามิลินท์ตรัสถามพระนาคเสนใน
เบื้องต้นว่า “ท่านกล่าวค านี้ว่าและเพราะมีกุศลธรรมทั้งหลายอย่างอื่น กุศลธรรมเหล่านั้น
อะไรบ้าง” พระนาคเสนถวายวิสัชชนาว่า “ขอถวายพระพร มหาบพิตร ศีล ศรัทธา วิริยะ สติ 
สมาธิ ธรรมเหล่านี้ชื่อว่ากุศลธรรมเหล่านั้น”๘  
 จากค าตอบของพระนาคเสนนี้ จะเห็นได้ว่าท่านกล่าวถึงศีลเป็นที่รองรับพื้นฐานของ
ธรรมทั้งปวงในเบื้องต้น และตามด้วยศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา๙ ซึ่งหมายถึง ธรรม ๕ 
อย่าง มีศรัทธาเป็นต้น ชื่อว่าอินทรีย์ โดยความหมายว่า ความเป็นใหญ่ สภาพที่เป็นใหญ่ในกิจ
ของตน ธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน๑๐ กล่าวคือ ยังธรรมทั้งหลายให้เป็นไปคล้อยตามอ านาจ
ของตน เม่ือตนแก่กล้าก็แก่กล้าตาม เมื่อตนอ่อนก็อ่อนตาม๑๑ 
 ในประเด็นต่อมา พระเจ้ามิลินท์ตรัสถามพระนาคเสนว่า ศีลมีอะไรเป็นลักษณะ พระนาคเสน             
ถวายวิสัชชนาว่า ขอถวายพระพร ศีลมีความเป็นที่ตั้งเป็นลักษณะ คือศีลเป็นที่ตั้งแห่งกุศลธรรม
ทั้งหลายทั้งปวง คือ อินทรีย์ พละ โพชฌงค์ องค์มรรค สติปัฏฐาน สัมมัปปธาน อิทธิบาท ฌาน 
วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ พระโยคาจารผู้ตั้งอยู่ในศีล อาศัยศีล ด ารงอยู่ในศีลแล้ว ย่อมเจริญอินทรีย์
ได้ กุศลธรรมทั้งหลายทั้งปวงย่อมไม่เสื่อมไป๑๒   

                                                      
 ๗ ที.ม. (ไทย) ๑๕/๙๖/๑๐๒-๑๐๓, วิสุทฺธิ. (ไทย) ๓/๔,  
 ๘ มิลินฺท. (ไทย) ๙/๔๕. 
 ๙ ที.ปา.(ไทย) ๑๑/๓๒๐/๓๑๐. 
 ๑๐ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, 
(กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม, ๒๕๖๑), หน้า ๖๑๑. 
 ๑๑ ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์, มิลินทปัญหา เล่ม ๑, พิมพ์ครั้งท่ี ๔, (กรุงเทพมหานคร : สุสวัสดิ์   
พริ้นเตอร์, ๒๕๕๔) หน้า ๘๘. 
 ๑๒ มิลินฺท. (ไทย) ๙/๔๕.  



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๕ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
๓. เนื้อหาและอุปมา 

 ซึ่งในประเด็นปัญหาลักษณะของศีล พระเจ้ามิลินท์ตรัสถามพระนาคเสนว่า ศีลมีอะไร
เป็นลักษณะ พระนาคเสนถวายวิสัชชนาว่า ขอถวายพระพร ศีลมีความเป็นที่ตั้งเป็นลักษณะ๑๓ 
ซึ่งท่านหมายถึงศีลสังวร ๔ อย่าง คือ ๑) ปาติโมกขสังวรศีล (ศีลอันเป็นความส ารวมปาติโมกข์) 
ได้แก่ ศีลในสิกขาบททั้งหลาย ๒) อินทรียสังวรศีล (ศีลอันเป็นความส ารวมอินทรีย์ ๖ มีตา เป็น
ต้น) ๓) อาชีวปาริสุทธิศีล (ศีลอันเป็นความบริสุทธิ์แห่งอาชีพ) และ ๔) ปัจจยสันนิสสิตศีล (ศีล
อาศัยปัจจัยคือการพิจารณาปัจจัยก่อนใช้สอย) มีอธิบายดังนี้  
 ๑. ปาติโมกขสังวรศีล 
 ค าว่า ปาติโมกข์ มีศัพท์วิเคราะห์ว่า อวิชฺชาทินา เหตุนา ส สาเร ปตติ คจฺฉติ ปวตฺตตีติ 
ปาตี ตสฺส ปาติโน สตฺตสฺส ตณฺหาทิสงฺกิเลสตฺตยโต โมกฺโข เอเตนาติ ปาติโมกฺโข ธรรมเป็นเครื่อง
พ้นจากกองกิเลสมีตัณหาเป็นต้นของสัตว์โลกผู้ตกไปในสังสารวัฏเพราะอวิชชาเป็นต้น๑๔ ใน
มหาอัสสปุรสูตรได้ทรงแสดงหลักธรรมที่เนื่องด้วยปาติโมกขสังวรศีล คือจักมีกายสมาจารบริสุทธิ์ 
ปรากฏ เปิดเผย ไม่บกพร่อง และส ารวมระวังหมายถึงภิกษุไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิด
ในกาม ไม่ใช้ฝ่ามือ ก้อนดินท่อนไม้ หรือศัสตราทุบตีเบียดเบียนผู้อื่น หรือไม่เงื้อมือหรือท่อนไม้ไล่
กาที่ก าลังดื่มน้ าในหม้อน้ า หรือจิกกินข้าวสุกในบาตร จักมีวจีสมาจารบริสุทธิ์ หมายถึงไม่พูดเท็จ 
ไม่พูดค าหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ ไม่กล่าวดูหมิ่นใคร ๆ หรือไม่กล่าวถากถางเยาะเย้ยภิกษุใด ๆ จักมี
มโนสมาจารบริสุทธิ์ หมายถึงไม่มีอภิชฌา ไม่มีจิตพยาบาท ไม่มีความเห็นผิด ไม่ยินดีทองและเงิน
หรือไม่ตรึกถึงกามวิตก พยาบาทวิตกหรือวิหิงสาวิตก๑๕  
 กายสมาจาร วจีสมาจารและมโนสมาจาร มีความปรากฏว่าพระสารีบุตรได้อธิบายไว้
ในเสวิตัพพา เสวิตัพพสูตร คือ บุคคลบางคนในโลกนี้เลิกละเว้นขาดจากปาณาติบาตแล้วคือ    
เป็นผู้วางท่อนไม้วางศาสตรา มีความละอายมีความเอ็นดู เป็นผู้อนุเคราะห์ด้วยประโยชน์เกื้อกูล
แก่สัตว์อยู่   เป็นผู้เลิกละเว้นขาดจากอทินนาทานคือ ไม่ถือเอาทรัพย์ที่เป็นเครื่องก่อให้เกิด      
ความปลื้มใจแก่ผู้อื่นที่อยู่ในบ้านหรือในป่าที่เจ้าของเขาไม่ได้ให้ เป็นผู้เลิกละเว้นขาดจาก
กาเมสุมิจฉาจารคือ ไม่ละเมิดจารีตในหญิงที่มารดาบิดารักษาบ้าง ที่ญาติที่มีสามีรักษาบ้าง 
 บุคคลบางคนในโลกนี้เลิกละเว้นขาดจากมุสาวาท ไปท่ามกลางหมู่ญาติ ท่ามกลางขุน
นางหรือราชตระกูลก็ตาม ไม่เป็นผู้พูดเท็จเพราะเหตุตนบ้างคนอื่นบ้างหรือเพราะเห็นแก่อามิส
เล็กน้อยบ้าง เลิกละเว้นขาดจากปิสุณาวาจา ไม่บอกฝ่ายโน้นฝ่ายนี้เพื่อให้เขาแตกกัน ช่วย
ประสานสามัคคีกล่าวถ้อยค าที่ท าให้เขาสมัครสมานกัน เลิกละจากผรุสวาจา พูดจาถ้อยค าที่ไม่มี

                                                      
 ๑๓ มิลินฺท. (ไทย) ๙/๔๕. 
 ๑๔ พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช) , ศัพท์วิเคราะห์ , พิมพ์ครั้งที่ ๔, 
(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๘), หน้า ๕๖๘. 
 ๑๕ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๑๗/๔๕๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๖ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
โทษ เสนาะโสตน่ารักจับใจ เลิกละจากสัมผัปปลาปะ คือ พูดถูกกาละมีประโยชน์ พูดถูกธรรมถูก
วินัยมีหลักฐานมีที่อ้างอิง 
 บุคคลในโลกนี้ เป็นผู้ไม่มากไปด้วยอภิชฌาคือ ไม่เพ่งเล็งว่า ไฉนหนอทรัพย์ของคนอื่น
จะเป็นของเรา เป็นผู้มีจิตไม่พยาบาทมีความด าริในใจไม่ชั่วร้ายคือ ขอสัตว์เหล่านี้อย่าพยาบาทกัน
อย่ามีความเดือดร้อน มีแต่ความสุขบริหารตนเถิด แล้วสรุปลงว่าเมื่อบุคคลเสพกายสมาจาร      
วจีสมาจาร และมโนสมาจารอย่างนี้ อกุศลธรรมทั้งหลายจะเสื่อมลง แต่กุศลธรรมทั้งหลายจะ
เจริญขึ้น๑๖ 
 พระธรรมธีรราชมหามุนีได้ให้ความหมายไว้ว่า ปาติโมกขสังวรศีลแปลว่า ศีลคือ ความ
ส ารวมในพระปาฏิโมกข์ ปาฏิ แปลว่า รักษา โมกข แปลว่า ให้พ้น หมายความว่ายังผู้รักษาให้พ้น
จากอบายภูมิทั้ง ๔ คือ ถ้าผู้ใดรักษาสิกขาบทตามที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้มิได้ประพฤติล่วง
ละเมิดส ารวมระวังด้วยสติปัญญา ด้วยความเพียรความอดทน ศีลจะรักษาผู้นั้นให้พ้นจากอบาย
ทั้ง ๔ คือ นรก เปรต อสุรกาย สัตว์ดิรัจฉาน สามารถน าผู้นั้นไปสู่สุคติคือ น าไปเกิดเป็นมนุษย์ 
เป็นเทวดาก็ได้๑๗ 
 อีกนัยหนึ่งค าว่า ปาติโมกข์ เป็นชื่อของธรรมอันเป็นประธานแห่งความหลุดพ้นและ
หมายความทั่วไปทั้งส่วนของศีล สมาธิ ปัญญา ดังความในโอวาทปาติโมกข์ที่พระผู้มีพระภาคตรัส
แสดงไว้ในวันมาฆปูรณมี แบ่งเป็นใจความได้ ๓ คาถาคือ 
 คาถาที่ ๑ ขันติ คือ ความอดกลั้นเป็นธรรมเครื่องเผาผลาญความชั่วอย่างยิ่ง ผู้รู้กล่าว    
พระนิพพานว่าเป็นธรรมอย่างยิ่ง ผู้ฆ่าสัตว์อื่นหาเป็นบรรพชิตไม่ ผู้เบียดเบียนสัตว์อื่นหาเป็น
สมณะไม่ 
 คาถาที่ ๒ การไม่ท าบาปทุกอย่าง การท ากุศลให้เต็มที่ การช าระจิตให้ผ่องแผ้ว           
สามประการนี้เป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย 
 คาถาที่ ๓ การไม่กล่าวร้ายการไม่ท าร้าย การส ารวมในพระปาติโมกข์ ความรู้ประมาณ
ในอาหาร ความรู้ในที่นั่งที่นอนอันสงัด การประกอบทั่วไปในอธิจิต หกอย่างนี้เป็นค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าทั้งหลาย  
 สงฆ์ที่ประชุมในวันนั้นจ านวน ๑,๒๕๐ องค์ เป็นพระอรหันต์ล้วน ท าให้เห็นว่า
ปาติโมกข์ที่แสดงแก่พระอรหันต์นั้นเป็นอีกอย่างหนึ่ง ต่อมามีภิกษุเหลวไหลมากขึ้นจึงทรงบัญญัติ
สิกขาบทต่าง ๆ ขึ้นตามล าดับ อยู่มาวันหนึ่งเหตุเกิดขึ้นที่บุพพารามเมืองสาวัตถี วันนั้นเป็นวัน
อุโบสถ ขณะที่ภิกษุสงฆ์ประชุมพร้อมกันแล้วจะท าอุโบสถได้นั่งรอคอยพระผู้มีพระภาคเจ้าอยู่     
มีภิกษุทุศีลต้องอาบัติเป็นมูลเฉทไม่เป็นสมณะแล้วนั่งรวมอยู่ในบริษัทนั้นด้วย พระผู้มีพระภาคไม่

                                                      
 ๑๖ ม.อุ.อ. (ไทย) ๓/๑๐๙-๑๑๗/๙๓-๙๔. 
 ๑๗ พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ), ค าบรรยายวิปัสสนากรรมฐาน , 
(กรุงเทพมหานคร : บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นติ้ง จ ากัด, ๒๕๕๐), หน้า ๔๐๔. 



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๗ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
ทรงแสดงปาติโมกข์โดยตรัสว่าภิกษุสงฆ์ไม่บริสุทธิ์ ในที่สุดพระมหาโมคคัลลานะก าหนดรู้จักตัว
ภิกษุรูปนั้นแล้วฉุดตัวออกจากบริษัทไปจ าเดิมแต่วันนั้นพระองค์ทรงตรัสเป็นค าขาดว่า ตั้งแต่วันนี้
ไปให้สงฆ์ทั้งหลายแสดงปาติโมกข์เองพระองค์ไม่แสดง จึงสรุปความได้ว่าปาติโมกข์ในที่นี้คือ 
จ านวนสิกขาบทที่ได้ยกขึ้นแสดงท่ามกลางสงฆ์ทุกกึ่งเดือน ที่เป็นวินัยนิยมปฏิบัติสืบทอดกันมา
จนถึงปัจจุบัน๑๘ 
 การปฏิบัติปาติโมกขสังวรศีล ความรู้ในหลักการอย่างกว้าง ๆ หรือการไม่มีเจตนา
ละเมิดก็เป็นการเพียงพอที่จะให้ผ่านขั้นศีลบรรลุคุณอันสูงขึ้นไปได้ เพื่อเป็นแนวทางในการปฏิบัติ
ตามสิกขาบทด้วยหลักที่ก าหนดได้ง่าย ๆ แห่งสิกขาบททั้งหมดที่ภิกษุไม่ควรล่วงละเมิดทางกาย
ทางวาจาควรศึกษาตามหลักการที่สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรสทรง
ประมวลไว้คือ 
  ๑) สิกขาบทที่ทรงวางไว้เพื่อป้องกันไม่ให้เป็นคนเห้ียมโหดจนถึงรับอาชญาแผ่นดิน 
เช่นการลักทรัพย์และฆ่ามนุษย์ เป็นต้น 
  ๒) ทรงวางไว้เพื่อป้องกันการหลอกลวงโลกเลี้ยงชีพ เช่น ห้ามไม่ให้อวดมรรคผล
เพื่อลาภหรือชื่อเสียง เป็นต้น 
  ๓) ทรงวางไว้เพื่อป้องกันไม่ให้เป็นคนดุร้าย เช่น ไม่ให้ด่ากัน ตีกัน 
  ๔) ทรงวางไว้เพื่อป้องกันความประพฤติชั้นเลวทราม เช่น ห้ามพูดปด พูดส่อเสียด     
ห้ามเสพสุรา เป็นต้น 
  ๕) ทรงวางไว้เพื่อป้องกันความประพฤติเสียหาย เช่น ห้ามแอบฟังความ 
  ๖) ทรงวางไว้เพื่อป้องกันความซุกซน เช่น ห้ามเล่นจี้กัน ห้ามเล่นน้า ห้ามซ่อนของ 
ๆ กันเพื่อล้อเล่น 
  ๗) ทรงวางไว้เพื่อรักษาความนิยม เช่น ห้ามขุดดิน ห้ามตัดต้นไม้ 
  ๘) ทรงวางไว้เพื่อให้ตรงตามธรรมเนียมของนักบวช เช่นห้ามฉันอาหารในเวลา
วิกาลหรือต้องได้รับประเคนเสียก่อน๑๙ 
 เพียงเท่านี้ก็พอเป็นหลักให้ผู้ตั้งใจปฏิบัติก าหนดได้เอง ไม่ท าตนเป็นผู้หละหลวม ศึกษา
และปฏิบัติได้สะอาดหมดจดบริบูรณ์ย่อมเป็นการประเสริฐที่สุดตรงความมุ่งหมายของการห้ามใน
วินัย  ค าว่า วินัย แปลว่า น าไปหมดไม่มีเหลือ น าไปอย่างวิเศษ น าท าให้พินาศหมายเอาน า    
ความชั่ว โดยใจความว่าสิกขาบทเป็นเครื่องน าความชั่วทางกายและวาจาออกเสียหรือหมายถึง

                                                      
 ๑๘ พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), ตามรอยพระอรหันต,์ (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
ธรรมสภา, ๒๕๔๙), หน้า ๑๗๗–๑๘๑. 
 ๑๙ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, วินัยมุข เล่ม ๑, (กรุงเทพมหานคร 
: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๔๑), หน้า ๑๙. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๘ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
การนากิเลสออกเสียได้หมดจดสิ้นเชิง๒๐ ยังมีสิกขาบทในพระสูตรอันมีแนวทางที่จะก าหนดเป็น
หลักปฏิบัติได้อีกดังความปรากฏในสามัญญผลสูตรคือ 
 พระผู้มีพระภาคตรัสแสดงผลแห่งความเป็นสมณะแก่พระเจ้าอชาตศัตรู เวเทหิบุตร         
ซึ่งตรัสถึง คหบดี บุตรคหบดี หรืออนุชนในตระกูลใดได้สดับธรรมแล้วมีศรัทธาออกจากเรือนไป
บวชเป็นบรรพชิต เมื่อบวชแล้วส ารวมด้วยการสังวรในพระปาติโมกข์ เพียบพร้อมด้วยมารยาท
และโคจร เห็นภัยในโทษแม้เพียงเล็กน้อย สมาทานอยู่ในสิกขาบท ประกอบด้วยกายกรรมและ
วจีกรรมอันเป็นกุศลมีอาชีวะบริสุทธิ์ สมบูรณ์ด้วยศีล คุ้มครองทวารในอินทรีย์ทั้งหลาย สมบูรณ์
ด้วยสติสัมปชัญญะและเป็นผู้สันโดษ๒๑ 
 การสมบูรณ์ด้วยศีลนั้น หมายถึง การประพฤติตามศีล ๓ ประการ คือจูฬศีล มัชฌิมศีล  
และมหาศีล จูฬศีล คือการเว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ มีความเอ็นดู มุ่งประโยชน์เกื้อกูลแก่สรรพ
สัตว์เว้นขาดจากการลักสิ่งของรับเอาแต่ของที่เขาให้ไม่เป็นขโมยเป็นคนสะอาด ละพฤติกรรมอัน
เป็นข้าศึกต่อพรหมจรรย์ เว้นห่างไกลจากเมถุนธรรมอันเป็นกิจของชาวบ้าน ไม่พูดเท็จ พูดแต่     
ค าสัตย์เชื่อถือได้ ไม่หลอกลวงชาวโลก เว้นจากค าส่อเสียดพูดแต่ถ้อยค าที่สร้างสรรค์ความสามัคคี 
เว้นขาดจากค าหยาบพูดแต่ค าไม่มีโทษไพเราะน่ารักจับใจ เว้นขาดจากพูดเพ้อเจ้อ พูดถูกเวลา 
พูดอิงธรรมอิงวินัยประกอบด้วยประโยชน์ เว้นการท าลายพืชคามและภูตคาม เว้นการฉันอาหาร
ในตอนกลางคืน การดูขับร้องประโคม การนั่งนอนบนเสนาสนะที่ไม่สมควร เว้นการรับของไม่ควร
รับ เช่น เงินทอง ทาสชายทาสหญิง สัตว์พาหนะที่นาที่สวน เว้นจากการเป็นตัวแทนและผู้สื่อสาร 
เว้นจากการซื้อขาย การโกงด้วยตาชั่งด้วยของปลอม การล่อลวงการฉ้อโกงและการท าร้ายมี    
การฆ่า การตีชิงวิ่งราว ทั้งหมดนี้คือ จูฬศีล๒๒ 
 ในมัชฌิมศีล คือเว้นขาดจากการพรากพืชคามและภูตคาม เช่นที่สมณพราหมณ์ผู้เจริญ
บางพวกฉันโภชนาหารที่เขาให้ด้วยศรัทธาแล้วยังพรากพืชคามและภูตคามเหล่านี้ คือพืชที่ เกิด
จากเหง้า เกิดจากล าต้น เกิดจากยอดเป็นต้น เว้นจากการบริโภคของที่สะสมไว้ คือสะสมข้าว 
สะสมน้ า สะสมผ้า ไม่ดูการเล่นอันเป็นปฏิปักษ์ต่อกุศล คือการฟ้อน การขับร้อง การประโคม
ดนตรี การเล่นตีกลอง การแข่งชนม้าชนโค การชกมวย เว้นจากการขวนขวายในการเล่นการพนัน
อันเป็นเหตุแห่งความประมาทมีเล่นหมากลุกหมากเก็บ เล่นหกคะเมน ไม่ใช้ที่นอนอันสูงใหญ่และ
ใช้เครื่องปูลาดอันวิจิตร ไม่ขวนขวายในการประดับตกแต่งร่างกายประทินผิวผัดหน้า ใช้ร่ม       
ใช้รองเท้าที่มีความวิจิตร เว้นขาดจากการคุยด้วยเดรัจฉานกถาเรื่องข้าว เรื่องน้ าต่าง ๆ         
เรื่องความเจริญและความเสื่อม ไม่พูดทุ่มเถียงแก่งแย่งเรื่องลัทธิความเห็นว่าท่านปฏิบัติผิด      
ผมปฏิบัติถูก ทั้งหมดนี้คือ มัชฌิมศีล๒๓ 

                                                      
 ๒๐ พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภกิขุ), ตามรอยพระอรหันต,์ หน้า ๑๗๗ – ๑๘๑.  
 ๒๑ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๓/๖๕. 
 ๒๒ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๔/๖๕-๖๗. 
 ๒๓ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๕-๒๐๔/๖๗-๖๙. 



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๙ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
 ในมหาศีล คือไม่ท าการเลี้ยงชีพผิดทางด้วยเดรัจฉานวิชาล้วน ได้แก่ เป็นหมอท านาย
อวัยวะท านายโชคลาง ท านายฝัน เป็นหมอท าพิธี วิชาท าเสน่ห์เวทมนต์ไล่ผี เป็นหมอท านาย
ลักษณะของศัสตรา ลักษณะดาบ หมอท านายลักษณะทาสหญิงทาสชาย ท านายลักษณะเด็กหญิง
เด็กชาย ท านายลักษณะสัตว์ เลี้ยงมีช้าง ม้า โค กระบือ หมอดูฤกษ์ยกทัพทาสงคราม            
หมอพยากรณ์ว่าจักมีจันทรคราส สุริยคราสหรือดาวนักษัตรโคจรถูกทางจักมีผลอย่างนี้ โคจรผิด
ทางจักมีผลอย่างนี้ เป็นหมอพยากรณ์ว่าฝนจะดีฝนจะแล้ง จะมีความสงบเย็นจะมีภัยจะมีโรค ให้
ฤกษ์อาวาหมงคล วิวาหมงคล หมอบวงสรวงดวงอาทิตย์ บวงสรวงท้าวมหาพรหม ท าพิธีบนบาน 
ท าพิธีแก้บน รดน้ ามนตร์ หมอประกอบยาถ่าย ยาหยอดตา การให้สมุนไพรและยาทั้งหมดนี้คือ 
มหาศีล๒๔ 
 ๒. อินทรียสังวรศีล 
 อินทรีย์ แปลว่า วัตถุที่เป็นใหญ่ ความเป็นใหญ่ เป็นจอม เป็นอิสระ เฉพาะในที่นี้ได้แก่ 
ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ อายตนะเหล่านี้ส่วนหนึ่ง ๆ ล้วนเป็นอิสระเต็มที่แผนกหนึ่งคือ        
ในการเห็นรูปย่อมสิทธิ์ขาดอยู่ที่ตา การฟังเสียงสิทธิ์ขาดอยู่ที่หู การได้กลิ่นสิทธิ์ขาดอยู่ที่จมูก    
การลิ้มรสสิทธิ์ขาดอยู่ที่ลิ้นเป็นต้น จะเกิดผลดีหรือความฉิบหายร้ายแรงขึ้นในแผนกนี้ก็เพราะด้วย
การกระท าของอวัยวะอันนี้ในที่นี้ประสงค์เอาอวัยวะที่ได้ชื่อนั้น ๆ พร้อมทั้งประสาทและวิญญาณ
อันมีหน้าที่ประจ าอยู่กับอายตนะนั้น ๆ ตาหมายเอาอวัยวะที่เรียกว่าลูกตาพร้อมด้วยประสาทอัน
เป็นสายส่งข่าวติดต่อกับสมองและทั้งจักขุวิญญาณอันแล่นไปมาตามสายนั้นด้วย ใจในที่นี้ได้แก่ 
สมองส่วนที่คิดนึกได้ ที่อาจปรุงแต่งเรื่องราวขึ้นได้เอง แล้วยินดียินร้ายได้โดยไม่ต้องอาศัยตา หู 
จมูก ลิ้นในขณะนั้นเลย๒๕ 
 ในสามัญญผลสูตรแสดงอินทรียสังวรไว้ว่า ภิกษุในธรรมวินัยนี้เห็นรูปด้วยตาแล้วไม่
รวบถือไม่แยกถือ ย่อมปฏิบัติเพื่อความสารวมในจักขุนทรีย์ ซึ่งเมื่อไม่ส ารวมแล้วจะเป็นเหตุให้ถูก
บาปอกุศลธรรม คืออภิชฌาและโทมนัสครอบง าได้ ฟังเสียงด้วยหูแล้วไม่รวบถือไม่แยกถือ ย่อม
ปฏิบัติเพื่อความส ารวมในจักขุนทรีย์ ซึ่งเมื่อไม่ส ารวมแล้วจะเป็นเหตุให้ถูกบาปอกุศลธรรม คือ
อภิชฌาและโทมนัสครอบง าได้ ดมกลิ่นด้วยจมูกแล้วไม่รวบถือไม่แยกถือ ย่อมปฏิบัติเพื่อความ
ส ารวมในจักขุนทรีย์ ซึ่งเมื่อไม่ส ารวมแล้วจะเป็นเหตุให้ถูกบาปอกุศลธรรม คืออภิชฌาและ
โทมนัสครอบง าได้ ลิ้มรสด้วยลิ้นแล้วไม่รวบถือไม่แยกถือ ย่อมปฏิบัติเพื่อความส ารวมในจักขุนท
รีย์ ซึ่งเมื่อไม่ส ารวมแล้วจะเป็นเหตุให้ถูกบาปอกุศลธรรม คืออภิชฌาและโทมนัสครอบง าได้ 
ถูกต้องโผฏฐัพพะด้วยกายแล้วไม่รวบถือไม่แยกถือ ย่อมปฏิบัติเพื่อความส ารวมในจักขุนทรีย์ ซึ่ ง
เมื่อไม่ส ารวมแล้วจะเป็นเหตุให้ถูกบาปอกุศลธรรมคืออภิชฌาและโทมนัสครอบง าได้ รู้
ธรรมารมณ์ด้วยใจแล้วไม่รวบถือไม่แยกถือ ย่อมปฏิบัติเพื่อความส ารวมในจักขุนทรีย์ ซึ่งเมื่อไม่

                                                      
 ๒๔ ที.สี. (ไทย) ๙/๒๐๕-๒๑๑/๖๙-๗๒. 
 ๒๕ พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), ตามรอยพระอรหันต,์ หน้า ๒๒๒. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๑๐ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
ส ารวมแล้วจะเป็นเหตุให้ถูกบาปอกุศลธรรม คืออภิชฌาและโทมนัสครอบง าได้๒๖ ค าว่า ไม่รวบ
ถือ คือเมือ่เห็นรูปแล้วไม่พิจารณาลงไปในรายละเอียด เช่น มองว่ารูปนั้นสวย รูปนี้ไม่สวย ค าว่า 
ไม่แยกถือ คือไม่พิจารณาแยกเป็นส่วน ๆ เช่น ตาสวย จมูกไม่สวย เป็นต้น 
 ในอินทริยภาวนาสูตร พระผู้มีพระภาคได้ตรัสกับอุตตรมาณพลูกศิษย์ของปาราสิริย
พราหมณ์ที่เข้าไปเฝ้าว่า ปาราสิริยพราหมณ์มีการสอนเจริญอินทรีย์ไว้อย่างไรหรือไม่ มาณพตอบ
ว่าได้มีการแสดงการเจริญอินทรีย์แก่สาวกไว้ว่า สาวกของเราอย่าดูรูปทางตา อย่าฟังเสียงทางหู
เป็นต้น พระผู้มีพระภาคตรัสว่าถ้าเป็นเช่นนั้นสาวกผู้ท าตามก็จะเป็นคนตาบอดเป็นคนหูหนวก 
เพราะคนที่ตาบอดย่อมไม่เห็นรูปทางตา คนที่หูหนวกย่อมไม่ได้ยินเสียงทางหู แล้วตรัสแสดงการ
เจริญอินทรีย์อันยอดเยี่ยมในอริยวินัยเป็นอย่างนี้ คือเมื่อเห็นรูปทางตาแล้วจึงเกิดความชอบ
ใจความไม่ชอบใจและเกิดทั้งความชอบใจไม่ชอบใจ พึงรู้ชัดในอารมณ์นั้นอันถูกปัจจัยปรุงแต่ง
เป็นของหยาบ อาศัยกันและกันเกิดขึ้น ยังมีสิ่งที่ละเอียดประณีต คืออุเบกขา อารมณ์ที่เกิดขึ้น
แล้วนั้นจักดับไป อุเบกขาย่อมด ารงมั่นเปรียบเหมือนบุรุษมีตาดีกระพริบตาฉันนั้น๒๗ 
 การส ารวมอินทรีย์มีปรากฏในสักกปัญหสูตรว่า ท้าวสักกะจอมเทพได้ทูลถามถึง     
การส ารวมอินทรีย์ว่าจะปฏิบัติอย่างไร พระผู้มีพระภาคตรัสโดยย่อเพียงว่า รูปที่พึงรู้แจ้งทางตามี     
๒ อย่าง คือรูปที่ควรเสพและรูปที่ไม่ควรเสพ เสียงที่พึงรู้แจ้งทางหู ๒ อย่าง คือเสียงที่ควรเสพ
และเสียงที่ไม่ควรเสพ กลิ่นที่พึงรู้แจ้งทางจมูก ๒ อย่าง คือกลิ่นที่ควรเสพและกลิ่นที่ไม่ควรเสพ 
รสที่พึงรู้แจ้งทางลิ้น ๒ อย่าง คือรสที่ควรเสพและรสที่ไม่ควรเสพ โผฏฐัพพะที่พึงรู้แจ้งทางกาย    
๒ อย่าง คือ โผฏฐัพพะที่ควรเสพและโผฏฐัพพะที่ไม่ควรเสพ และธรรมารมณ์ที่พึงรู้แจ้งทางใจ    
๒ อย่าง คือ ธรรมารมณ์ที่ควรเสพและธรรมารมณ์ที่ไม่ควรเสพ ท้าวสักกะได้ทูลตอบโดยพิสดาร
อย่างนี้ว่า เมื่อบุคคลเสพรูปที่พึงรู้แจ้งทางตาเช่นใด อกุศลธรรมทั้งหลายเจริญยิ่งขึ้นกุศลธรรม
ทั้งหลายเสื่อมลงเช่นนี้เป็นรูปที่ไม่ควรเสพ ถ้าเสพรูปนั้นแล้วอกุศลธรรมเสื่อมกุศลธรรมทั้งหลาย
ยิ่งเจริญ รูปเช่นนี้เป็นรูปที่ควรเสพ ในประการอื่น ๆ มีเสียงเป็นต้น มีอธิบายพิสดารอย่างนี้
เช่นกันกับรูป๒๘ 
 การคุ้มครองอินทรีย์ที่ดีนั้น พึงศึกษาข้อปฏิบัติเป็นแบบอย่างได้จากพระอริยสาวก    
ซึ่งพระมหากัจจายนเถระ ได้แสดงไว้ว่า ผู้เป็นปราชญ์นั้นมีตายังดีก็จงท าเป็นเหมือนคนตาบอด    
หูยังดีก็จงท าเป็นเหมือนหนวก ถึงมีปัญญาดีก็จงท าเป็นเหมือนคนใบ้ ยังมีก าลังแข็งแรงก็จงเป็น
เหมือนคนสิ้นแรง ครั้นเรื่องราวอันเป็นประโยชน์เกิดขึ้นแล้ว ถึงจะนอนในเวลาใกล้จะตายก็ท า
ประโยชน์ให้เกิดขึ้นได้ พระสิริมิตตเถระกล่าวว่า ภิกษุใดไม่มักโกรธ ผูกโกรธ ไม่มีมารยาไม่
ส่อเสียด มีศีลงามคุ้มครองทวารไว้ได้ทุกเมื่อ ละไปแล้วย่อมไม่เศร้าโศก๒๙ พระพรหมาลิเถระ

                                                      
 ๒๖ ที.สี. (ไทย) ๙/๒๑๓/๗๒-๗๓. 
 ๒๗ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๔๕๓/๕๐๔. 
 ๒๘ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๓๖๕/๒๙๑-๒๙๒. 
 ๒๙ ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๕๐๑/๔๒๕. 



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๑๑ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
กล่าวว่า อินทรีย์ของใครถึงความสงบเหมือนม้าที่นายสารถีฝึกดีแล้ว แม้เทวดาทั้งหลายก็ชื่นชม
ต่อผู้นั้นซึ่งละมานะได้แล้ว ไม่มีอาสวะเป็นผู้คงที่๓๐  
 ๓. อาชีวปาริสุทธิศีล 
 ค าว่า อาชีวะ หมายถึง การด ารงชีวิตให้เป็นอยู่ ปาริสุทธิ หมายถึงการช าระอย่างหมด
จดศีลหมายถึงภาวะแห่งความเป็นอยู่อย่างสงบ จึงได้ความว่า ความช าระสะสางการดารงชีวิต
ของตนให้เป็นอยู่ได้อย่างสะอาดหมดจด๓๑ ศีลอันเกิดจากเลี้ยงชีวิตให้บริสุทธิ์เช่น การเที่ยว
บิณฑบาตรับอาหารที่เขาใส่บาตรมาบริโภคหรือบริโภคอาหารที่เป็นอดิเรกลาภที่เขาน ามาถวาย
แก่สงฆ์แล้วแบ่งกันโดยที่ไม่ไปเที่ยวขอเขา หรือการไม่แสวงหาในสิ่งที่ผิดสมณวิสัยต่าง ๆ เรียกว่า 
อาชีวปาริสุทธิศีล๓๒ 
 วศิน อินทสระ ได้อธิบายในเรื่องนี้ไว้ว่า ผู้ต้องการให้อาชีวบริสุทธิ์ต้องเว้นความ
ประพฤติหลอกลวงชนิดต่าง ๆ เกี่ยวกับเรื่องอาชีพ เช่น การอวดอุตตริมนุสสธรรมอันไม่มีในตน 
การพูดเคาะพูดเลียบเคียง แกล้งท าเป็นเคร่ง ต่อลาภด้วยลาภ พูดให้ทายกเจ็บใจเพื่อจะได้ข่มเหง
ได้ การได้ปัจจัยมาโดยอาการหลอกลวงอย่างนี้ถือว่าเป็นอาชีววิบัติส าหรับภิกษุ อาชีพของเธอไม่
บริสุทธิ์ ปัจจัยที่ได้มาโดยบริสุทธิ์นั้น ท่านแสดงไว้ ๓ ทางคือ  
 ๑) ได้มาโดยการบิณฑบาตถือว่าเป็นปัจจัยที่บริสุทธิ์อย่างยิ่ง 
 ๒) ได้มาโดยที่ทายกเลื่อมใสในคุณธรรมของภิกษุอย่างใดอย่างหนึ่ง 
 ๓) ได้มาโดยมีผู้เลื่อมใสในพระธรรมเทศนา๓๓ 
 ๔. ปัจจยสันนิสสิตศีล 
 การบริโภคปัจจัย ๔ อันบริสุทธิ์ ด้วยการพิจารณาโดยแยบคายเรียกว่า ปัจจยสันนิสสิต
ศีล หมายถึง การพิจารณาปัจจัย ๔ คือ จีวร อาหารบิณฑบาต เสนาสนะและยาแก้ไข้ ในการ
พิจารณาปัจจัย ๔ นั้น คือการพิจารณาก่อนที่จะบริโภคใช้สอยหรือพิจารณาในขณะใช้สอยอยู่
หรือเมื่อบริโภคใช้สอยไปแล้วจึงพิจารณาในภายหลัง หลักในการพิจารณาในขณะบริโภคใช้สอย
ปัจจัย ๔ คือ 
 ๑) เราพิจารณาโดยแยบคายแล้วเสพจีวร เพียงเพื่อบ าบัดความหนาว บ าบัดร้อน 
บ าบัดสัมผัสเหลือบ ยุง ลม แดด สัตว์เลื้อยคลานทั้งหลายและเพียงเพื่อปกปิดอวัยวะที่ให้เกิด
ความละอาย 

                                                      
 ๓๐ ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๒๐๕/๓๖๙. 
 ๓๑ พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภกิขุ), ตามรอยพระอรหันต,์ หน้า ๒๗๐. 
 ๓๒ สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก, ธรรมาภิธาน 
พจนานุกรมค าสอนพระพุทธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร : บริษัท อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิสซิ่ง 
จ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๒), หน้า ๕๙๐. 
 ๓๓ วศิน อินทสระ, สาระส าคัญแห่งวิสุทธิมรรค, พิมพ์ครั้งท่ี ๕, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
เม็ดทราย, ๒๕๕๗), หน้า ๒๙-๓๐. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๑๒ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
 ๒) เราพิจารณาโดยแยบคายแล้วเสพบิณฑบาต ไม่เพื่อเล่น ไม่เพื่อมัวเมา ไม่เพื่อสดใส
ไม่เพื่อเปล่งปลั่ง เพียงเพื่อให้กายตั้งอยู่ เพื่อให้ชีวิตเป็นไปได้ เพื่อระงับความลาบาก เพื่อ
อนุเคราะห์พรหมจรรย์ ด้วยคิดว่าจักระงับเวทนาเก่าเสียได้ไม่ให้เวทนาใหม่เกิดขึ้น เราจักไม่มีโทษ 
จักอยู่ผาสุก 
 ๓) เราพิจารณาโดยแยบคายแล้วเสพเสนาสนะ เพียงเพื่อบาบัดความหนาว บ าบัดร้อน
บ าบัดสัมผัสเหลือบ ยุง ลม แดด สัตว์เลื้อยคลานทั้งหลาย เพื่อบรรเทาอันตรายแต่ฤดูและพอใจ
ในการหลีกเร้น 
 ๔) เราพิจารณาโดยแยบคายแล้วเสพคิลานเภสัชสาหรับแก้ไข้ เพียงเพื่อบ าบัดเวทนา
อันเกิดแต่อาพาธต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นแล้วและเพื่อความเป็นผู้ไม่ลาบากหรือเมื่อบริโภคใช้สอยแล้วจึง
พิจารณาในภายหลัง โดยพิจารณาว่า จีวรใดอันเราไม่ได้พิจารณาแล้ว บริโภคแล้วในวันนี้ จีวรนั้น
เราบริโภคแล้วเพียงเพื่อบ าบัดความหนาว เพียงเพื่อบ าบัดความร้อน สัมผัสเหลือบ ยุง ลม แดด 
สัตว์เลื้อยคลานทั้งหลายและเพียงเพื่อปกปิดอวัยวะที่ให้เกิดความละอายเป็นต้น๓๔ 
 เฉพาะในข้ออาหาร ในคณกโมคคัลลานสูตร พระผู้มีพระภาคตรัสถึงความเป็นผู้รู้
ประมาณในการบริโภคอาหารคือ พึงพิจารณาโดยแยบคายแล้วฉันอาหาร ไม่ใช่เพื่อเล่น ไม่ใช่เพื่อ
มัวเมา ไม่ใช่เพื่อประดับ ไม่ใช่เพื่อตกแต่ง แต่ฉันอาหารเพียงเพื่อความด ารงอยู่ได้แห่งกายนี้ 
เพื่อให้กายนี้เป็นไปได้ เพื่อก าจัดความเบียดเบียนเพื่ออนุเคราะห์พรหมจรรย์ ด้วยคิดว่า เราจัก
ก าจัดเวทนาเก่า และจักไม่ให้เวทนาใหม่เกิดขึ้น ความด าเนินไปแห่งกายความไม่มีโทษและการอยู่
ผาสุกจักมีแก่เรา๓๕ 
 ในเถรคาถา พระปาราปริยเถระได้แสดงการเสพปัจจัย ๔ ไว้ว่า ภิกษุทั้งหลายในแต่
ก่อนสันโดษด้วยปัจจัย ได้นุ่งห่มผ้าเป็นปริมณฑลเพียงเพื่อจะป้องกันความหนาวความร้อนและลม 
ปกปิดอวัยวะที่จะให้เกิดความละอายเท่านั้น ได้ขบฉันอาหารประณีตหรือเศร้าหมองก็ตาม น้อย
มากก็ตามเพียงเพื่ออัตภาพให้เป็นไปได้ ไม่ติดไม่พัวพัน ไม่ได้ขวนขวายจนเกินไปในยาแก้ไข้ ซึ่ง
เป็นบริขารเคร่ืองรักษาชีวิต เหมือนขวนขวายในความสิ้นอาสวะ๓๖  
 ในการบริโภคใช้สอยนั้นโดยเฉพาะภิกษุที่เข้ามาสู่พุทธศาสนาเป็นผู้เห็นภัยของชีวิต
อย่างแท้จริง จึงใช้สอยปัจจัย ๔ อย่างมีสติและยึดตามหลักของธุดงควัตรเพื่อมุ่งการขัดเกลากิเลส
เท่านั้น    ซึ่งพระโพธิญาณเถร จังหวัดอุบลราชธานี เป็นพระเถระฝ่ายปฏิบัติที่ประพฤติเป็นแบบ
ฉบับในหมู่สงฆ์เป็นอย่างดี จะเห็นได้ในระเบียบของวัดหนองป่าพง ในเรื่องของการใช้ผ้าไตรจีวร 
ซึ่งจะต้องตัดเย็บย้อมใช้เองเป็นหลัก การฉันอาหารเพียงมื้อเดียวและฉันในบาตรเท่านั้น ๓๗ ข้อ

                                                      
 ๓๔ พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ), ค าบรรยายวิปัสสนากรรมฐาน, หน้า ๔๒๐. 
 ๓๕ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๗๕/๘๐. 
 ๓๖ ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๙๒๒-๙๒๔/๔๙๑. 
 ๓๗ พระโพธิญาณเถร (ชา สุภทฺโท), อุปลมณี, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว, 
๒๕๓๗), หน้า ๑๔๕. 



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๑๓ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
วัตร ๒ ประการนี้ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งที่หลวงพ่อชาปฏิบัติเป็นแบบอย่างและยืนยันได้ว่า เมื่อปฏิบัติ
ตามหลักปัจจยสันนิสสิตศีลบริสุทธิ์ดีแล้ว ย่อมมีผลเกื้อหนุนต่อการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่
สามารถพิสูจน์ได้ด้วยตนเอง 
 ประเด็นมาต่อพระเจ้ามิลินท์ได้ตรัสกับพระนาคเสนว่า ขอท่านจงกระท าอุปมา       
พระนาคเสน ขอถวายพระพร มหาบพิตร เปรียบเหมือนพืช (ที่เกิดจากเมล็ด) และผักหญ้าเหล่า
ใดเหล่าหนึ่ง ย่อมถึงความเจริญงอกงามไพบูลย์ และพืชผักหญ้าเหล่านั้นล้วนอาศัยแผ่นดิน ตั้งอยู่
บนแผ่นดินแล้วก็ย่อมถึงความเจริญงอกงามไพบูลย์ได้ ฉันใด พระโยคาวจรอาศัยศีล ด ารงอยู่ใน
ศีลแล้ว ก็ย่อมเจริญอินทรีย์ ๕ ประการ คือ สัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์ ปัญญิ
นทรีย์ได้ ฉันนั้นเหมือนกัน๓๘ 
 ซึ่งในการอุปมาของพระนาคเสน มีข้อธรรมที่น่าศึกษาคือ อินทรีย์ จึงขอน าข้อธรรมมา
อธิบายดังนี้  
 ค าว่า อินทรีย์ โดยความหมายว่า เป็นใหญ่ กล่าวคือ ยังธรรมทั้งหลายให้เป็นไปคล้อย
ตามอ านาจของตน เมื่อตนแก่กล้าก็แก่กล้าตาม เมื่อตนอ่อนก็อ่อนตาม อินทรีย์ ๕ ประการ๓๙     
มีดังนี้ 
 ๑) ศรัทธา (ความเชื่อ ความเลื่อมใส) เมื่อเกิดขึ้นย่อมมีความเป็นใหญ่ในลักษณะที่
น้อมใจเชื่อตนเกี่ยวกับยังธรรมทั้งหลายที่เกิดร่วมกันกับตน มีผัสสะ วิตก วิจาร มนสิการ เป็นต้น 
รวมทั้งอินทรีย์ที่เหลือให้น้อมไปด้วยดี โอนไปด้วยดี เงื้อมไปด้วยดี ในอารมณ์ที่ตนน้อมใจเชื่อ ราว
กะว่าจะร่วมน้อมใจเชื่อไปกับตน เพราะเหตุนั้นจึงชื่อว่าเป็นอินทรีย์ ท่านเรียกว่า สัทธินทรีย์ 
 ๒) วิริยะ (ความเพียร) เมื่อเกิดขึ้นย่อมมีความเป็นใหญ่ในลักษณะที่คอยประคอง คือ
ค้ าจุนธรรมทั้งหลายที่เกิดร่วมกับตน ให้เป็นไปในอารมณ์นั้น ๆ บ่อย ๆ เนือง ๆ ไม่ทอดทิ้ง    
ธรรมเหล่านั้นอันวิริยะคอยประคองไว้อยู่อย่างนี้ย่อมขวนขวาในกิจของตน ๆ ในอารมณ์นั้น ๆ ไม่
ท้อแท้ ไม่ทอดทิ้งตามอ านาจแห่งวิริยะ เพราะเหตุนั้นจึงชื่อว่าเป็นอินทรีย์ ท่านเรียกว่า            
วิริยินทรียร ์
 ๓) สติ (ความระลึกได้) เมื่อเกิดขึ้นย่อมมีความเป็นใหญ่ในลักษณะที่เข้าไปตั้งอยู่ที่
อารมณ์ ธรรมทั้งหลายที่เกิดร่วมกับสติย่อมคล้อยไปตามอ านาจแห่งสติ คือ ย่อมถูกสติท าให้เข้า
ไปตั้งอยู่ที่อารมณ์ที่สติเข้าไปตั้งอยู่นั้น เพราะเหตุนั้นจึงชื่อว่าเป็นอินทรีย์ ท่านเรียกว่า สตินทรีย์ 
 ๔) สมาธิ (ความตั้งมั่นเสมอในอารมณ์เดียวแห่งจิต) เมื่อเกิดขึ้นย่อมมีความเป็นใหญ่
ในลักษณะที่ไม่ฟุ้งซ่าน ธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นร่วมกับสมาธิ ย่อมคล้อยไปตามอ านาจแห่งสมาธิ 
คือย่อมตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียวกันกับที่สมาธิตั้งมั่นอยู่นั้น ไม่ฟุ้งซ่าน คือไม่ซัดส่ายไปในอารมณ์
นั้น เพราะเหตุนั้นจึงชื่อว่าเป็นอินทรีย์ ท่านเรียกว่า สมาธินทรีย์ 

                                                      
 ๓๘ มิลินฺท. (ไทย) ๙/๔๖.  
 ๓๙ ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์, มิลินทปัญหา เล่ม ๑, หน้า ๘๙-๙๐. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๑๔ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
  ๕) เว้น ปัญญา เสีย การแทงตลอดสัจธรรมตามความเป็นจริงก็หามีได้ไม่ ก็ในคราวที่
ปัญญาจะเกิดขึ้นมาแทงตลอดสัจจธรรมตามความเป็นจริงนั้น ธรรมทั้งหลายที่เกิดร่วมกัน ย่อม
เป็นไปด้วยดี    ในอารมณ์เฉพาะที่เป็นประโยชน์แก่ปัญญาจะได้เกิดขึ้นมาเห็นตามความเป็นจริง
เท่านั้น กล่าวคือ ผัสสะก็คอยกระทบอารมณ์นั้น ไม่กระทบอารมณ์อื่นที่ไม่เป็นประโยชน์แก่
ปัญญา วิตกก็คอยกจิตขึ้นสู่อารมณ์นั้น วิจารณ์ก็คอยแต่จะตามเคล้าอารมณ์นั้น ศรัทธาก็น้อมใจ
เชื่ออยู่เฉพาะอารมณ์นั้นอย่างนี้เป็นต้น ธรรมที่เกิดร่วมกับปัญญา เมื่อมีความเป็นไปอย่างนี้ก็ชื่อ
ว่าเป็นไปตามอ านาจแห่งปัญญา ดุจบ่าวที่คอยอ านวย คอยเอื้อสนองประโยชน์แก่ผู้เป็นนาย 
ฉะนั้น ปัญญาจึงชื่อว่าเป็นอินทรีย์ ท่านเรียกว่า ปัญญินทรีย์ ธรรม ๕ อย่าง มีศรัทธาเป็นต้น     
ชื่อว่าเป็นอินทรีย์  
 ธรรม ๕ อยา่งมีศรัทธาเป็นต้น เม่ือมีก าลังขึ้น ธรรมทั้งหลายที่เป็นปฏิปักษ์ก็ไม่อาจท า
ให้หวั่นไหวได้ คือไม่อาจท าให้พินาศได้ ให้แปรปรวนได้ ท่านเรียกว่าพละ มีอธิบายดังนี้  
 ศรัทธา เมื่อมีก าลังก็ย่อมเป็นธรรมชาติที่อัสสัททธิยะ (ความเป็นผู้ไม่มีศรัทธา คือ 
อกุศลธรรมทั้งหลายที่เป็นปฏิปักษ์ต่อศรัทธา) ไม่อาจท าให้หวั่นไหวได้เพราะเหตุนั้นจึงเรียกว่า
ศรัทธาพละ 
 วิริยะ เมื่อมีก าลังก็ย่อมเป็นธรรมชาติที่โกสัชชะ (ความเกียจคร้าน) ไม่อาจท าให้
หวั่นไหวได้ เพราะเหตุนั้นจึงเรียกว่า วิริยพละ 
 สติ เมื่อมีก าลัง ก็ย่อมเป็นธรรมชาติที่มุฏฐสัจจะ (ความหลงลืมสติ คืออกุศลธรรม
ทั้งหลายเกิดขึ้นครอบง าจิตแล้วก็ท าให้เกิดความหลงลืม) ไม่อาจท าให้หวั่นไหวได้เพราะเหตุนั้นจึง
เรียกว่า     สติพละ 
 สมาธิ เมื่อมีก าลัง ก็ย่อมเป็นธรรมชาติที่ความฟุ้งซ่าน ไม่อาจท าให้หวั่นไหวได้ เพราะ
เหตุนั้นจึงเรียกว่า สมาธิพละ 
 ปัญญา เมื่อมีก าลังก็ย่อมเป็นธรรมชาติที่อวิชชา (ความไม่รู้) ไม่อาจท าให้หวั่นไหวได้ 
เพราะเหตุนั้นจึงเรียกว่า ปัญญาพละ ธรรมชาติ ๕ อย่างมีศรัทธาเป็นต้น ชื่อว่าพละโดย
ความหมายตามประการดังกล่าวมานี้๔๐ 
 ในตอนท้ายของการตอบปัญหาข้อนี้ พระนาคเสนได้ยกภาษิตของพระผู้มีพระภาคว่า 
“ภิกษุเป็นคนมีปัญญาตั้งมั่นอยู่ในศีลแล้วเจริญจิตและปัญญาเป็นผู้มีความเพียร ฉลาด ผู้นั้นจะ  
พึงถางชัฏคือตัณหานี้ได้” และว่า “อนึ่ง ศีลนี้เป็นรากเหง้าแห่งความเจริญยิ่งแห่งกุศลธรรม
ทั้งหลาย ดุจธรณีนี้เป็นที่รองรับสัตว์ทั้งหลาย ฉะนั้นในศาสนาของพระชินวรพุทธเจ้าทุกพระองค์ 
ก็มีศีลนี้เป็นประธาน ได้แก่ กองศีลอันมีในพระปาติโมกข์อันประเสริฐ”๔๑ 

                                                      
 ๔๐ ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน,์ มิลินทปญัหา เลม่ ๑, หน้า ๙๐-๙๑. 
 ๔๑ ส .ส. (ไทย) ๑๕/๒๓,๑๙๒/๒๗,๒๗๑-๒๗๒. 



     พระครูธรรมธรไพบูลย์  และคณะ           ~ ๑๕ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 
  
 จากการอุปมาของพระนาคเสนที่ได้ยกภาษิตของพระผู้มีพระภาคเจ้ามาแสดงใน
ตอนท้าย มีประเด็นที่น ามาอธิบายดังนี้ 
 ค าว่า นระ แปลว่า สัตว์ ค าว่า ผู้มีปัญญา คือ ผู้มีปัญญาที่เกิดจากกรรมอันเป็นปัญญา
ที่มาพร้อมกับปฏิสนธิ ค าว่า ตั้งในศีล ความว่า เมื่อเป็นผู้ท าศีลให้เต็มให้บริบูรณ์ได้ก็ชื่อว่า ตั้งใน
ศีล ค าว่า เจริญจิตและปัญญา คือ เจริญสมาธิและวิปัสสนาปัญญา ก็สมาธิ ในที่นี้ตรัสว่าจิตก็
เพราะเป็นความตั้งมั่นแห่งจิต ค าว่า เป็นผู้มีความเพียร คือเป็นผู้มีความเพียรที่ถึงความเป็นตบะ
เผาผลาญกิเลสได้ด้วยอ านาจการกระท าติดต่อกัน ค าว่า ฉลาด คือ เป็นผู้มีปริหาริกกะปัญญาอัน
เป็นผู้น าในกิจทั้งปวง ค าว่า เป็นภิกษุ คือเป็นผู้มีปกติเล็งเห็นภัยในสังสารวัฏ และค าว่า จะพึงถาง
ชัฏนี้ได้ คือจะพึงถางรกชัฏคือตัณหานี้ได้ ก็ตัณหา ท่านเรียกว่า “ชัฏ” ก็โดยเก่ียวกับเกี่ยวพันสัตว์
ทั้งหลายไว้ให้ติดอยู่กับภพน้อยภพใหญ่ เปรียบเหมือนว่าบุรุษยืนอยู่บนพื้นดิน เงื้อมีดที่ลับดีแล้ว
บนหินลับมีด ถางกอไผ่ใหญ่ได้    ฉันใด พระโยคาวจรตั้งในศีลแล้วก็ใช้มือคือปาริหาริกปัญญาที่
ก าลังของความเพียรประคับประคองอยู่ เงื้อมีดคือวิปัสสนาปัญญาที่ลับดีแล้วบนหินคือสมาธิ ถาง
คือตัดท าลายรกชัฏคือตัณหาได้ ฉันนั้น 
  
สรุปผล 
 มิลินทปัญหาถือเป็นคัมภีร์ระดับอรรถกถาที่พระอรรถกถาจารย์ได้แต่งขึ้นเพื่ออธิบาย
หลักพระธรรมและพระวินัยในพระพุทธศาสนา เป็นคัมภีร์ที่แสดงความลึกซึ้งของปัญหาและ
ค าตอบ อีกทั้งผู้ถามปัญหาดังกล่าว คือ พระเจ้ามิลินท์เองก็แตกฉานในพระไตรปิฎก และผู้ตอบ
คือพระนาคเสน นอกจากเป็นพระอรหันตขีณาสพแล้ว ท่านยังได้บรรลุปฏิสัมภิทา ๔ อีกด้วย ซึ่ง
ปฏิสัมภิทา ๔ ได้แก่ ๑) อัตถปฏิสัมภิทา ปัญญาที่รู้แตกฉานในอรรถ คือในผลที่เกิดจากเหตุ       
๒) ธัมมปฏิสัมภิทา ปัญญาที่รู้แตกฉานในธรรม คือในเหตุที่ท าให้ผลเกิดขึ้น  ๓) นิรุตติปฏิสัมภิทา 
ปัญญาที่รู้แตกฉานในนิรุตติ คือในภาษาโดยเฉพาะในภาษามคธอันเป็นมูลภาษา และ             
๔) ปฏิภาณปฏิสัมภิทา ปัญญาที่รู้แตกฉานในปฏิภาณ คือในความแจ่มแจ้งเกี่ยวกับอารมณ์ที่
ปฏิสัมภิทา ๓ อย่างข้างต้นนั้น 
 ในมิลินทปัญหากัณฑ์ วรรคที่ ๑ มหาวรรค ปัญหาที่ ๙ สีลลักขณปัญหา ปัญหาว่าด้วย
ลักษณะของศีล ซึ่งเป็นพื้นฐานของสมาธิและปัญญานั้น ท่านกล่าวว่า ได้แก่ ศีลสังวร ๔ ประการ 
คือ ๑) ปาติโมกขสังวรศีล หมายถึงความเป็นผู้ส ารวมระวังในพระปาติโมกข์ ส าหรับคฤหัสถ์ 
หมายถึง การรักษาศีล ๕ ส าหรับสามเณร หมายถึง การรักษาศีล ๑๐ และส าหรับพระภิกษุ 
หมายถึง การรักษาศีล ๒๒๗ ข้อ ๒) อินทรียสังวรศีล หมายถึงการส ารวมระวังอินทรีย์ คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น กายและใจ ไม่ให้อกุศลธรรมมีอภิชฌาและโทมนัสเป็นต้นครอบง าได้ ๓) อาชีวปาริสุทธิ
ศีลหมายถึง ความบริสุทธิ์แห่งอาชีพ ไม่หลอกลวงเขาเลี้ยงชีวิต และ ๔) ปัจจยสันนิสสิตศีล 
หมายถึงการรับและบริโภคปัจจัย ๔ อย่างบริสุทธิ์ โดยการพิจารณาด้วยปัญญา ซึ่งลักษณะของ
ศีลสังวรทั้ง ๔ นี้ ถือเป็นที่ตั้งพื้นฐานของกุศลธรรมทั้งหลาย และเป็นที่ตั้งพื้นฐานเพื่อความเจริญ
แห่งกุศลธรรมทั้งหลายสืบต่อไป 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์               ~ ๑๖ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๑ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๖๕ 

 
บรรณานุกรม 

 

ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์. มิลินทปัญหา เล่ม ๑. พิมพ์ครั้งที่ ๔. กรุงเทพมหานคร : สุสวัสดิ์
 พริ้นเตอร,์ ๒๕๕๔. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
 ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๐. 
________. คัมภีร์มิลินทปัญหาภาษาไทย พระติปิฏกจูฬาภเถระ รจนา ฉบับมหาวิทยาลัย 
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
 ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙. 
________. อรรถกถาภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพมหานคร : 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). ตามรอยพระอรหันต์. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
 ธรรมสภา, ๒๕๔๙. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). ค าบรรยายวิปัสสนากรรมฐาน. กรุงเทพมหานคร :
 บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นติ้ง จ ากัด, ๒๕๕๐. 
พระพุทธโฆสเถระ. วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภ
 มหาเถร). พิมพ์ครั้งที่ ๑๐. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพลส จากัด, ๒๕๕๔. 
พระโพธิญาณเถร (ชา สุภทฺโท). อุปลมณี. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว, ๒๕๓๗. 
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช). ศัพท์วิเคราะห์. พิมพ์ครั้งที่ ๔. กรุงเทพมหานคร : 
 โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๘. 
วศิน อินทสระ. สาระส าคัญแห่งวิสุทธิมรรค. พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
 เม็ดทราย, ๒๕๕๗. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก. ธรรมาภิธาน พจนานุกรมค า
 สอนพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : บริษัท อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิสซิ่ง
 จ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๒.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) . พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ .
 กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม, ๒๕๖๑. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. วินัยมุข เล่ม ๑. กรุงเทพมหานคร :
 โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๔๑. 
เสถียร โพธินันทะ. ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ ๔. (กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏ     
 ราชวิทยาลัย, ๒๕๒๐), หน้า ๑๖๖. 
 
 


