
บทวิจารณ์หนังสือ 
เร่ือง ปรัชญาทั่วไป  เขียนโดย โสรัจจ์  หงศ์ลดารมภ ์

 

พระมหานพดล นิพภฺโย (พุ่มทอง) 
Phramaha Noppadol Phumthong๑ 

เคาะเว้นขนาด 8 

 

๑. บทน า 
หนังสือเรื่อง  “ปรัชญาทั่วไป”  เล่มนี้  เป็นงานเขียนของ  ศาสตราจารย์ ดร. โสรัจจ์  

หงศ์ลดารมภ์  อาจารย์ประจ าภาควิชาปรัชญา  คณะอักษรศาสตร์  จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  
โดยหนังสือเล่มนี้ได้รับการตีพิมพ์ครั้งที่  ๒  ปี  ๒๕๖๑  โดยส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย  ด้วยเนื้อหาเดียวกันกับการตีพิมพ์ครั้งที่  ๑  ปี  ๒๕๖๐  มีจ านวน  ๓๒๑  หน้า  
โดยการออกแบบปกและรูปเล่มในการตีพิมพ์เหมือนกันทั้งสองครั้งโดยผู้เขียนมีความมุ่งหมาย
เพื่อให้เป็นความรู้พื้นฐานของสาขาวิชาปรัชญาตะวันตกแก่ผู้ที่ไม่เคยเรียนปรัชญามาก่อน  และ
ทั้งนี้ยังใช้เป็นต าราในห้องเรียนของรายวิชาปรัชญาทั่วไปส าหรับนิสิตคณะอักษรศาสตร์  ซึ่ง
ก าหนดเนื้อหาในรายวิชาเป็นเร่ืองของปรัชญาตะวันตกเท่านั้น    

ในหนังสือเล่มนี้  ผู้เขียนได้แบ่งเนื้อหาออกเป็น  ๕  ส่วน  โดยแต่ละส่วนมีบทย่อยๆ  
รวม  ๑๕  บท  และบทส่งท้ายอีกหนึ่งบท  คือ  ส่วนที่  ๑  ประกอบด้วยบทที่  ๑ – ๔ ว่าด้วย
โลก  ธรรมชาติ  พระเจ้า  ต่อมาในส่วนที่  ๒  ประกอบด้วยบทที่  ๕ – ๘  ว่าด้วยความรู้  ความ
จริง  ส่วนที่  ๓  ประกอบด้วยบทที่  ๙ – ๑๑  ว่าด้วยความดี  ความเลว  การปกครอง  พลเมือง  
ส่วนที่  ๔  ตั้งแต่บทที่  ๑๒ – ๑๔  ว่าด้วยชุมชน  สังคม  การเมือง  และส่วนที่  ๕  มีหนึ่งบท  
คือ  บทที่  ๑๕  ว่าด้วยความงาม  ซึ่งแต่ละบทจะมีการสรุปเนื้อหา  พร้อมทั้งมีการแนะน า
หนังสือส าหรับอ่านเพิ่มเติมที่เกี่ยวข้องกับบทนั้นๆ  และมีบทส่งท้ายเป็นบทเฉพาะที่กล่าวถึง
ธรรมชาติของปรัชญา  เพื่อเป็นการสร้างทัศนคติและแรงจูงใจในการศึกษาปรัชญา   

๒. สรุปสาระส าคัญของเนื้อหา 
ในส่วนเนื้อหาทั้ง  ๕  ส่วน  ผู้เขียนแบ่งออกเป็น  ๑๕  บทย่อย  สามารถสรุปได้

ดังต่อไปนี้  เนื้อหาในส่วนที่  ๑  ผู้เขียนเริ่มต้นด้วยเรื่องโลก  ธรรมชาติ  พระเจ้า  โดยเนื้อหา
หลักในส่วนนี้จะเป็นส่วนของการศึกษาวิชาปรัชญาตะวันตกในสาขาอภิปรัชญา  ซึ่งประกอบด้วย
บทที่  ๑  เร่ืองแก่นสารสาระ  หรือแก่นแท้ของธรรมชาติ  ที่นักปรัชญาในยุคแรกเริ่มตั้งค าถามว่า
สรรพสิ่งต่างๆ  รอบตัวเรา  แท้จริงแล้วคืออะไรกันแน่  เนื้อหาบทที่  ๒  เรื่องพระเจ้า  เนื่องด้วย
เป็นเร่ืองที่นักปรัชญาตะวันตกน ามาอภิปรายกันจ านวนมาก  โดยมีมีเนื้อหากล่าวถึงวิธีการใช้การ
อ้างเหตุผลในทางปรัชญาที่ไม่ต้องอาศัยประสบการณ์นั้น  สามารถแสดงว่าพระเจ้ามีจริงได้

                                                      
๑สาขาวิชาปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, Philosophy 

Studies, Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. Email:  



     พระมหานพดล นิพฺภโย (พุ่มทอง)       ~ ๑๐๑ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 
  
หรือไม่  เนื้อหาบทที่  ๓  เรื่องจิตกับกาย  โดยผู้เขียนได้แบ่งทรรศนะของนักปรัชญาที่อธิบาย
เร่ืองนี้เป็น  ๓  กลุ่มด้วยกัน  คือ  ทวินิยม  เอกนิยม  และกายภาพนิยม  เนื้อหาบทที่  ๔  เรื่อง
เจตจ านงเสรี  กล่าวถึงประเด็นปัญหาว่าด้วยการกระท าและการตัดสินใจของเรานั้นเป็นอิสระ
หรือไม่  ทั้งทรรศนะ  “เสรีภาพนิยม”  (Libbertarianism)  คือ  มนุษย์มีเสรีภาพในการตัดสินใจ
อย่างสมบูรณ์  และในทางตรงข้าม  คือ  ทรรศนะที่ถือว่าเราไม่มีเสรีภาพอะไรทั้งสิ้น  เรียกว่า  
“นิยัตินิยม”  (Determinism)  ซึ่งเนื้อหาในส่วนที่  ๑  ทั้ง  ๔  บทนี้  ล้วนแล้วแต่เป็นประเด็น
และค าถามในเร่ืองทางด้านอภิปรัชญาที่เป็นที่ถกเถียงกันตั้งแต่นักปรัชญายุคแรกจนถึงปัจจุบัน 

เนื้อหาในส่วนที่  ๒  ชื่อว่า  ความรู้  ความจริง  โดยเนื้อหาส่วนนี้จะเกี่ยวกับปรัชญา
ในสาขาญาณวิทยา  (Epistemology)  หรือทฤษฎีความรู้  ประกอบด้วยบทที่  ๕  เรื่องความ
จริงกับความฝัน  เนื้อหาบทนี้ผู้ เขียนได้อธิบายแนวคิดของเรอเน  เดส์การ์ตส์  ( Rene  
Descartes)  บิดาปรัชญาสมัยใหม่  กับประโยคที่ว่า  “ฉันคิด ฉันจึงมีอยู่”  เนื้อหาบทที่  ๖  
เร่ืองการรับรู้โลก  โดยผ่านประสาทสัมผัสทั้ง  ๕  นั้นมีกลไกแบบใดที่ท าให้เราสามารถแน่ใจได้ว่า
ภาพที่เห็นนั้นเป็นความจริง  ซึ่งผู้เขียนได้แบ่งแนวคิดเรื่องนี้ออกเป็นหัวข้อต่างๆ  ได้แก่  กลุ่มสัจ
นิยมทางตรง  (Direct  Realism)  กลุ่มสัจนิยมทางอ้อม  (Indirect  Realism)  การแบ่ง
คุณสมบัติวัตถุออกปฐมภูมิกับทุติยภูมิ  (primary  qualities  and  secondary  qualities)  
แนวคิดจิตนิยมของจอร์จ  บาร์คลีย์  (George  Berkeley)  และปรากฏการณ์นิยม  
(Phenomenalism)  เนื้อหาบทที่  ๗  เรื่องความคิดกับโลกภายนอก  โดยในภาษาของนัก
ปรัชญาจะเรียกโลกภายในว่า  โลกอันเป็น  “อัตวิสัย”  (Subjective)  และเรียกโลกภายนอกว่า
โลกอันเป็น  “ภววิสัย”  (Objective)  ที่เราทุกคนอาศัยอยู่ร่วมกัน  ดังนั้นความรู้ที่แท้จริงต้องไม่
เป็นเพียงแค่ภาพในใจของใครบางคน  แต่จะต้องมีความเป็นภววิสัย  ซึ่งทรรศนะกลุ่มนี้ถือว่า
ประสบการณ์เป็นแหล่งที่มาของความรู้  เรียกว่า  “ประสบการณ์นิยม”  (Empiricism)  นัก
ปรัชญากลุ่มนี้แบ่งความรู้ออกเป็น  ๒  ประเภท  ได้แก่  ความรู้ก่อนประสบการณ์  (a  priori  
knowledge)  กับ  ความรู้หลังประสบการณ์  (a  posteriori  knowledge)  เนื้อหาบทที่  ๘  
เรื่องวิธีการได้มาซึ่งความรู้  เป็นการตอบค าถามของนักปรัชญาถึงแหล่งที่มาของความรู้ที่ว่า  
“ความรู้”  ที่เราได้มาจากวิธีการหรือกระบวนการใดกระบวนการหนึ่ง  เป็นความรู้ที่ถูกต้อง
หรือไม่  โดยผู้เขียนได้เสนอแหล่งที่มาของความรู้  คือ  วิธีการอ้างเหตุผลอุปนัยกับนิรนัย    การ
อนุมานสู่ค าอธิบายที่ดีที่สุด  การบอกเล่าของประจักษ์พยาน  (Testimony)  คือ  การที่เราได้
ความรู้มาจากผู้พบเห็นปรากฏการณ์อย่างหนึ่งโดยตรง  คือ  ประสบกับเหตุการณ์นั้นด้วยตาของ
ตนเอง  แล้วก็มาเล่าให้ฟัง  และการใช้วิธีการทางวิทยาศาสตร์   

เนื้อหาในส่วนที่  ๓  ชื่อว่า  ความดี  ความเลว  การปกครอง  พลเมือง  เป็นเนื้อหา
ของปรัชญาแขนงหนึ่ง  คือ  จริยศาสตร์  โดยประกอบด้วยบทที่  ๙  เรื่องการท าตามหน้าที่  ซึ่ง
เนื้อหาบทนี้จะอธิบายแนวคิดทางจริยศาสตร์ของคานท์  จากผลงานที่ส าคัญ  คือ  “พื้นฐานของ
อภิปรัชญาของจรรยา”  (Ground  on  the  metaphysics  of  morals)  ซึ่งคานท์เร่ิมต้นจาก
ความคิดว่า  เป้าหมายของการศึกษาจริยธรรมอยู่ที่น าเอาส านึกทางจริยธรรมที่ทุกคนมีอยู่แล้ว



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๐๒ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 

 
ตามธรรมชาติ  เอามาท าให้เป็นระบบ  และมีเหตุผลและทฤษฎีรองรับ  จึงมีทฤษฎีหน้าที่  
(Deontological  theory)  ของคานท์ขึ้น  เนื้อหาบทที่  ๑๐  เรื่องประโยชน์นิยม  ผู้เขียนตั้ง
ค าถามว่า  “การท าความดี  คือการท าอะไรที่ให้คนส่วนใหญ่ได้ประโยชน์สูงสุดใช่หรือไม่ ”  
แนวคิดที่ถือว่าการกระท าใดจะเป็นการกระท าที่ถูกต้อง  เมื่อการกระท านั้นก่อให้เกิดผลดีมาก
ที่สุดแก่คนจ านวนมากที่สุด  คือ  แนวคิดประโยชน์นิยม  (Utilitatrianism)  หรือ  “หลักมหสุข”  
ซึ่งมีจอห์น  สจวร์ต  มิลล์  และเจเรมี  เบนแธม  เป็นตัวแทนนักคิดในทรรศนะนี้  และเนื้อหาใน
ส่วนของจริยศาสตร์บทที่  ๑๑  เรื่องจริยศาสตร์คุณธรรม  (Virtue  ethics)  โดยมีหลักในการ
ตัดสินใจว่าการกระท าใดจะถูกหรือผิดนั้น  ขึ้นอยู่ที่  “คุณธรรม”  ของผู้ตัดสินใจการกระท าในแต่
ละขณะหรือสถานการณ์ที่ต้องตัดสินใจนั้นๆ  โดยเน้นไปที่คุณสมบัติของตัวบุคคลที่จะท าการ
ตัดสินใจ  หากเขาเป็นคนดีมีคุณธรรม  การตัดสินใจของเขาจะถูกต้อง  แต่ทั้งนี้ผู้เขียนก็ได้เสนอ
ข้อวิจารณ์  จริยศาสตร์คุณธรรมไว้ดังนี้  (๑)  จริยศาสตร์คุณธรรมไม่ทฤษฎีท าให้ไม่สามารถบอก
ได้ว่าจะต้องท าอะไร  และห้ามท าอะไร  (๒)  จริยศาสตร์คุณธรรมเป็น  “สัมพัทธนิยมทาง
ศีลธรรม”  (๓)  มีปัญหาคุณธรรมขัดกัน  ท าให้เกิดสภาวะต้องเลือกสิ่งที่ไม่น่าพอใจทั้งคู่  
(dilemma)  และ  (๔)  ปัญหาเกี่ยวกับการให้เหตุผลสนับสนุน  (justification)   

เนื้อหาในส่วนที่  ๔  ชื่อว่า  ชุมชน  สังคม  การเมือง  เป็นหัวข้อที่ผู้เขียนใช้เพื่อสื่อถึง
ปรัชญาสังคมกับปรัชญาการเมือง  ซึ่ง  ๒  สาขานี้คล้ายคลึงกัน  แต่แตกต่างกันตรงที่ปรัชญา
สังคมอภิปรายเก่ียวกับประเด็นทางสังคม  ซึ่งไม่เก่ียวข้องกับเร่ืองอ านาจรัฐโดยตรง  ส่วนปรัชญา
การเมืองจะอภิปรายประเด็นต่างๆ  ที่เก่ียวข้องกับการใช้อ านาจรัฐโดยตรง  โดยเนื้อหาบทที่  ๑๒  
เร่ืองประชาธิปไตย  เนื้อหาบทนี้ผู้เขียนได้เสนอหลักการปกครองที่เป็นไปได้กว้างๆ  ๓  รูปแบบ  
คือ  อัตตาธิปไตย  (autocracy)  คณาธิปไตย  (oligarchy)  และประชาธิปไตย  (democracy)  
โดยเน้นอธิบายที่ประชาธิปไตยทางตรงกับทางอ้อม  โดยใช้การสนับสนุนประชาธิปไตยด้วย
วิธีการอ้างเหตุผลแบบเครื่องมือนิยม  และด้วยวิธีการอ้างเหตุผลสนับสนุนแบบไม่ใช่เครื่องมือ
นิยม  ต่อมาคือเนื้อหาบทที่  ๑๓  เรื่องความยุติธรรม  บทนี้ผู้เขียนได้แสดงทรรศนะของความ
ยุติธรรมผ่านทางยุคสมัย   ทั้งความยุติธรรมในวัฒนธรรมโบราณ  กล่าวคือการตัดสินหรือคุณ
ค่าที่ยุติธรรมหรือเป็นธรรม  จะต้องสอดคล้องกับความเป็นจริงและธรรมชาติ  เช่น  การแบ่งชน
ชั้นในศาสนาพราหมณ์  หรือการแบ่งชนชั้นในสังคมยุโรปในสมัยกลาง  ซึ่งแง่นี้ความยุติธรรมอยู่ที่
การท าตามหน้าที่ของตนเอง  ใครที่เกิดมาในชนชั้นใด  ก็ท าหน้าที่ของชนชั้นนั้น  กฎหมายไม่
จ าเป็นต้องบังคับใช้แบบเดียวกันกับคนคนละชั้น  แต่เราอยู่ในสังคมสมัยใหม่อาจมองเห็นว่า  กฎ
เช่นนี้ไม่เป็นธรรม  เพราะปฏิบัติต่อคนไม่เหมือนกัน  และความยุติธรรมในทรรศนะของปรัชญา
สมัยใหม่  ตามทรรศนะของล็อค  ผู้เสนอทฤษฎีสัญญาประชาคม  (social  contract  theory)  
โดยหลักเกณฑ์เกี่ยวกับความยุติธรรมมาจากการตกลงร่วมกันของสมาชิกของสังคมนั้นๆ  ซึ่งไม่
จ าเป็นต้องอาศัยสิ่งสูงสุดเหนือธรรมชาติ  เช่น  พระเจ้า  และก็ไม่ต้องอาศัยการเข้าถึงความเป็น
จริงแท้ทางอภิปรัชญา  นอกจากนี้จอห์น  รอลส์  ได้เสนอว่าเพื่อให้เกิดความยุติธรรมอย่างแท้จริง  
ผู้เข้าร่วมประชุมสร้างสัญญาประชาคมต้องอยู่ภายใต้  “ม่านแห่งความไม่รู้”  หรือ  “veil  of  



     พระมหานพดล นิพฺภโย (พุ่มทอง)       ~ ๑๐๓ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 
  
ignorance”  ในการไม่เปิดเผยสถานะและตัวตนของตนเอง  เพื่อเป็นการป้องกันความเหลื่อมล้ า
กันในส่วนของอ านาจที่มีอยู่ก่อนแล้ว  แต่อย่างไรก็ตามแนวคิดนี้ก็ได้รับการวิจารณ์จากนัก
ปรัชญาส านัก  “ชุมชนนิยม”  (communitarianism)  ว่า  การที่พลเมืองมาประชุมร่วมกัน
ภายใต้ม่านแห่งความไม่รู้นั้น  เป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้ในทางปฏิบัติ  และการตัดคุณสมบัติเหล่านี้
ออกไปจากปัจเจกชนจนหมด  ท าให้ปัจเจกชนไม่เหลือสภาพของความเป็น  “พลเมือง”  ของ
ชุมชนใดชุมชนหนึ่งที่มีตัวตน  มีประวัติความเป็นมาอยู่จริงในโลก  เป็นหลักการที่สร้างความว่าง
เปล่า  ไม่สอดคล้องกับความจริงที่จ าเป็นในการสร้างแนวคิดว่าด้วยความยุติธรรมที่มาจาก
รากเหง้าทางประวัติศาสตร์ของแต่ละชุมชน  เนื้อหาบทที่  ๑๔  เรื่องความเสมอภาค  สิทธิ  
เสรีภาพ  ผู้เขียนได้เสนอมโนทัศน์ในทางปรัชญาสังคมและการเมือง  ๓  มโนทัศน์  ได้แก่  เรื่อง
ของความเสมอภาคหรือความเท่าเทียมกันทางการเมืองและเศรษฐกิจ  โดยไม่ได้หมายรวมถึง
ความเสมอภาคในด้านอื่น  คือ  แม้ว่าสมาชิกของสังคมจะมีความไม่เท่าเทียมกันในทางกายภาพ  
แต่ก็ต้องมีความเท่าเทียมกันทางสังคม  ส่วนกรณีความเท่าเทียมกันทางเศรษฐกิจ  ตามทรรศนะ
แบบมาร์กซิสต์ที่บอกว่า  เป้าหมายของการจัดการสังคมและการเมือง  คือ  การที่ทุกคนในสังคม
มีฐานะเท่ากัน  และมีทรัพย์สินเท่าๆ  กัน  ซึ่งผู้เขียนได้ยกค ากล่าวของคาร์ล  มาร์กซ์  ว่า  “ให้
แต่ละคนได้รับตามแต่ที่เขาจ าเป็นต้องได้  แต่รับจากแต่ละตามแต่ความสามารถของเขา”  โดย
การที่จะท าให้เกิดสภาวะที่ทุกคนได้รับผลประโยชน์จากรัฐเท่าๆ  กันนั้น  จ าเป็นต้องมีรัฐที่
เข้มแข็งมากเพื่อจัดการให้ทุกคนเกิดความเท่าเทียมได้จริง  มโนทัศน์ต่อมาที่ผู้เขียนเสนอ  คือ  
“สิทธิ”  หรือ  (rights)  หมายถึง  อ านาจที่ปัจเจกบุคคลมีในการท าการใดการหนึ่ง  หรือในการ
ได้รับการปกป้องไม่ให้คนอื่นมาท าอะไรแก่ตนเอง  ซึ่งได้แก่  สิทธิตามธรรมชาติ  (Nature  
Rights)  เป็นสิ่งที่ตัดตัวมนุษย์โดยตรง  มาควบคู่กับศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์  และสิทธิตาม
กฎหมาย  (Legal  Rights)  คือ  แนวคิดที่บอกว่าสิทธิมาจากผลผลติของมนุษย์ด้วยกันเอง  ไม่ได้
ติดตัวกับธรรมชาติของมนุษย์  เป็นผลผลิตของมนุษย์ในการท างานร่วมกันในรัฐ  และมโนทัศน์ที่  
๓  เร่ืองเสรีภาพ  ซึ่งสิทธิกับเสรีภาพมีความสัมพันธ์กันในเชิงความหมายอยู่หลายประการ  โดย
ผู้เขียนกล่าวสรุปว่าในขณะที่สิทธิเป็นเรื่องของการมีอ านาจที่จะท าหรือจะไม่ท าการใดการหนึ่ง
ตามที่กฎหมายบัญญัติ  หรือตามที่เป็นไปตามธรรมชาติของตนเองในฐานะที่เป็นมนุษย์  ส่วน
เสรีภาพเป็นเรื่องของการที่เราจะสามารถท าการใดการหนึ่งหรือไม่ท าการนั้นตามแต่เราจะ
ต้องการ  เช่น  เสรีภาพในการพูดและการแสดงออกในทรรศนะของมิลล์  เสรีภาพเชิงยืนยันและ
เสรีภาพเชิงปฏิเสธในทรรศนะของไอเซยาห์  เบอร์ลิน 

เนื้อหาในส่วนที่  ๕  ชื่อว่า  ความงาม  เป็นเนื้อหาที่เสนอเกี่ยวกับแนวคิดทางปรัชญา
ในสาขาสุนทรียศาสตร์  (aesthetics)  โดยเป็นเนื้อหาในหนังสือบทที่  ๑๕  ศิลปะ  ซึ่งผู้เขียนได้
แสดงทรรศนะผ่านการตั้งค าถามว่า  ความงามคืออะไร  เราจะนิยามค าว่า  “งาม”  ได้อย่างไร  
งานศิลปะมีลักษณะอะไรเป็นพิเศษที่แยกออกมาจากการสร้างสรรค์แบบอื่นๆ  ของมนุษย์หรือไม่  
คุณค่าทาง  “ศิลปะ”  ของมนุษย์คืออะไร  และมีหลักเกณฑ์ในการวัดตายตัวหรือไม่  เราจะแยก
งานศิลปะที่  “แท้จริง”  ออกจากงาน  “ปลอม”  ได้หรือไม่  และเราจะแยกอย่างไร 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๐๔ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 

 
บทส่งท้าย  ผู้เขียนเสนอมุมของธรรมชาติของปรัชญาในประเด็นว่าปรัชญาคืออะไร  

เพราะปรัชญามีลักษณะพิเศษไม่เหมือนกับวิชาการแขนงอื่นๆ  ซึ่งไม่สามารถบอกได้ตรงๆ  ว่า
วิชานี้ศึกษาอะไร  แต่วิชาปรัชญาพูดเรื่องทุกๆ  เรื่องที่มนุษย์สนใจในด้านต่างๆ  แต่หากจะบอก
ว่าวิชาปรัชญาศึกษาทุกเรื่องที่มีอยู่  ก็ไม่ถึงกับถูกต้องมากนัก  จึงเป็นการท างานร่วมกันกับ
วิชาการอื่นๆ  มากกว่า  ซึ่งผู้เขียนได้เสนอวิธีการของปรัชญา  คือ  การวิเคราะห์ความหมายของ
มโนทัศน์  และสร้างระบบการอ้างเหตุผลตามหลักของตรรกวิทยา  โดยธรรมชาติของปัญหา
ปรัชญาไม่สามารถหาค าตอบด้วยวิธีการเชิงประจักษ์  คือ  การออกไปหาความรู้ด้วยการใช้
ประสาทสัมผัส  แต่ต้องคิดเอาด้วยหลักของเหตุผล  จึงอาจมีการตั้งค าถามว่าการถกเถียงปรัชญา
สุดท้ายสามารถหาความจริงได้หรือไม่  แต่อย่างไรก็ตามปรัชญาก็ได้ให้ค าตอบพื้นฐานที่เกี่ยวกับ
โลกและชีวิต  แม้การให้ค าตอบของปรัชญาจะไม่ใช่ค าตอบท้ายสุดที่ลงตัว  แต่ก็เป็นค าตอบที่
กระตุ้นให้เกิดการคิด  การอภิปราย  การถกเถียง  ซึ่งเป็นกิจกรรมที่จ าเป็นในสังคม  อันเป็น
ประโยชน์อย่างมากในการเขียนและการท างานด้านอื่นๆ  ต่อไป 
 

๓. ข้อวิจารณ์ 
ส าหรับประเด็นในการวิจารณ์  ผู้วิจารณ์ได้แบ่งออกเป็น  ๒  ประเด็น  คือ  (๑) 

รูปแบบการน าเสนอ  (๒) ประเด็นเนื้อหา 
๓.๑ รูปแบบการน าเสนอ 
ในหนังสือปรัชญาทั่วไปนี้  ผู้เขียนน าเสนอเนื้อหาแบ่งตามแขนงต่างๆ  ของวิชา

ปรัชญาตะวันตก  คือ  อภิปรัชญา  ญาณวิทยา  จริยศาสตร์  ปรัชญาสังคมและการเมือง  และ
สุนทรียศาสตร์  ซึ่งในแต่ละส่วนนั้นผู้เขียนจะใช้ชื่อหมวดสาขาแทนด้วยค าที่คุ้นชิน  เช่น  เนื้อหา
ส่วนที่  ๑  ผู้เขียนใช้ค าว่า  โลก  ธรรมชาติ  พระเจ้า  แทนค าว่าอภิปรัชญา  ท าให้ผู้อ่านที่ไม่เคย
เรียนปรัชญามาก่อน  สามารถเห็นภาพรวมของเนื้อหาส่วนนี้ได้ง่ายขึ้น  ว่าผู้เขียนก าลังแสดง
ทรรศนะในหมวดสาขาปรัชญาใด  มีเนื้อหาเก่ียวข้องกับเรื่องอะไร  ทั้งการเริ่มต้นเนื้อหาด้วยการ
ตั้งค าถามเป็นโจทย์ปัญหาในประเด็นทางปรัชญาน าในแต่ละบท  ก็ท าให้ผู้อ่านได้ฝึกคิดหาค าตอบ
ในเบื้องต้น  และเป็นการกระตุ้นอุปนิสัยให้ผู้อ่านอยากอ่านหนังสือ  เพราะอยากทราบค า
อภิปรายในประเด็นหรือเร่ืองนั้นๆ  หรืออาจจะโต้แย้งในประเด็นนั้นก็ได้  ซึ่งเป็นคุณสมบัติส าคัญ
ประการหนึ่งที่จะเป็นการน าผู้อ่านที่ยังไม่มีพื้นฐานทางปรัชญา  ได้รู้จักและเข้าใกล้แนวคิดต่างๆ  
ของนักปรัชญาตะวันตกในแต่ละแขนงวิชาของปรัชญามากข้ึน 

เมื่อมองภาพรวมของรูปแบบการน าเสนอของหนังสือเล่มนี้  เปรียบเทียบกับหนังสือ
ปรัชญาทั่วไปเล่มอื่นๆ  ผู้เขียนใช้การจัดแบ่งเนื้อหาและอภิปรายหัวข้อหลักไปตามล าดับใน
ลักษณะแบบจารีตที่นิยมใช้กันเช่นเดียวกับหนังสือปรัชญาเบื้องต้นที่นักวิชาการปรัชญาตะวันตก



     พระมหานพดล นิพฺภโย (พุ่มทอง)       ~ ๑๐๕ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 
  
ใช้ศึกษาและเขียนเป็นหนังสือ  เช่น  หนังสือ Philosophy  A  New  Introduction๒  , หนังสือ 
An Introduction to Philosophy๓  เป็นต้น  โดยแบ่งหัวข้อหลักออกเป็นสาขาอภิปรัชญา  
ญาณวิทยา  จริยศาสตร์  ปรัชญาการเมือง  และสุนทรียศาสตร์  ไปตามล าดับ ซึ่งการแบ่ง
ลักษณะนี้จะท าให้ผู้อ่านเห็นภาพกว้างของการศึกษาวิชาปรัชญาว่าประกอบด้วยเนื้อหาหลักสาขา
ใดบ้าง  และมีพัฒนาการของการศึกษาวิชาปรัชญาอย่างไร  แต่ในส่วนของเนื้อหาย่อยของแต่ละ
หัวข้อหลักนั้น  ผู้เขียนไม่ได้เรียงล าดับเนื้อหาตามแบบหนังสือปรัชญาเบื้องต้นที่มีการเรียงล าดับ
เนื้อหาจากง่ายไปหายาก  เช่น  มีการอธิบายความหมายและการแบ่งประเภทของสาขาวิชา
ปรัชญาหลักอย่างชัดเจน  หรือการอธิบายแนวคิดของนักปรัชญาในกลุ่มสาขานั้นๆ  เป็นต้น  แต่
ผู้เขียนใช้การอธิบายเนื้อหาโดยยกประเด็นปัญหาปรัชญาที่ส าคัญอันเป็นที่โต้เถียงกันในสาขา
นั้นๆ  เป็นรูปแบบหลักในการน าเสนอ  ทั้งมีการอธิบายโดยใช้ค าศัพท์เฉพาะและภาษาทาง
ปรัชญาเป็นส่วนใหญ่  ซึ่งผู้วิจารณ์เห็นว่าผู้อ่านหนังสือเล่มนี้  ควรมีข้อมูลเป็นความรู้พื้นฐาน
เก่ียวกับวิชาปรัชญามาก่อนระดับหนึ่ง  จึงจะท าให้การอ่านหนังสือเล่มนี้ไม่ติดขัดในการท าความ
เข้าใจค าศัพท์เฉพาะหรือภาษาที่ใช้ในทางปรัชญา  และมีความต่อเนื่องในการอ่าน 

ในส่วนของการยกตัวอย่างประกอบเนื้อหา  ผู้เขียนมีการยกตัวอย่างเรื่องราวหรือ
เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นจริงในชีวิตประจ าวันทั่วไป  จึงท าให้ผู้อ่านสามารถคิดและจินตนาการตามไป
ได้ง่าย  เช่น  ในบทที่  ๒  หน้า  ๓๔  ประเด็นเรื่องการอ้างเหตุผลสนับสนุนการมีอยู่ของพระ
เจ้าของอันเซล์  ผู้เขียนก็โต้แย้งด้วยการยกตัวอย่างว่า  หากผมอยากมีเงินสักหนึ่งล้านบาท  ผมก็
นิยามค าหรือวลีว่า  “เงินในบัญชีของโสรัจจ์”  ว่า  “เงินที่สามารถถอนออกมาได้เป็นเงินสด  มี
จ านวนหนึ่งล้านบาท”  เท่านี้ผมก็สามารถสร้างการอ้างเหตุผลที่ได้ข้อสรุปว่ามีเงินหนึ่งล้านบาท  
ซึ่งเท่ากับผมสามารถเสกเงินจากที่ไม่มี  ให้มีขึ้นมาได้  เพียงแต่นิยามความหมายของวลีบางวลี
เท่านั้น  เช่นเดียวกับการนิยามค าว่า  “พระเจ้า”  หรือในบทที่  ๖  หน้า  ๑๑๐  ผู้เขียนได้
ยกตัวอย่างข้อวิจารณ์ทรรศนะแบบสัจนิยมทางตรงด้วยประเด็นว่า  ภาพที่เราเห็นบางครั้งไม่ได้
เป็นอย่างนั้น  โดยยกเหตุการณ์ที่ว่า  เวลาเรานั่งรถไปบนถนนลาดยางในเวลาแดดร้อนมากๆ  
เรามองไปข้างหน้าจะเห็นเหมือนกับว่ามีน้ าอยู่ข้างหน้าบนถนน  แต่เมื่อรถวิ่งไปใกล้ๆ  เรากลับไม่
เห็นน้ า เป็นต้น 

เมื่อพิจารณาในส่วนของการใช้ภาพประกอบเป็นตัวอย่างส าหรับเนื้อหาในการน าเสนอ
ของผู้เขียนกลับใช้เป็นบางส่วนเท่านั้น  ผู้วิจารณ์ได้อ่านหนังสือปรัชญาทั่วไป : มนุษย์  โลก  และ

                                                      
๒ Douglas Mann, G.Elijah Dann, Philosophy A New Introduction, CA : Belmont, 

๒๐๐๕. 
๓ W.Russ  Payne,  An Introduction to Philosophy,  [ออนไลน]์, แหล่งที่มา: 

https://commons.bellevuecollege.edu/wp-content/uploads/sites/125/2017/04/Intro-to-
Phil-full-text.pdf, [๕ ตุลาคม ๒๕๖๓]. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๐๖ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 

 
ความหมายของชีวิตของวิทย์  วิศทเวทย์๔  ซึ่งมีการน าภาพของนักปรัชญาในเรื่องที่กล่าวถึงมา
ประกอบด้วย  ท าให้ผู้อ่านซึ่งเป็นผู้เริ่มต้นศึกษาปรัชญาได้เห็นหน้าตาและลักษณะของนักปรัชญา
ท่านนั้นๆ  หรือการน าเสนอเป็นลักษณะแผนภูมิรูปภาพ  (mind  map)  เพื่อให้ผู้อ่านเห็น
โครงสร้างของแต่ละเนื้อหาหลักๆ  ชัดเจนขึ้น   

นอกจากนี้ในส่วนของท้ายเนื้อหาแต่ละบท  ผู้เขียนก็ได้สรุปเนื้อหา  และฝากค าถามไว้
ให้ผู้อ่านได้ช่วยกันขบคิดต่อไปอีก  โดยทั้งนี้ผู้เขียนได้แนะน าหนังสือ  พร้อมทั้งชื่อผู้แต่งในการ
ค้นคว้าเพิ่มเติมไว้ด้วยแล้ว  ซึ่งจุดนี้ผู้วิจารณ์เห็นว่าหากผู้เขียนจะแนะน าหนังสือเกี่ยวกับปรัชญา
ตะวันตกที่นักปรัชญา  หรือนักวิชาการไทยได้แต่งหรือแปลไว้  เพิ่มมากขึ้น  จะเป็นทางเลือกให้
ผู้อ่านที่ไม่เชี่ยวชาญด้านภาษาต่างประเทศ  ได้ค้นคว้าเพิ่มเติมได้สะดวกมากยิ่งขึ้น 

อย่างไรก็ตามการที่ผู้เขียนน าเสนอประเด็นต่างๆ  ที่นักปรัชญาก าลังสงสัยและถกเถียง
อภิปรายกันอยู่ในแต่ละเนื้อหา  เช่น  ประเด็นปัญหาว่าการกระท าและการตัดสินใจของเราเป็น
อิสระหรือไม่  การตัดสินใจของเราเป็นไปตามแรงผลักดันของระบบธรรมชาติหรือไม่  เป็นต้น  
ซึ่งประเด็นปัญหาต่างๆ  เหล่านี้มีความส าคัญในการช่วยขยายกรอบทักษะทางความคิดของผู้อ่าน
ให้กว้างขึ้นด้วยอีกทางหนึ่ง 

๓.๒  ประเด็นเนื้อหา 
หนังสือปรัชญาทั่วไปเล่มนี้  มีเนื้อหามุ่งเน้นที่ตัวประเด็นปัญหาปรัชญาในแต่ละสาขา

ของการศึกษาปรัชญา  แต่ทั้งนี้ก็ไม่ได้ทิ้งเนื้อหาของตัววิชาปรัชญา  โดยผู้เขียนมีการอธิบาย
เนื้อหาควบคู่ไปกับประเด็นปัญหาทางปรัชญา  ซึ่งแม้จะไม่ละเอียดเหมือนกับหนังสือปรัชญา
เบื้องต้นที่เน้นในส่วนทฤษฎีทางปรัชญามากกว่า  แต่ก็พอดีกับตัววิชาปรัชญา  โดยการน าเสนอ
เนื้อหาในลักษณะเช่นนี้  เป็นไปตามความมุ่งหมายของผู้เขียนที่ต้องการจะท าให้ผู้อ่านได้เปิด
แนวความคิด  และวิสัยทัศน์ใหม่ๆ  ในทางปรัชญาที่เดิมผู้อ่านอาจจะมองข้ามไป   

แต่ทั้งนี้ก็มีบางส่วนของเนื้อหาที่ผู้เขียนใช้ค าอธิบายยาวต่อเนื่อง  โดยไม่มีการแบ่ง
เนื้อหาเป็นย่อหน้าย่อย  ท าให้ผู้อ่านซึ่งเพิ่งเริ่มต้นในการศึกษาวิชาปรัชญารู้สึกว่าเป็นเรื่องที่ยาก
ในการท าความเข้าใจเนื้อหานั้นๆ  เช่น  ในบทที่  ๖  หน้า  ๑๓๙  เป็นการอธิบายการตอบโต้ฮิวม์
ของคานท์  โดยใช้เนื้อหา  ๒  หน้าต่อเนื่องกัน  หรือในบทที่  ๑๒  หน้า  ๒๒๙  ผู้เขียนอธิบาย
ลักษณะของระบอบการปกครองทั้ง  ๓  ลักษณะ  ด้วยเนื้อหา  ๓  หน้าต่อเนื่องกัน  โดยหนังสือ
ปรัชญาทั่วไป : มนุษย์  โลก  และความหมายของชีวิตของวิทย์  วิศทเวทย์  มีลักษณะการใช้
ค าอธิบายที่มีความกระชับมากกว่า  ท าให้ผู้อ่านไม่ล้าในการใช้ความคิด  แม้ผู้เขียนจะได้กล่าวไว้
แล้วในส่วนของค าน าว่าหนังสือเล่มนี้ได้ขยายเนื้อหาออก  เพื่อให้คนที่สนใจปรัชญาจริงๆ 

                                                      
๔ วิทย์  วิศทเวทย์,  ปรัชญาทั่วไป : มนุษย์  โลก  และความหมายของชีวิต,  กรุงเทพฯ : 

อักษรเจริญทัศน์, ๒๕๔๗. 
 



     พระมหานพดล นิพฺภโย (พุ่มทอง)       ~ ๑๐๗ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 
  

เนื่องจากหนังสือเล่มนี้มีจุดประสงค์ส าหรับให้ผู้อ่านที่ไม่เคยเรียนปรัชญามาก่อนได้
รู้จักปรัชญา  และกระตุ้นให้เกิดความสนใจอยากเรียนรู้  ค้นคว้า  และหาค าตอบในประเด็น
ถกเถียงทางปรัชญาแขนงต่างๆ  ดังนั้น  ผู้วิจารณ์มองว่าผู้เขียนอาจจะเพิ่มเชิงอรรถในเนื้อหาและ
บรรณานุกรม  เพื่อให้ผู้อ่านได้ทราบแหล่งที่มาของข้อมูลส าคัญๆ  และสะดวกในการสืบค้นต่อไป  
เช่น  ค ากล่าวของนักปรัชญาในบทต่างๆ  ที่ผู้เขียนไม่ได้ยกเอาข้อความเหล่านั้นมาอธิบาย
มากมายนัก  เป็นต้น 

๓.๓  สรุปและค าแนะน า 
หนังสือเล่มนี้มีจุดประสงค์ให้เป็นความรู้พื้นฐานของวิชาปรัชญาตะวันตกแก่ผู้ที่ไม่เคย

เรียนปรัชญามาก่อน  และตั้งใจให้เป็นต าราในวิชาปรัชญาเบื้องต้นแก่นิสิตนักศึกษาที่เริ่มเรียน
ปรัชญาเป็นวิชาแรก  แม้หนังสือเล่มนี้จะเรียงล าดับเนื้อหาหลักของการศึกษาวิชาปรัชญาตาม
แบบหนังสือปรัชญาเบื้องต้นทั่วไป  แต่ผู้เขียนใช้วิธีการน าเสนอที่เน้นตัวประเด็นปัญหาทาง
ปรัชญาเป็นหลัก ดังนั้นผู้อ่านควรมีความรู้พื้นฐานทางปรัชญาจากการศึกษาหนังสือปรัชญา
เบื้องต้นที่บรรยายเนื้อหาวิชาปรัชญาไปตามล าดับมาก่อน  เพื่อจะเข้าใจค าศัพท์เฉพาะในทาง
ปรัชญาที่ผู้เขียนใช้อภิปรายในหนังสือเล่มนี้มากข้ึน 

แต่สิ่งที่น่าสนใจและควรอ่านหนังสือเล่มนี้ส าหรับผู้ที่มีความรู้ทางปรัชญามาบ้างแล้ว  
คือ  ผู้เขียนได้น าประเด็นข้อถกเถียงทางปรัชญาทั่วไปที่เป็นปัญหาอยู่ปัจจุบันในแต่ละสาขาวิชา
มารวบรวมไว้ในหนังสือ  ช่วยเปิดวิสัยทัศน์ให้ผู้อ่านน าไปขบคิดหาค าตอบต่อไป  เป็นการสร้าง
ทักษะในทางความคิดอันเป็นอุปนิสัยของนักปรัชญาที่ดี  ท าให้หนังสือเล่มนี้เหมาะสมกับผู้ที่สนใจ
ใช้เป็นคู่มือในการศึกษาวิชาปรัชญา  และพัฒนาไปสู่ปรัชญาแขนงต่างๆ  อย่างลึกซึ้งต่อไป 

หนังสือปรัชญาทั่วไปเล่มนี้  จึงเหมาะสมกับผู้อ่านที่มีความสนใจในการศึกษาวิชา
ปรัชญาเบื้องต้น  ตลอดถึงนักศึกษาในระดับอุดมศึกษาทั้งในสาขาปรัชญาโดยตรง  รวมถึงสาขาที่
เก่ียวข้อง  เช่น  ผู้ศึกษาสาขารัฐศาสตร์  อาจใช้แนวคิดจากเนื้อหาปรัชญาการเมืองในหนังสือเล่ม
นี้  มาใช้ควบคู่ในการศึกษาต่อไป  และเนื่องจากหนังสือเล่มนี้ใช้ประเด็นปัญหาปรัชญา  ซึ่งเป็น
ประเด็นวิพากษ์วิจารณ์ถกเถียงกันมาแต่เดิม  จึงอาจไม่เหมาะสมกับผู้ที่ต้องการศึกษาวิชาปรัชญา
ในระดับที่สูงขึ้น  เช่น  ในระดับการศึกษาปริญญาโท  และปริญญาเอก  เพราะต้องใช้ข้อมูลและ
เนื้อหาที่ซับซ้อนมากยิ่งขึ้น  และเป็นประเด็นปัญหาปรัชญาที่เป็นข้อถกเถียงในสถานการณ์
ปัจจุบันมากกว่า   
 

บรรณานุกรม 
 

กีรติ  บุญเจือ.  ปรัชญาส าหรับผู้เริ่มเรียน.  กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๔๑. 
วิทย์  วิศทเวทย์.  ปรัชญาทั่วไป : มนุษย์  โลก  และความหมายของชีวิต.  กรุงเทพฯ :  

อักษรเจริญทัศน์, ๒๕๔๗. 
โสรัจจ์  หงศ์ลดารมภ์.  ปรัชญาทั่วไป.  กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย,  

๒๕๖๑. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๐๘ ~  ปีท่ี ๑๘ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๕ 

 
Douglas Mann, G.Elijah Dann.  Philosophy A New Introduction. CA : Belmont,  

๒๐๐๕. 
W.Russ  Payne.  An Introduction to Philosophy.  [ออนไลน]์, แหล่งที่มา: 

https://commons.bellevuecollege.edu/wp-
content/uploads/sites/125/2017/04/Intro-to-Phil-full-text.pdf,  
[๕ ตุลาคม ๒๕๖๓].                 

. 

 

https://commons.bellevuecollege.edu/wp-content/uploads/sites/125/2017/04/Intro-to-Phil-full-text.pdf
https://commons.bellevuecollege.edu/wp-content/uploads/sites/125/2017/04/Intro-to-Phil-full-text.pdf

