
บทวิจารณ์หนังสือ 
เร่ือง Philosophy and Language: An Introduction to Philosophy of 

Language เขียนโดย สมภาร พรมทา (Somparn Promta) 
 

พระมหาขุนพล สมจิตฺโต (กลายสุวรรณ) 
Phramaha Khunpon Klaysuwan  

สาขาวิชาปรัชญา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Graduate School,  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Thailand. 
------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

เคาะเว้นขนาด 8 

๑. บทน า 

หนังสือเรื่อง Philosophy and Language: An Introduction to Philosophy of 
Language เขียนโดย สมภาร พรมทา (Somparn Promta) ศาสตราจารย์ทางด้านปรัชญา อดีต
อาจารย์ประจ าภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ปัจจุบันเป็น
อาจารย์ผู้อ านวยการศูนย์พุทธปรัชญา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หนังสือเล่มนี้
เขียนเป็นภาษาอังกฤษ มีจ านวน ๑๔๔ หน้า โดยในคร้ังแรกของหนังสือเล่มนี้จะอยู่ในรูปแบบของ
หนังสืออิเล็กทรอนิกส์ (eBook) เผยแพร่เมื่อปี พ.ศ. ๒๕๕๔ จากนั้นในปี พ.ศ. ๒๕๕๘ ได้มีฉบับที่ 
๒ ซึ่งเป็นการปรับภาษาในฉบับแรกให้มีความชัดเจนขึ้นโดยอยู่ ในรูปแบบของหนังสือ
อิเล็กทรอนิกส์ที่เรียกว่าหนังสือคินเดิล (Kindle Book) ซึ่งต้องใช้อุปกรณ์อ่านหนังสือของบริษัท
แอมะซอน (Amazon) ในการอ่าน ต่อมาเมื่อปี พ.ศ. ๒๕๖๑ จึงได้มีฉบับหนังสือ (Paperback) 
เป็นคร้ังแรกด้วยเนื้อหาเดียวกันกับฉบับที่ ๒ ดังกล่าวข้างต้น  

ในหนังสือเล่มนี้เริ่มต้นด้วยค าน าครั้งที่ ๑ และครั้งที่ ๒ จากนั้นได้แบ่งจ านวนบท
ออกเป็น ๑๐ บท ในจ านวนนี้ผู้เขียนได้แบ่งเป็น ๒ ส่วนใหญ่ คือ บทที่ ๑ – ๗ จัดเป็นส่วนแรก 
เนื้อหาเป็นการพิจารณาปรัชญาภาษาในฐานะที่เป็นการวิเคราะห์มโนทัศน์เชิงปรัชญาผ่านการ
วิเคราะห์ภาษา (Philosophy of Language As the Analysis of Philosophical concepts 
Through Language analysis) ต่อมาในบทที่ ๘ – ๑๐ จัดเป็นส่วนที่ ๒ โดยพิจารณาปรัชญา
ภาษาในฐานะที่เป็นการใช้การวิเคราะหเ์ชิงปรัชญาไปศึกษาธรรมชาติของภาษา (Philosophy of 
Language As the Philosophical Analysis of The Nature of Language) อย่างไรก็ตาม 
นอกเหนือจากวิธีการวิเคราะห์ปัญหาทางปรัชญาที่เกี่ยวข้องกับภาษาผ่านข้อถกเถียงต่างๆ  
ที่ผู้เขียนพยายามแสดงให้เห็นตลอดทั้งเล่มแล้ว ภาพวาดทั้งหมดที่เกิดขึ้นตั้งแต่ปกหน้าจนถึง 
ปกหลังของหนังสือเล่มนี้ก็ได้วาดและสร้างสรรค์โดยตัวผู้เขียนเอง 

 



     พระมหาขุนพล สมจิตฺโต                 ~ ๒๐๑ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สงิหาคม ๒๕๖๓ 
  
๒. สรุปสาระส าคััญของเนื้อหา 

ในส่วนของค าน าครั้งที่ ๑ ผู้เขียนได้เริ่มต้นด้วยการแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์
ระหว่างปรัชญากับภาษา โดยชี้ให้เห็นว่าในทางปรัชญา สิ่งที่เรียกว่าปรัชญาภาษา (Philosophy 
of Language) มีความหมายที่ใช้กันอยู่อย่างน้อย ๒ ความหมาย อย่างแรกคือใช้เพื่อเป็น
เครื่องมือตรวจสอบและวิเคราะห์ภาษาที่เรียกว่า ระเบียบวิธีทางปรัชญา ( Philosophical 
methodology) ส่วนอีกความหมายได้แก่ เรื่องต่างๆ ที่ปรัชญาเข้าไปศึกษาผ่านมุมมองทาง
ปรัชญา ซึ่งในที่นี้ได้แก่ ภาษา (subject matter explored in philosophy) ผู้เขียนยังได้แสดง
ให้เห็นว่าสิ่งทั้งหลายในโลกสามารถมองได้ในแง่ที่เป็นเครื่องมือ (tool) และเป็นสิ่ง (thing) และ
ชี้ให้เห็นว่าเมื่อมนุษย์ต้องการจะสื่อสารความคิดต่อกันและกัน ภาษาก็ถูกใช้เป็นเครื่องมือ และ
เครื่องมือชนิดนี้ก็มีความส าคัญชนิดที่ว่าสร้างอารยธรรมมนุษย์หรือแม้กระทั่งน ามนุษย์ไปสู่ความ
หลุดพ้นได้ ในเรื่องนี้พระศาสดา นักปรัชญา หรือแม้แต่นักกวี ก็เป็นตัวอย่างที่สะท้อนให้เห็นได้
อย่างชัดเจนของผู้ที่มีความสามารถทางภาษา 

อย่างไรก็ตามในค าน าคร้ังที่ ๒ ผู้เขียนได้ชี้แจงว่าแม้ชื่อหนังสือจะเป็นหนังสือประเภท
แนะน า (Introduction book) แต่ในส่วนเนื้อหานั้นได้มุ่งโต้แย้งแนวคิดของ เอ.เจ.แอร์ (A.J. 
Ayer) นักปรัชญาปฏิฐานนิยม (Positivist) โดยที่ผู้เขียนนั้นได้ใช้วิธีการแสดงเหตุผลและยืนยันว่า
ลักษณะของการใช้ภาษาที่ใช้กันอยู่ในโลกมีอย่างน้อย ๓ ลักษณะ คือ (๑) ภาษาที่ใช้ในศิลปะ
รวมทั้งวรรณคดี (๒) ภาษาที่ใช้ในศาสนา (๓) ภาษาที่ใช้ในสิ่งที่ไม่ใช่ศิลปะและศาสนา โดยที่
ผู้เขียนได้จัดให้แนวคิดของ Ayer  นั้นอยู่ในข้อที่ (๓) ซึ่งภาษาในลักษณะนี้ไม่เพียงพอส าหรับการ
อธิบายลักษณะการใช้ภาษาที่มีอยู่ในโลก จากนั้นก็ให้เหตุผลอธิบายภาษาแบบที ่(๑) และ (๒) นั้น
ว่าควรเข้าใจอยา่งไร  

ในส่วนเนื้อหาทั้ง ๑๐ บท สามารถสรุปได้ดังต่อไปนี้ เนื้อหาในบทที่ ๑ ผู้เขียนให้ชื่อ
บทว่า Metaphysical Objects เป็นการบอกถึงปัญหาทางด้านภาษาโดยเฉพาะค าทาง
อภิปรัชญาที่มักปรากฏในศาสนาในโลกปัจจุบัน ผู้เขียนเริ่มต้นด้วยการน าผู้อ่านมาพิจารณา
แนวคิดทางอภิปรัชญา โดยใช้วิธีการแสดงเป็นล าดับดังนี้ (๑) ลักษณะของค าทางอภิปรัชญา  
(๒) พิจารณาบทบาทของค าทางอภิปรัชญาที่ปรากฏในศาสนา (๓) พิจารณาแนวคิดเรื่องภาษา
ของจอห์น ล็อค (John Locke) นักปรัชญาชาวอังกฤษ โดยแนวคิดของเขานั้นมีฐานมาจาก
ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส (Empiricism) และ (๔) ปัญหาความขัดแย้งระหว่างอภิปรัชญา
กับการวิเคราะห์เชิงญาณวิทยา จากนั้นผู้เขียนได้กล่าวว่าแม้แนวคิดของล็อคจะมีประโยชน์ในการ
ท าความเข้าใจในเร่ืองภาษาเป็นอย่างมาก แต่อย่างไรก็ตามแนวคิดนี้ก็ประสบปัญหาบางประการ
ต่อคนที่นับถือศาสนาทั่วโลก 

ในบทที่ ๒ มีชื่อว่า Verification Wall ผู้เขียนได้พูดถึงหลักการตรวจสอบความถูกผิด 
(Verification Principle) โดยยืนยันว่าหลักการนี้มีปัญหาและไม่สามารถใช้อธิบายหรือเป็น
วิธีการท าความเข้าใจความหมายของค าที่มนุษย์ใช้อยู่ในชีวิตจริงได้ จากนั้นก็เสนอทฤษฎีของ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์         ~ ๒๐๒ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ผู้เขียนเองที่มองว่า ค าทุกค าที่ปรากฏอยู่ในโลกล้วนต้องมีความหมายทัง้นั้น ดังนั้น ผู้เขียนจึงได้ใช้
วิธีการอธิบายและอภิปรายรายละเอียดเพิ่มเติมเก่ียวกับแนวคิดของล็อค คือ (๑) Primary Word 
และ Secondary Word (๒) ปัญหาของ Secondary Word (๓) เรื่องความหมายและวัตถุ
อ้างอิง (Meaning and Reference) จากนั้นก็กล่าวถึง (๔) หลักการตรวจสอบถูกผิดของ Ayer 
และ (๕) แสดงวิธีการท าความเข้าใจภาษา ๒ อย่างคือ Definition Theory และ Explanation 
Theory   

บทที่ ๓ ชื่อว่า Two kinds of Truths ผู้เขียนได้แยกให้เห็นความแตกต่างระหว่าง
เรื่องความรู้ (Knowledge) กับความเชื่อ (Belief) โดยใช้วิธีการพิจารณา (๑) ข้อจ ากัดของการ
รับรู้ทางประสาทสัมผัสของมนุษย์ จากนั้นจึงได้ (๒) กล่าวถึงแนวคิดของ เดวิด ฮูม (David 
Hume) ในเรื่องประโยค (Statement) คือ Analytic Statement และ Synthetic statement 
เพื่อจัดความจริง (Truth) ออกเป็น ๒ ประการตามประโยคดังกล่าว และ (๓) พิจารณาค าที่
ปรากฏในศาสนาจ านวนหนึ่งที่ไม่สามารถจัดเข้าใน Statement ทั้งสองอย่างตามแนวคิดของฮูม
ได้  

บทที่ ๔ ชื่อว่า Various Meanings of meaning จุดประสงค์ในบทนี้ผู้เขียนต้องการ
เสนอทฤษฎีของตนเรื่อง Non-literal meaning ว่าน่าจะเหมาะกับการท าความเข้าใจค าทาง
อภิปรัชญาที่ใช้ในศาสนามากกว่าแนวคิดเร่ือง literal meaning ของ Ayer ผู้เขียนจึงได้ใช้วิธีการ
สร้างข้อโต้แย้งขึ้นโดยเร่ิมที่  (๑) ภาษาอยู่ในฐานะเป็นเครื่องมือสื่อสารสิ่งที่อยู่ในใจมนุษย์ (๒) สิ่ง
ที่อยู่ในใจมนุษย์สามารถจัดได้ ๒ อย่าง คือ ความคิด (Thought) และ อารมณ์ (Emotion)  
(๓) ความแตกต่างระหว่างความคิดกับอารมณ์ 

บทที่ ๕ ชื่อว่า Esthetical Meaning เป็นการพิจารณาเร่ืองความหมายที่เกี่ยวข้องกับ
ศิลปะ ซึ่งเรื่องนี้ก็จัดว่าเป็น Non-literal Meaning เหมือนกัน ในบทนี้ผู้เขียนต้องการแสดงให้
เห็นว่าความหมายทางศิลปะนี้มีลักษณะเป็นปัจเจกบุคคล (Subjective) คือแต่ละคนต่างก็มี
ความเข้าใจเรื่องความหมายทางศิลปะแตกต่างกันไป และค าว่า “ไม่มีความหมาย” (nonsense) 
ที่ใช้กันในหมู่นักปรัชญาปฏิฐานนิยมนั้นยังแคบอยู่มาก เพราะว่าครอบคลุมเฉพาะ Literal 
meaning เท่านั้น ผู้เขียนจึงเริ่มต้นด้วยการน าผู้อ่านไปพิจารณา (๑) ความหมายของค าว่า 
“ความหมาย” (meaning) ที่ใช้ในบริบทต่างๆ แล้วจึง (๒) จัดหมวดหมู่เข้าในแนวคิดของนัก
ปรัชญา เช่น Ayer และกล่าวถึงปัญหาในแนวคิดนี้ จากนั้นจึงเสนอทางแก้ปัญหาโดยเสนอ  
(๓) ความหมายที่ใช้ในทางศิลปะว่ามีลักษณะเป็นส่วนตัว (Subjective) โดยมีความเกี่ยวข้องกับ
สิ่งที่เรียกว่า Intuition  

บทที่ ๖ ชื่อว่า Religious Meaning ก่อนจะเริ่มต้นพิจารณาในบทนี้ ผู้เขียนได้
พิจารณาประเด็นที่เกี่ยวข้องในบทที่แล้วให้ชัดเจนมากขึ้นโดยการใช้วิธีการวิเคราะห์ภาษา 
จากนั้นจึงเริ่มพิจารณาเรื่องความหมายที่ใช้ในทางศาสนา โดยใช้วิธีการคือ (๑) พิจารณาค าใน



     พระมหาขุนพล สมจิตฺโต                 ~ ๒๐๓ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สงิหาคม ๒๕๖๓ 
  
ศาสนาในฐานะที่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส (๒) ค า (เดียวกัน) ทางศาสนาที่
ตรวจสอบไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัส จากนั้นก็ชี้ให้เห็นเรื่องปัญหาและความสัมพันธ์ระหว่าง  
(๓) ความเชื่อทางอภิปรัชญา (Metaphysical belief) กับเรื่องการประพฤติทางศีลธรรม (Moral 
practice) และ  (๔) ความพยายามในการแก้ไขปัญหาดังกล่าว 

บทที่ ๗ ชื่อว่า Religious Fiction ผู้เขียนได้เสนอแนวคิดเรื่องความจริงอีกชนิดหนึ่งที่
ชื่อ Fictional Truth ว่าสามารถให้ความจริงที่นอกเหนือจาก Empirical Truth และ Logical 
Truth ได้ ผ่านข้อถกเถียงเรื่อง (๑) ความจริงกับคุณสมบัติ (property)  (๒) วิเคราะห์เรื่องความ
จริงตามแนวคิดทางญาณวิทยาของนักปรัชญาปฏิฐานนิยม จากนั้นจึง (๓) เสนอแนวคิดเรื่อง 
Fictional จนน าไปสู่ Practical Truth 

ทั้ง ๗ บทที่ผ่านมาจัดเป็นส่วนแรกของหนังสือเล่มนี้เป็นการใช้ภาษามาวิเคราะห์
ปรัชญา โดยในส่วนที่ ๒ ซึ่งได้แก่บทที่ ๘ – ๑๐ นั้น เป็นส่วนที่ผู้เขียนได้ท าในทางตรงกันข้ามคือ
เป็นการวิเคราะห์เชิงปรัชญาเพื่อที่จะเข้าใจธรรมชาติและหน้าที่ (Function) ของภาษา โดยใน
บทที่ ๘ ให้ชื่อบทว่า The Finger and the Moon เป็นการพิจารณาภาษาในฐานะ (๑) เป็น
วิธีการ (Means) กับเป้าหมาย (End) โดยใช้เรื่องนิทานของพุทธศาสนานิกายเซ็น (Zen)  
มาประกอบ จากนั้นผู้เขียนจึงได้ (๒) ตั้งค าถามกับภาษาในฐานะที่เป็นวิธีการและเป้าหมาย แล้ว
เสนอว่าภาษาประกอบด้วยสิ่งเหล่านี้คือ closed secret rule และ meaning 

บทที่ ๙ ชื่อว่า Limitations of Language เป็นการตรวจสอบข้อสันนิษฐานที่มักมีคน
กล่าวว่า ของบางอย่างในคัมภีร์ทางศาสนาไม่สามารถอธิบายหรือเข้าใจได้ผ่านภาษา ผู้เขียนจึงได้
เสนอวิธีคิดเพื่อที่จะอธิบายข้อจ ากัดของภาษาเหล่านี้และยืนยันว่าภาษาเป็นเครื่องมือสื่อสาร
ความคิด (Thought) ไม่ได้มีไว้เพื่อสื่อสารวัตถุ (Object)  

บทที่ ๑๐ ชื่อว่า Discussion and Conclusion Of the Whole Book เป็นการ
อภิปรายโดยภาพรวมของหนังสือเล่มนี้ โดยใช้แนวคิดเรื่อง Being and Emptiness เข้ามา
ประกอบการพิจารณา และสรุปโดยชี้ให้เห็นถึงสถานการณ์ในปัจจุบันที่วงการวิทยาศาสตร์
สมัยใหม่ก็ยังใช้ค าที่ไม่สามารถตรวจสอบได้เหมือนกัน 
 

๓. ข้อวิจารณ์ 

ส าหรับประเด็นในการวิจารณ์ ผู้วิจารณ์ได้แบ่งออกเป็น ๒ ประเด็น คือ (๑) รูปแบบ
การน าเสนอ (๒) ประเด็นเนื้อหา 

๓.๑ รูปแบบการน าเสนอ 

หนังสือ Philosophy and Language: An Introduction to Philosophy of 
Language มีความชัดเจนในการน าเสนอตั้งแต่ต้น โดยที่ผู้เขียนได้กล่าวถึงจุดประสงค์ของหนังสือ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์         ~ ๒๐๔ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
เล่มนี้ตั้งแต่บรรทัดแรกของค าน าว่าต้องการจะท าอะไรในหนังสือเล่มนี้ จากนั้นก็ให้พื้นฐานที่
เกี่ยวข้องกับปรัชญาและภาษาแก่ผู้อ่าน ซึ่งส่วนนี้ก็ถือว่าสามารถสร้างความคุ้นเคยให้ผู้อ่านที่ยัง
ไม่มีพื้นฐานได้เป็นอย่างดี ผู้เขียนได้แบ่งการน าเสนอเนื้อหาออกเป็น ๒ ส่วน ในแต่ละส่วนมี
จุดประสงค์ในการศึกษาปรัชญาภาษาที่ต่างกัน คือ ส่วนแรกน าเสนอปรัชญาภาษาโดยน าภาษา
มาวิเคราะห์แนวคิดทางปรัชญา ในส่วนที่สองเป็นการใช้การวิเคราะห์ทางปรัชญามาศึกษา
ธรรมชาติและหน้าที่ของภาษา จะสังเกตได้ว่าการที่ผู้เขียนได้แบ่งวิธีการศึกษาดังกล่าวมานี้ 
สามารถมองได้ว่าเป็นการสร้างกรอบในการพิจารณาที่ชัดเจนให้แก่ผู้อ่านให้สามารถศึกษาปรัชญา
ภาษาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น  

การน าเสนอเนื้อหามีการล าดับความส าคัญเป็นขั้นตอนผ่านข้อถกเถียงในประเด็น
ต่างๆ โดยที่ผู้เขียนได้แสดงทัศนะของตนร่วมในการพิจารณาตลอดทั้งเล่ม ผู้วิจารณ์เห็นว่าหนังสือ
เล่มนี้ไม่สามารถกล่าวว่าเรียงล าดับจากง่ายไปหายากได้ แต่ควรกล่าวว่าเป็นหนังสือที่ไม่ยากที่จะ
เข้าใจ คือมีการใช้ภาษาในการเขียนโดยเรียงล าดับเร่ืองที่ควรศึกษาก่อนหลัง สามารถน าผู้อ่านไป
เผชิญหน้ากับแนวคิดและข้อถกเถียงของนักปรัชญาคนส าคัญของโลกอย่าง John Locke, David 
Hume, A.J. Ayer เพื่อสร้างความเข้าใจให้แก่ผู้อ่าน ส าหรับจุดเด่นในหนังสือเล่มนี้คือการที่
ผู้เขียนได้ใช้ตัวอย่างประกอบการอธิบายอย่างง่ายๆ ในการอธิบายและให้เหตุผลโต้แย้งแนวคิด
ของนักปรัชญา สิ่งที่สังเกตได้อีกอย่างหนึ่งคือ การใช้ตัวอย่างเข้ามาประกอบซึ่งส่วนมากก็เป็น
ตัวอย่างที่พบได้ในชีวิตประจ าวันซึ่งจะท าให้หนังสือเล่มนี้ไม่เป็นเพียงหนังสือที่มุ่งแสดงแต่
ประเด็นเนื้อหาเท่านั้น แต่ยังสร้างอารมณ์ให้เกิดร่วมไปกับการอ่านด้วย ซึ่งจุดนี้ส าหรับผู้วิจารณ์
เห็นว่าเป็นความมีชีวิตของหนังสือเล่มนี้ซึ่งเป็นสิ่งที่ส าคัญที่เป็นการน าผู้อ่านที่ยังมีพื้นฐานไม่มาก
พอให้เข้าไปใกล้แนวคิดของนักปรัชญาดังกล่าวและเป็นการเชิญชวนให้ผู้อ่านได้ขบคิดร่วมกันไป 

อย่างไรก็ตาม เมื่อผู้วิจารณ์อ่านหนังสือเล่มนี้แล้ว จึงได้กลับไปอ่านในบางบทของ
หนังสือของ Ayer ที่ชื่อ Language, Truth and Logic ท าให้ได้เห็นถึงความพยายามของ Ayer 
ในการให้เหตุผล จึงอาจเป็นไปได้ที่ผู้อ่านที่ไม่คุ้นเคยกับแนวคิดของเขาอาจจะมีภาพในใจเกี่ยวกับ
แนวคิดของนักปรัชญาคนนี้อีกแบบหนึ่ง จึงอาจจะเป็นเรื่องที่จ าเป็นที่ผู้อ่านควรจะกลับไปอ่าน
หนังสือของ Ayer อีกประการหนึ่งอย่างที่ได้กล่าวไปแล้วข้างต้นคือ ผู้อ่านอาจจะสังเกตชื่อของ
หนังสือเล่มนี้ที่ได้เขียนเป็น An Introduction to Philosophy of Language ซึ่งอาจจะท าให้
ผู้อ่านบางท่านที่เห็นหนังสือเล่มนี้คาดหวังว่าน่าจะให้ความรู้เกี่ยวกับปรัชญาภาษาชนิดที่เป็นการ
รวบรวมแนวคิดของนักปรัชญาทั้งหลาย แต่หนังสือเล่มนี้ผู้เขียนเพียงมุ่งเฉพาะที่จะเขียนตอบโต้
และเสนอคิดของผู้เขียนต่อแนวคิดของพวกนักปรัชญาปฏิฐานนิยมอย่าง A.J. Ayer ค าว่า 
Introduction ในที่นี้จึงน่าจะหมายถึงวิธีการในการศึกษาปรัชญาภาษาที่ผู้เขียนแนะน าผู้อ่านให้
รู้จักกับแนวคิดดังที่ได้กล่าวไปแล้วข้างต้น 

เมื่อมองภาพรวมของหนังสือเล่มนี้แล้ว ประการแรกคือ ผู้วิจารณ์ได้เปิดหนังสือเพื่อดู
ส านวนการเขียนของนักปรัชญาที่เป็นภาษาอังกฤษจ านวนหนึ่งที่ผู้เรียนปรัชญาใช้เรียนกัน 



     พระมหาขุนพล สมจิตฺโต                 ~ ๒๐๕ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สงิหาคม ๒๕๖๓ 
  
อย่างเช่น Ayer ในเล่มที่ชื่อว่า Language, Truth and Logic หรือแม้แต่หนังสือ Philosophy 
of Language โดย A.P. Martinich ที่รวบรวมข้อเขียนทางปรัชญาภาษาของนักปรัชญาจ านวน
มากไว้ จึงท าให้เห็นว่าแม้นักปรัชญาเหล่านี้จะสามารถใช้ภาษาในการอธิบายได้ดี แต่ก็จะเห็น
ระดับและความซับซ้อนของภาษาในระดับหนึ่งซึ่งส่วนหนึ่งก็มาจากการที่ตนเป็นเจ้าของภาษา 
ส่วนภาษาอังกฤษที่ผู้เขียนใช้นั้นเป็นภาษาที่ใช้ค าศัพท์ที่ไม่ยากและวางประโยคที่ไม่ซับซ้อน เมื่อ
เป็นเช่นนี้ก็ไม่ยากต่อการท าความเข้าใจ ประการต่อมาคือ เร่ืองศัพท์เฉพาะทางปรัชญา ผู้วิจารณ์
สังเกตว่าเมื่อผู้เขียนกล่าวถึงศัพท์เฉพาะ เช่น Analytic, Synthetic ก็จะนิยามหรือยกตัวอย่างให้
ผู้อ่านเห็นภาพได้อย่างชัดเจน และมีความเป็นไปได้ที่ศัพท์เหล่านี้เช่น Objective, Intuition, 
Speculation เมื่อแปลเป็นภาษาไทยแล้วก็อาจจะก่อให้เกิดความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนได้ การที่
หนังสือนี้เขียนเป็นภาษาอังกฤษก็น่าจะช่วยให้เข้าใจมากขึ้น ประการสุดท้ายคือ เมื่อผู้เขียนใช้
ภาษาที่ง่าย ไม่ซับซ้อน และมีการนิยามหรืออธิบายศัพท์เฉพาะ ก็จะท าให้ผู้อ่านสามารถเข้าใจ
แนวคิดของนักปรัชญาและเห็นถึงวิธีการให้เหตุผลโต้แย้งได้ชัดเจนขึ้นโดยที่ไม่มีอุปสรรคด้าน
ภาษา 

๓.๒ ประเด็นเนื้อหา 

เมื่อกล่าวถึงแนวคิดของ A.J. Ayer แล้ว เป็นที่ทราบกันดีว่าเป็นแนวคิดที่มีชื่อเสียง
มากในโลก และแน่นอนว่าจะต้องมีการวิจารณ์แนวคิดนี้เป็นจ านวนมาก นักปรัชญาชาวอังกฤษ
อย่าง Bertrand Russell ก็เป็นคนหนึ่งที่ได้เขียนวิจารณ์ไว้เมื่อปี ค.ศ. ๑๙๓๖ ในเรื่อง
ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นที่รับรู้ได้กับประโยคเชิงประสบการณ์ (sensible 
occurrence and an experiential proposition) Russell เห็นว่าการที่ Ayer ปฏิเสธที่จะ
อภิปรายปัญหาเรื่องความหมาย (meaning) ท าให้เกิดปัญหาขึ้นว่ารูปแบบของค าต่างๆ นั้น
สามารถบันทึกการสังเกตการณ์หรือประสบการณ์ได้อย่างไร ส่วนในปี ค.ศ. ๑๙๔๗ Russell ก็ได้
เขียนวิจารณ์อีกครั้ง เนื่องจากหนังสือของ Ayer ได้พิมพ์เป็นคร้ังที่ ๒ เมื่อปี ค.ศ. ๑๙๔๖ ในครั้งนี้
เขาได้แสดงความเห็นเช่นว่า สิ่งที่เป็นปัญหาก็คือเรื่องการตีความค านิยามของ Ayer หรือเรื่อง
ความสัมพันธ์ของการตรวจสอบกับเรื่องความหมาย (connection of verifiability with 
significance or meaning) ทั้งนี้ Russell ยังกล่าวต่อไปในท านองว่ายังมีอีกหลายอย่างที่อยู่พ้น
จากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสของเรา แต่ก็สามารถเป็นประโยคที่มีความหมายได้  

อย่างไรก็ตาม จะเห็นว่าเมื่อถือตามความคิดของ Russell แล้ว หลักการของ Ayer ก็มี
ปัญหาบางประการ ผู้วิจารณ์เห็นว่าหนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนได้พยายามพูดถึงปัญหาเรื่องความหมาย
ที่ปรากฏอยู่ในชีวิตประจ าวันของมนุษย์ทั้งความหมายในทางศิลปะหรือแม้แต่ความหมายในทาง
ศาสนา ซึ่งประเด็นนี้ก็อาจจะเป็นสิ่งที่ Russell หมายถึงคือเป็นเร่ืองเราที่สามารถอธิบายได้และมี
ความหมายกับมนุษย์แม้ว่าสิ่งนั้นจะพ้นไปจากประสาทสัมผัสก็ตาม วิธีที่ผู้เขียนใช้คือการอภิปราย
ถึงเรื่องความหมายของค าว่า “ความหมาย” ที่ปรากฏอยู่ในภาษาที่มนุษย์ใช้อยู่ในปัจจุบัน ใน
ที่สุดผู้เขียนก็ยืนยันว่านอกจากความหมายที่นกัปรัชญาเหล่านั้นกล่าวแล้ว ยังมีความหมายอื่นที่ใช้



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์         ~ ๒๐๖ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ในทางศิลปะและศาสนาอยู่ โดยที่ผู้เขียนเรียกส่วนนี้ว่า Non-literal Meaning แล้วเรยีกหลักการ
ของ Ayer ว่า Literal Meaning เมื่อมองในหมายความทางศิลปะผู้เขียนได้ยกตัวอย่างเพลง 
“Dust in the Wind” โดยกล่าวว่าถ้าพิจารณาตามแนวคิดของ Locke แล้ว ค าที่ปรากฏอยู่ใน
เพลงนี้จะมีความหมายได้ ก็ต้องมีฐานมาจากข้อมูลทางประสาทสัมผัส เมื่อสังเกตจากชื่อเพลงก็
จะต้องมีของ ๒ สิ่ง คือฝุ่นและลม และถ้าเราใช้หลักการของ Ayer ในการพิจารณาเนื้อหาของ
เพลงนี้ก็คงจะน่าขบขัน เพราะว่าเพลงไม่ได้พูดถึงเรื่องฝุ่นและลมเลย ดังนั้นเพลงนี้จึงไม่สามารถ
เข้าใจได้ตามหลักการนี้ และเมื่อพิจารณาต่อไปจากตัวอย่างที่ Russell ได้ให้ไว้อย่างในประโยควา่ 
“You are hot” เขาบอกว่ามันไม่จ าเป็นที่จะต้องเห็นเหงื่อ แต่ประโยคนี้เขาหมายถึง “ใครคน
หนึ่งที่ก าลังมีความรู้สึกในแบบที่เขาไม่มี แม้ว่าจะเป็นคนที่เขาคุ้นเคยก็ตาม” จะเห็นว่าประโยคนี้
เป็นประโยคแสดงความรู้สึกบางอย่างมากกว่าที่จะรายงานผลตามหลักการของ Ayer ผู้วิจารณ์
เห็นว่าสิ่งที่ Russell กล่าวไว้ในเร่ืองนี้ ผู้เขียนก็ได้พยายามอธิบายไว้เป็นอย่างดี  

อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณาต่อไปในเรื่องภาษาศาสนา (Religious Language) ที่
ผู้เขียนได้เสนอไว้  ผู้วิจารณ์ขอยกบทความใน International Encyclopedia of Philosophy ที่
กล่าวถึงเรื่องนี้ไว้ว่า นอกจากหลักการของ Ayer ที่มองภาษาหรือค าที่ใช้ในศาสนาว่าไม่มี
ความหมายแล้ว ก็ยังมีวิธีหรือความพยายามในการที่จะเข้าใจภาษาทางศาสนาอีก ๓ แนวทางคือ 
(๑) Equivocal Language ที่มองว่าเราสามารถกล่าวได้เพียงว่าพระเจ้าไม่เป็นอะไรและพระเจ้า
แสดงอะไร (๒) Univocal Language ที่มองว่าสิ่งใดก็ตามที่น ามาใช้กับพระเจ้าได้ก็สามารถใช้กับ
มนุษย์ได้ในความหมายเดียวกัน และ Analogical Language ที่มองว่าควรใช้การอุปมา
เทียบเคียง Thomas Aquinas ก็เป็นผู้ที่ใช้แนวคิดนี้และยังเป็นผู้ที่โต้แย้ง Equivocal language 
อย่างรุนแรงว่าเป็นการท าลายการปฏิบัติทางศาสนา (religious practices) อย่างไรก็ตาม  
ผู้วิจารณ์เห็นว่าผู้เขียนได้กล่าวถึงความหมายในภาษาศาสนาในวิธีการที่คล้ายกับแนวคิดที่ (๓) ซึ่ง
พูดถึงเรื่องการประพฤติทางศีลธรรม โดยที่ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นว่าการเข้าใจเรื่องนี้ควรแยกให้ออก
ระหว่างความเชื่อทางอภิปรัชญากับการประพฤติทางศีลธรรม และชี้ให้เห็นว่าความเชื่อทาง
อภิปรัชญาที่พวกปฏิฐานนิยมบอกว่าไม่มีความหมายนั้น กลับเป็นต้นก าเนิดหรือมีอิทธิพลต่อการ
ประพฤติทางศีลธรรมของมนุษย์ โดยที่การประพฤติทางศีลธรรมนี้เป็นสิ่งที่สามารถตรวจสอบได้
ทางประสาทสัมผัส แต่สิ่งที่ผู้วิจารณ์เห็นว่าแตกต่างออกไปนั้นคือ ผู้เขียนได้น าผู้อ่านไปพิจารณา
เร่ืองการเข้าถึงความหมายในเร่ืองศิลปะว่ามีความสัมพันธ์กับสิ่งที่เรียกว่า Intuition ซึ่งประเด็นนี้
ก็เป็นพื้นฐานในการท าความเข้าใจความหมายในภาษาทางศาสนาได้เป็นอย่างดี และยังได้
พิจารณาถึงการแก้ปัญหาและเสนอวิธีมองเรื่องภาษาหรือค าในทางอภิปรัชญาที่เป็นต้นตอของ
การประพฤติทางศีลธรรมจนน าไปสู่การพิจารณาความจริงที่ผู้เขียนเรียกว่า Fictional Truth  
ต่อไป 

 

 



     พระมหาขุนพล สมจิตฺโต                 ~ ๒๐๗ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สงิหาคม ๒๕๖๓ 
  

๓.๓ สรุปและคั าแนะน า 

หนังสือเล่มนี้มีจุดประสงค์ที่จะตรวจสอบแนวคิดเรื่องภาษาของ A.J. Ayer ซึ่งเป็น
แนวคิดที่ส าคัญในทางปรัชญา ผู้เขียนน าเสนอวิธีการตรวจสอบผ่านข้อถกเถียงมากมายเพื่อที่จะ
ยืนยันว่าแนวคิดนี้ไม่เพียงพอที่จะอธิบายภาษาที่มนุษย์ใช้กันอยู่ในโลก จากนั้นก็ได้เสนอแนวคิด
ของผู้ เขียนเอง ผู้วิจารณ์เห็นว่าหนังสือเล่มนี้ เป็นตัวอย่างที่ดีในการศึ กษาแนวคิดในสาย
ประสบการณ์นิยม (Empiricism) โดยที่ผู้เขียนได้เลือกนักปรัชญาที่เป็นตัวแทนในสายนี้อย่าง 
Locke, Hume และ Ayer มาพิจารณา แม้ว่าผู้เขียนจะไม่ได้ยกเอาข้อความของนักปรัชญา
เหล่านี้มาไว้ในหนังสืออย่างมากมาย แต่ก็ได้บอกชื่อหนังสือไว้อย่างชัดเจน ผู้ที่สนใจก็สามารถ
ศึกษาเพิ่มเติมได้ หนังสือเล่มนี้ยังเหมาะสมกับผู้อ่านที่ยังไม่มีพื้นฐานเพราะผู้เขียนได้น าสาระหลัก
ของแนวคิดของนักปรัชญาแต่ละท่านมาไว้ในหนังสือซึ่งเป็นการช่วยให้ผู้ที่ยังไม่มีพื้นฐานได้เข้าใจ
แนวคิดของนักปรัชญามากขึ้น ผู้อ่านจะได้เห็นการวิเคราะห์และให้เหตุผลในประเด็นต่างๆ และ
สิ่งที่ท าให้หนังสือเล่มนี้เป็นหนังสือปรัชญาชนิดที่อ่านไม่ยากและเข้าใจง่ายก็คือ การที่ผู้เขียนได้ใช้
ภาษาในการเขียนด้วยค าศัพท์ภาษาอังกฤษที่ไม่ยาก ประโยคไม่ยาวจนเกินไป ผู้ที่ไม่ได้ใช้
ภาษาอังกฤษเป็นภาษาหลักก็สามารถศึกษาได้โดยไม่ล าบาก ทั้งนี้ยังมีการยกตัวอย่างที่พบเห็นได้
ในชีวิตประจ าวันมาแสดง จึงท าให้การอ่านมีชีวิตชีวายิ่งขึ้น หนังสือเล่มนี้จึงเหมาะสมที่จะเป็น
คู่มือศึกษาปรัชญาภาษาตลอดทั้งศึกษาวิธีการให้เหตุผลทางปรัชญาอีกด้วย 
 

บรรณานุกรม 
 

 

Bertrand Russell, Philosophy and Grammar (1936) Review of Language, Truth 
and Logic, by Alfred J. Ayer, [ออนไลน]์, แหล่งที่มา: 
https://users.drew.edu/~jlenz/br-ayer-1936.html  [๓ สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๖๓]. 

Bertrand Russell, Review of Language, Truth and Logic, 2nd ed. (1947) 
Language, Truth and Logic. A. J. Ayer. Gollancz. Second edition, 
1946. [ออนไลน์], แหล่งที่มา:  https://users.drew.edu/~jlenz/br-ayer-
1947.html  [๓ สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๖๓]. 

Jennifer Hart Weed, Religious Language, International Encyclopedia of 
Philosophy, [ออนไลน์],  แหล่งที่มา:  https://iep.utm.edu/rel-lang/#H3  [๓ 
สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๖๓]. 

Promta Somparn, Philosophy and Language: An Introduction to Philosophy of 
Language. Second Edition (Paperback). Wisdom Magazine Publishing 
House, 2018. 

 

 


