
แนวคิดเรื่อง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาท 
The Concept of “Hope” in Theravada Buddhism 

 

พิชญรัตน์ เหมนาไลย  Pitchayarat  Hemnalai๑ 
เดโชพล เหมนาไลย  Dechopol  Hemnalai๒ 

 

Received:   June 18, 2020 Revised:   July 22, 2020 
Accepted:   July 24, 2020 

 

บทคัดยอ่  
 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ๒ ประการ คือ ๑) ศึกษาแนวคิดเรื่อง “ความหวัง”    
ที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท และ ๒) เพื่อวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง “ความหวัง”           
ในพุทธศาสนาเถรวาทอย่างเป็นระบบ โดยใช้ข้อมูลจากคัมภีร์ เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
เป็นหลักในการศึกษาวิเคราะห์ ผลจากการวิจัยพบว่าแนวคิดเรื่อง “ความหวัง” ปรากฏอย่าง
ชัดเจนในคัมภีร์พุทธศาสนา โดยความหวังในภาษาบาลีใช้ค าว่า “อาสา” จัดเป็นค าที่อยู่ในกลุ่ม
ความหมายร่วมของตัณหาซึ่งพุทธศาสนามองว่าเป็นกิเลสที่ท าให้เกิดทุกข์ ดังมีการแบ่งบุคคล
ออกเป็น ๓ ประเภท ได้แก่ บุคคลที่หมดความหวัง บุคคลที่ยังมีความหวัง และบุคคลที่ปราศจาก
ความหวัง (คือ พระอรหันต์) นอกจากนั้นผู้เขียนเสนอข้อพิจารณาเพื่อการวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง 
“ความหวัง” อย่างเป็นระบบออกเป็น ๓ ประการ ได้แก่ ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับการบรรลุ
ธรรม ความหวังกับแรงขับเคลื่อนชีวิต และความหวังกับการอยู่กับปัจจุบัน  

 

ค าส าคัญ : ความหวัง, พุทธศาสนาเถรวาท 
 
 
 

                                                      
๑

 ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา 
Email: aupitchism@gmail.com เบอร์โทรศัพท์ ๐๘๗-๙๘๓-๓๖๑๘ 

Department of Religion and Philosophy, Faculty of Humanities and Social 
Sciences, Burapha University, Email: aupitchism@gmail.com, Tel. ๐๘๗-๙๘๓-๓๖๑๘. 

๒ สาขาปรัชญา คณะศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์ Email: delek @staff.tu.ac.th 
เบอร์โทรศัพท์ ๐๘๕-๖๖๕-๐๓๔๕ 

Philosophy Program, Faculty of Liberal Arts, Thammasat University, Email:  
delek@staff.tu.ac.th, Tel. ๐๘๕-๖๖๕-๐๓๔๕. 

 
 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ          ~ ๑๓ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

Abstract  

This research article is of 2 objectives, namely:- 1) to study the concept 
of "hope" in Theravada Buddhism and 2) to systematically analyze the concept of 
"hope" in Theravada Buddhism by using the information based on the scriptures, 
relevant documents and researches. From the study, it was found that there are 
clear evidences of the concept of "hope" ("Āsā") in the Buddhist scriptures. Hope 
is in the same group of craving (Taṇhā), which is the cause of suffering in 
Buddhist view. So there are 3 kinds of persons in the world, namely:- the 
“hopeless,” the “hopeful,” and the “hope-free” (i.e. the Arahat). Moreover, the 3 
considerations were proposed for the analysis of hope, namely:- on hope and 
awakening, on hope and driving force of life and on hope and living in the 
present moment 
 

Keywords: Hope, Theravada Buddhism 
 
 

๑. บทน า 

ในความเป็นจริง โลกที่สิ่งมีชีวิตอาศัยอยู่นี้ประกอบไปด้วยปัญหาต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น
ปัญหาธรรมชาติ ปัญหาด้านการเมือง เศรษฐกิจ สังคม รวมไปถึงปัญหาจากโรคภัยต่างๆ ปัญหา
เหล่านี้ส่งผลกระทบต่อความสุขและความมั่นคงของสังคมมนุษย์ แต่การที่โลกนี้เต็มไปด้วยปัญหา
ก็ไม่ใช่เหตุผลที่ท าให้มนุษย์ต้องยอมจ านน ตราบใดที่มนุษย์ยังมีความหวัง จะไม่มีสถานการณ์ที่
เขาจะสิ้นหวัง๓ ดังนั้น ภาพของการปลุกปลอบให้มนุษย์มีชีวิตอยู่อย่างมีความหวังจึงปรากฏอยู่
ทั่วไปในทุกสังคม จิตใจที่มีความหวังจะสร้างพลังให้มนุษย์สามารถด ารงชีวิตอยู่ได้ สิ่งหนึ่งที่ได้ถูก
น ามาสร้างความหวังให้แก่มนุษย์สามารถก็คือ ค าสอนทางศาสนา  

กล่าวเฉพาะพุทธศาสนา เราจะพบว่าพุทธศาสนาเกิดจากความคิดที่ต้องการจะ
เอาชนะความทุกข์หรือปัญหาต่างๆ ของชีวิต โดยเฉพาะความทุกข์ที่มาพร้อมกับชีวิตโดย
ธรรมชาติ เช่น ความเกิด ความแก่ ความเจ็บป่วย และความตาย๔ มีค าสอนมากมายที่เกี่ยวกับ
การให้ความหวังแก่สังคมมนุษย์ที่ต้องเผชิญกับความทุกข์ต่างๆ ดังกล่าว หากกล่าวถึงภาพรวม
ของแก่นค าสอนของพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พุทธศาสนาในรายละเอียด การเกิดขึ้นของ

                                                      
๓ โสรีย์ โพธิแก้ว, (ผู้แปล), แห่งความงดงามของชีวิต, (กรุงเทพมหานคร : โกมลคีมทอง, 

๒๕๕๓), หน้า ๖๖. 
๔ วิ.มหา. (ไทย) ๔/๑๔/๒๑. และ ส .มหา. (ไทย) ๑๙/๑๐๘๑/๕๙๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๔ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
พุทธศาสนามีเป้าหมายสูงสุดอยู่ที่การดับทุกข์ ค าสอนของพระพุทธเจ้ าที่สามารถแบ่งเป็น      
สองระดับคือระดับโลกิยะและระดับโลกุตระนั้น ในท้ายที่สุดแล้วก็สนับสนุนชาวพุทธให้บรรลุถึง
เป้าหมายดังกล่าว ตามค าสอนส าคัญเร่ืองอริยสัจ ๔ ชีวิตของมนุษย์โดยทั่วไปประกอบด้วยความ
ทุกข์ ไม่มีชีวิตของใครที่ไม่ข้องเก่ียวกับความทุกข์ หากพิจารณาเห็นความทุกข์และอยากหลุดพ้น
จากทุกข์ มนุษย์ต้องยอมรับสภาพความจริงของความทุกข์และมองความจริงนั้นอย่างตระหนักรู้ 
ความทุกข์ไม่ได้เกิดขึ้นเองโดยไม่มีสาเหตุ การพิจารณาทุกข์นั้นก็เพื่อค้นหาต่อไปถึงสาเหตุของ
ความทุกข์ การมองเห็นเหตุแห่งทุกข์จะท าให้ทราบว่า การก าจัดทุกข์ของชีวิตนั้นต้องจัดการที่
สาเหตุ ความทุกข์จะสิ้นไปเมื่อสาเหตุของมันถูกจัดการ แต่การจัดการสาเหตุแห่งทุกข์นั้นต้องเข้า
สู่ขั้นปฏิบัติการ คือ การปฏิบัติตามแนวทางที่เรียกว่า “อริยมรรคมีองค์ ๘” เมื่อปฏิบัติตามแนวนี้
อย่างสมบูรณ์ ชีวิตของมนุษย์ก็จะบรรลุถึงความหลุดพ้นจากความทุกข์๕  

หากกล่าวถึงเนื้อหาของอริยสัจข้อแรก ความทุกข์ที่เกี่ยวข้องกับชีวิตมนุษย์นั้นถูก
จ าแนกออกเป็นหลายอย่าง กล่าวคือ ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพรากจากสิ่งที่รัก 
การประสบสิ่งที่ไม่รัก ความผิดหวัง ไม่สมปรารถนาในสิ่งที่มุ่งหวัง จากความทุกข์ หรือปัญหาของ
ชีวิตนี้ เราจะพบว่า ความผิดหวังเป็นความทุกข์อย่างหนึ่ง อันมีสาเหตุมาจากความคาดหวังซึ่งเป็น
อาการอย่างหนึ่งที่คัมภีร์พุทธศาสนาเรียกว่า “ตัณหา”๖ อันเป็นเหตุแห่งความทุกข์ แต่หากเมื่อ
กลับไปพิจารณาประเด็นมนุษย์กับการสร้างความหวังดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น ความหวังเป็นพลัง
ส าคัญของการด ารงชีวิตของมนุษย์ แต่ในอีกด้านหนึ่งความหวังกลับเป็นรูปแบบหนึ่งของกิเลสซึ่ง
เป็นสาเหตุที่ท าให้มนุษย์ต้องตกอยู่ในสภาพของความทุกข์ กล่าวได้ว่าความหวังจึงเป็นสิ่งจ าเป็น
ของชีวิตมนุษย์ หากมนุษย์ไร้เสียซึ่งความหวังหรือมีชีวิตอยู่โดยปราศจากความหวัง มนุษย์อาจไม่
มีพลังหรือก าลังใจที่จะมีชีวิตอยู่หรือขาดก าลังใจในอันที่จะสร้างสรรค์สิ่งต่างๆ เพื่อผลักดันให้ชีวิต
ก้าวหน้า แต่ในทางกลับกันความหวังคือกิเลสที่ท าให้ชีวิตผูกติดยึดโยงอยู่ในห้วงของความทุกข์  

นอกจากนี้ ยังมีข้อที่น่าสังเกตว่าพัฒนาการทางจิตวิญญาณของมนุษย์จะต้องไปถึงขีด
สุดตามค าสอนของพุทธศาสนา กล่าวคือการบรรลุถึงอรหัตผล พระอรหันต์คือบุคคลที่ถึงที่สุดแห่ง
ทุกข์ คัมภีร์พุทธศาสนากล่าวถึงคุณลักษณะอย่างหนึ่งของพระอรหันต์ว่า “บุคคลที่ปราศจาก
ความหวัง”๗ หากความหวังเป็นกิเลส และในทางกลับกันความหวังก็มีบทบาทส าคัญต่อชีวิต
มนุษย์ในฐานะที่ผูกโยงมนุษย์ไว้กับเป้าหมายที่ปรารถนา หลักค าสอนที่มุ่งให้มนุษย์ไปสู่เป้าหมาย
คืออรหัตผล เพื่อถึงความเป็นผู้สิ้นทุกข์อันเป็นสภาพของความเป็นผู้ “ปราศจากความหวัง”    

                                                      
๕ ดูรายละเอียดทั้งหมดของค าสอนนี้ในธัมมจักกัปวัตตนสูตร วิ.มหา. (ไทย) ๔/๑๓-๑๗/๒๑-

๒๕. และ ส .มหา. (ไทย) ๑๙/๑๐๘๑/๕๙๒-๕๙๖. 
๖ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๘/๑๕๔. และ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๐๐/๓๐๘. 
๗ น่าสังเกตว่า พุทธศาสนาจ าแนกคนออกเป็น ๓ ประเภท คือ ๑) บุคคลที่หมดความหวัง  

๒) บุคคลที่ยังมีความหวัง และ ๓) บุคคลที่ปราศจากความหวัง ดูรายละเอียดในอาสังสสูตร องฺ.ติก. 
(ไทย) ๒๐/๑๓/๑๕๑-๑๕๓. 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๑๕ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
จะขัดแย้งกับสภาพจิตใจของมนุษย์ที่ยังต้องการความหวังเพื่อสร้างชีวิตให้ประสบความส าเร็จ
และก้าวหน้าไปในสิ่งที่ตนปรารถนาหรือไม่ อีกทั้งสภาพจิตของผู้สิ้นกิเลสยังคงมีความปรารถนา
ต่อสังคมมนุษย์และท าหน้าที่เผยแผ่ค าสอนของพระพุทธเจ้าเพื่อประโยชน์สุขแก่ผู้คนทั่วไป     
การท าหน้าที่ดังกล่าวเหมือนจะวางอยู่บนความหวังที่มุ่งท าประโยชน์แก่ผู้อื่น แม้การกระท า
ดังกล่าวจะด าเนินไปโดยไม่คาดหวังในผลตอบแทนทั้งในเชิงวัตถุและเชิงการพัฒนาทาง            
จิตวิญญาณก็ตาม เพราะหากไม่มีความหวังว่าสังคมมนุษย์จะได้รับประโยชน์สขุ การท าหน้าที่ของ
พระอรหันต์ไม่อาจเกิดขึ้นได้ หรือแท้จริงแล้วพระอรหันต์ท าหน้าที่เพียงเพื่อหน้าที่โดยไม่ได้
คาดหวังว่าการท าหน้าที่ของตนจะเกิดประโยชน์แก่ใครหรือไม่ แต่หลักฐานในคัมภีร์  ชี้ภาพ
เหตุการณ์ในอดีตว่าพระอรหันต์ผู้สิ้นกิเลสยังคงหวังประโยชน์ในหมู่ประชาชน การเดินทางสัญจร
ไปสู่ดินแดนต่างๆ ของพระอรหันต์จึงวางอยู่บนความหวัง ขณะที่ภาพปัจจุบันของสังคมที่
พยายามสร้างความหวังแก่ผู้ประสบปัญหาชีวิต เช่น ปัญหาความยากจน ปัญหาความเจ็บป่วย
ด้วยโรคร้าย ภาพเหตุการณ์ทั้งสองนี้จึงดูเหมือนขัดแย้งกัน ประเด็นค าถามก็คือการกระท าเพื่อ
ประโยชน์สุขแก่ผู้อื่นของพระอรหันต์ผู้ซึ่ง“ปราศจากความหวัง”วางอยู่บนความหวังแบบใด   
ความพยายามของสังคมในการสร้างความหวังแก่ผู้ประสบปัญหาชีวิตต่างๆ วางอยู่บนความหวัง
ใด ในพุทธศาสนามีความหวังที่ไม่ใช่กิเลสหรือไม่ และความหวังดังกล่าวนั้นมีลักษณะอย่างไร 

หากจะกล่าวถึงโลกปรัชญาตะวันตก แนวคิดเรื่องความหวังถูกน ามาอภิปรายถกเถียง
ตลอดหน้าประวัติศาสตร์ของปรัชญา นักปรัชญาคนส าคัญๆ โดยส่วนใหญ่ก็ยอมรับว่าความหวัง   
มีบทบาทส าคัญที่เกี่ยวข้องกับแรงจูงใจของมนุษย์ ความเชื่อทางศาสนา หรือการเมือง๘ แต่ใน
ขณะเดียวกันนั้น ค าสอนของพุทธศาสนาดูจะเน้นไปที่การมีชีวิตอยู่กับปัจจุบัน ดังที่ปรากฏ
ข้อความในภัทเทกรัตตสูตรว่า “บุคคลไม่ควรค านึงถึงสิ่งที่ล่วงแล้ว ไม่ควรมุ่งหวังสิ่งที่ยังไม่มาถึง 
สิ่งใดล่วงไปแล้ว สิ่งนั้นก็เป็นอันละไปแล้ว และสิ่งที่ยังไม่มาถึง ก็เป็นอันยังไม่ถึง ส่วนบุคคลใดเห็น
แจ้งธรรมที่เป็นปัจจุบัน ไม่ง่อนแง่น ไม่คลอนแคลนในธรรมนั้นๆ บุคคลนั้นควรเจริญธรรมนั้นให้
แจ่มแจ้ง”๙ จะเห็นได้ว่าข้อความดังกล่าวนี้ มีนัยที่แสดงว่าความหวังเป็นเรื่องของอนาคตซึ่งเป็น
สิ่งที่ยังมาไม่ถึง การตั้งความหวังจึงเป็นสิ่งที่ไม่พึงกระท า แต่ปัญหาก็คือส าหรับปุถุชนคนทั่วไป
แล้ว หากไม่มีการตั้งความหวังใดๆ เอาไว้เลยก็อาจท าให้การบรรลุถึงเป้ าหมายเป็นไปได้ยาก    
เมื่อเป็นเช่นนี้แล้ว เราจะท าความเข้าใจประเด็นเกี่ยวกับความหวังในค าสอนของพุทธเถรวาท
อย่างไรจึงจะสอดคล้องกับหลักการโดยภาพรวมทั้งหมดของพุทธศาสนาเถรวาท 

ด้วยเหตุผลที่กล่าวมาทั้งหมด งานวิจัยนี้จึงต้องการศึกษาเพื่อตอบค าถามในประเด็น
ต่างๆ ดังกล่าวข้างต้น โดยค าตอบที่ชัดเจนต่อประเด็นค าถามเหล่านี้จะช่วยให้เรามีความเข้าใจ  

                                                      
๘ Claudia Bloeser and Titus Stahl, "Hope" in The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Spring 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed.), Retrieved from https://plato. 
stanford.edu/archives/spr2017/entries/hope/, 15 December 2019 

๙ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๒๗๒/๓๑๙-๓๒๐. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๖ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ค าสอนเร่ือง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาโดยภาพรวมได้อย่างถูกต้องสอดคล้องกับความประสงค์
ของพุทธศาสนานี้มากยิ่งขึ้น 

 

๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “แนวคิดเรื่อง “ความหวัง” ในพุทธศาสนา

เถรวาท” ส าหรับวัตถุประสงค์ที่ต้องการน าเสนอในบทความนี้มี ๒ ประการ คือ  
๑) เพื่อศึกษาแนวคิดเร่ือง “ความหวัง” ที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
๒) เพื่อวิเคราะห์แนวคิดเร่ือง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาทอย่างเป็นระบบ 
 

๓. วิธีด าเนนิการวิจัย/รูปแบบการวิจัย/ขอบเขตการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “แนวคิดเรื่อง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาท” นี้ เป็นการวิจัย     

เชิงเอกสาร (documentary research) โดยศึกษาจากคัมภีร์พุทธศาสนาชั้นต้นและชั้นรอง 
รวมถึงเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ทั้งนี้เพื่อให้ได้ข้อมูลที่น่าเชื่อถือ ผู้เขียนจะส ารวจข้อมูลภาค
เอกสารเกี่ยวกับแนวคิดเร่ือง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาท โดยมุ่งเน้นข้อมูลเชิงคัมภีร์และ
เอกสารวิชาการทางพุทธศาสนาเป็นหลัก จากนั้นจะน าข้อมูลที่ได้จากคัมภีร์พุทธศาสนาและ
เอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องมาวิเคราะห์และสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้เกี่ยวกับแนวคิดเรื่อง 
“ความหวัง” ตามค าสอนในพุทธศาสนาเถรวาทอย่างเป็นระบบ 

ส าหรับขั้นตอนการวิจัย (research process) สามารถแบ่งได้ดังนี้ ขั้นตอนแรก เป็น  
การน าเสนอความส าคัญของปัญหา โดยผู้เขียนจะท าการตั้งข้อสังเกตเก่ียวกับประเด็นปัญหาเรื่อง 
“ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งนี้เพื่อสะท้อนให้เห็นความส าคัญในภาพกว้าง อีกทั้ง
น าเสนอวัตถุประสงค์ ขอบเขตการวิจัย วิธีการด าเนินการวิจัย และประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับใน
งานวิจัยเร่ืองนี้ ต่อมาเป็นขั้นตอนว่าด้วยแนวคิดเร่ือง “ความหวัง” ที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนา 
เถรวาท โดยผู้เขียนจะส ารวจและรวบรวมแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับเรื่องดังกล่าว จากนั้นจะท าการ
สังเคราะห์ข้อมูลที่ได้ ทั้งนี้เพื่อเป็นข้อมูลในการน าไปวิเคราะห์และถกเถียงในล าดับต่อไป ขั้นตอน
ต่อจากนั้น ผู้เขียนจะวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาทอย่างเป็นระบบ 
โดยจ าแนกเป็นข้อพิจารณาที่ส าคัญ ๓ ประการ คือ ๑) ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับการบรรลุ
ธรรม ๒) ข้อพิจารณาเร่ืองความหวังกับแรงขับเคลื่อนชีวิต และ ๓) ข้อพิจารณาเร่ืองความหวังกับ
การมีชีวิตอยู่กับปัจจุบันตามล าดับ ซึ่งผลของการวิเคราะห์ข้อพิจารณาทั้ง ๓ นี้ จะท าให้มองเห็น
ความเชื่อมโยงกันระหว่างแนวคิดเรื่องความหวังกับแนวคิดส าคัญอื่นๆ ของพุทธศาสนา อันจะ
น าไปสู่ความเข้าใจแนวคิดเรื่องความหวังในภาพรวมได้ในที่สุด ขั้นตอนสุดท้าย ผู้เขียนจะน าเสนอ
บทสรุปและข้อเสนอแนะที่เป็นประโยชน์ที่ได้จากการศึกษาวิจัยเรื่องนี้ รวมทั้งเสนอประเด็นที่
น่าสนใจส าหรับการศึกษาวิจัยในครั้งต่อไป  

 
 
 
 
 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๑๗ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
๔. ผลการวิจัย  

ผลการวิจัยนี้ได้ค้นพบประเด็นที่ตอบวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ มีดังนี้  
ในคัมภีร์พุทธศาสนามีหลักฐานแนวคิดเรื่อง “ความหวัง” ปรากฏอยู่อย่างชัดเจน      

โดยค าศัพท์ที่หมายถึงความหวังในภาษาบาลีคือค าว่า “อาสา” ดังประโยคในภาษาบาลีว่า    
“อาสา วุจฺจติ ตณฺหา” แปลว่า “ตัณหา (พระพุทธเจ้า) ตรัสเรียกว่า ‘ความหวัง’”๑๐ นอกจากนี้ 
ยังมีค าศัพท์ที่มีความหมายใกล้เคียงกันหรือกล่าวได้ว่าเป็นไวพจน์ ( synonym) กัน ได้แก่   
ปาฏิกงฺขา๑๑ อากงฺขา๑๒ อากงฺขติ๑๓ อาสึสนา๑๔ อาสาสติ๑๕ ปจฺจาสึสติ๑๖ อธิฏฐาติ๑๗ อธิฏฺฐาน๑๘ 
ยิ่งไปกว่านั้นในคัมภีรอ์ภิธานวรรณนาได้จัดศัพท์ค าว่า “อาสา”เอาไว้ในกลุ่มศัพท์ “ตัณหา, ความ
อยาก, ความต้องการ, ความปรารถนา, ความใคร่” ซึ่งมีทั้งหมด ๒๕ บท (ศัพท์) ได้แก่ ตณฺหา, 
ตสิณา,  เอชา, ชาลินี, วิสตฺติกา, ฉนฺท, ชฏา, นิกนฺติ, อาสา, สิพฺพินี, ภวเนตฺติ, อภิชฺฌา, วนถ, 
วาน, โลภ, ราค, อาลย, ปิหา, มโนรถ, อิจฺฉา, อภิลาส, กาม, โทหฬ, อากงฺขา, รุจิ๑๙ 

จากประเด็นนี้ได้อธิบายไว้ว่า ความหวัง (อาสา) นั้นเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับความอยาก 
(ตัณหา) หรืออาจกล่าวได้อีกอย่างว่า อาสา (ความหวัง) เป็นไวพจน์ของตัณหา (ความอยาก) ซึ่ง
สอดคล้องกับอรรถกถาบางแห่งที่ ชี้ว่า “อาสา (ความหวัง) นั้น ได้แก่ ตัณหา (ความอยาก)”๒๐ 
บาลีว่า “อาสาติ ตณฺหา”๒๑ และอรรถกถาบางแห่งระบุว่า “ตณหา (ความอยาก) ชื่อว่า อาสา 
(ความหวัง)”๒๒ บาลีว่า “อาสาติ ตณฺหา”๒๓  

                                                      
๑๐ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๐๐/๓๐๘-๓๐๙. 
๑๑ ป. หลงสมบญุ, พจนานกุรมมคธ-ไทย, (กรุงเทพมหานคร : มปท, มปป), หน้า ๔๗๗. 
๑๒ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๘๒., พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สรเุตโช), ศัพท์วิเคราะห,์ 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๐), หน้า ๖๓. T. W. Rhys Davids and William Stede,  
The Pali Text Society's Pali-English Dictionary, p. 107. Retrieved from 
http://lirs.ru/lib/dict/ Pali-English_Dictionary,1921-25,v1.pdf 14 February 2020. 

๑๓ Ibid., p. 107. 
๑๔ Ibid., p. 131. 
๑๕ Ibid., p. 131. 
๑๖ Ibid., p. 429. 
๑๗ Ibid., p. 35. 
๑๘ Ibid., p. 35. 
๑๙ พระมหาสมปอง มุทิโต, (ผู้แปล), คัมภีร์อภิธานวรรณนา, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

ธรรมสภา, ๒๕๔๒), หน้า ๒๑๘-๒๒๑. (ผู้เขียนเป็นผู้เน้นค า) 
๒๐ มโนรถ. (ไทย) ๒/๑๑๙. 
๒๑ มโนรถ. (บาลี) ๒/๑๑๙. 
๒๒ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๘/๑๔๔. 
๒๓ ขุ.ธ.อ. (บาลี) ๘/๑๔๔. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๑๘ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ในพระวินัยปิฎก ไม่พบค าศัพท์ที่หมายถึงความหวัง (อาสา) โดยตรง แต่พบค าศัพท์      

ที่มีฐานมาจากรากศัพท์ที่บ่งชี้ความหมายคล้ายกัน คือค ากริยาศัพท์ว่า “อากงฺขมาน”                
ซึ่งแปลว่า หวัง, จ านง, มุ่งหวัง, ประสงค์หรือปรารถนา (ศัพท์นี้ถ้าใช้เป็นนามมีรูปศัพท์ว่า 
อากังขา แปลว่า ต้องการ (desire), ปรารถนา (wish), มุ่งหวัง (hope), ประสงค์ (will), คาดหวัง  
(expect)) พระพุทธเจ้าได้ทรงใช้ค านี้โดยมุ่งถึงความหวังที่เกี่ยวกับการปฏิบัติในทางวินัยสงฆ์ไว้
หลายแห่ง ซึ่งความหวังจะถูกวางไว้ในฐานะเป็นนัยเชิงเงื่อนไข เช่น ทรงวางความหวังหรือความ
ปรารถนาต้องการแห่งสงฆ์ไว้เป็นเงื่อนไขส าคัญของการด าเนินการอย่างใดอย่างหนึ่ง ดังตัวอย่าง
ตอนที่ทรงอนุญาตให้สงฆ์ถอนสิกขาบทเล็กน้อยก็ได้วางเงื่อนไขไว้ ความว่า “อานนท์ เมื่อเราล่วง
ไป สงฆ์หวังอยู่ก็พึงถอนสิกขาบทเล็กน้อยได้”๒๔ ซึ่งบ่งชี้ถึงความต้องการแห่งสงฆ์ว่าเป็นเงื่อนไข
ส าคัญเช่นกันในการถอน (หรือไม่ถอน) สิกขาบทเล็กน้อย ทั้งนี้ จะเห็นได้ว่าความหมายของ
ค าศัพท์ที่ใช้ในพระวินัยนี้มิได้มีนัยของการบ่งชี้โดยตรงว่าเป็นความต้องการหรือความปรารถนาที่
เป็นการแสดงออกในทางกิเลสแต่อย่างใด 

ส่วนในพระสูตร ความหวัง (อาสา) จะปรากฏในค าอธิบายลักษณะของตัณหา ทั้งในนาม
ตัณหาเอง๒๕ และในนามอื่นคือ “วิสัตติกา”๒๖ และ “อิจฺฉา”๒๗ โดยข้อความเกี่ยวกับความหวัง 
(อาสา) ที่ใช้ในพระสูตรดังกล่าว มีดังนี้ 

ความหวัง (อาสา) กิริยาที่หวัง (อาสึสนา) ภาวะที่หวัง (อาสึสิตตฺต ) 
ความหวังในรูป (รูปาสา) ความหวังในเสียง (สทฺทาสา) ความหวังในกลิ่น     
(คนธาสา) ความหวังในรส (รสาสา) ความหวังในโผฏฐัพพะ (โผฏฺฐพฺพาสา) 
ความหวังในลาภ (ลาภาสา) ความหวังในทรัพย์ (ธนาสา) ความหวังในบุตร     
(ปุตฺตาสา) ความหวังในชีวิต (ชีวิตาสา) 

จากข้อความในพระสูตร เราสามารถจ าแนกความหวัง (อาสา) ของมนุษย์ได้ ๙ ประเภท 
คือ ๑) ความหวังในรูป ๒) ความหวังในเสียง ๓) ความหวังในกลิ่น ๔) ความหวังในรส ๕) 
ความหวังในโผฏฐัพพะ ๖) ความหวังในลาภ ๗) ความหวังทรัพย์ ๘) ความหวังในบุตร            
๙) ความหวังในชีวิต  

นอกจากนี้ ความหวัง (อาสา) ยังได้ถูกน าไปใช้ในการจัดแบ่งบุคคลเป็น ๓ ประเภท 
ได้แก่ ๑) “บุคคลที่หมดความหวัง” (“นิราโส/นิราสา”) เป็นค าศัพท์ที่ใช้ส าหรับเรียกบุคคลผู้ที่
ความหวังไม่ได้รับการตอบสนอง ไม่บรรลุความส าเร็จตามที่หวังหรือไม่มีคุณสมบัติที่ดีในระดับที่
เพียงพอต่อการบรรลุความส าเร็จตามที่มุ่งหวัง๒๘ ๒) “บุคคลที่ยังมีความหวัง” (“อาส โส/  

                                                      
๒๔ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๑/๓๘๒. 
๒๕ ขุ.จ.ู (ไทย) ๓๐/๒/๕๐. และ ขุ.จ.ู (ไทย) ๓๐/๑๒๔/๔๑๒. 
๒๖  ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๓/๑๐. 
๒๗ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๘/๓๗. 
๒๘ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๑๓/๑๕๑-๑๕๒. 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๑๙ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
อาส สา”) เป็นค าศัพท์ที่ใช้ส าหรับบุคคลผู้ที่ยังมีความหวัง, เป็นไปได้ที่จะส าเร็จดังหวังหรือมี
คุณสมบัติเพียงพอที่จะบรรลุถึงความส าเร็จตามที่หวัง๒๙ และ ๓) “บุคคลที่ปราศจากความหวัง”         
(“วิคตาโส/วิคตาสา”)เป็นค าศัพท์ที่ ใช้ส าหรับเรียกบุคคลผู้บรรลุผลส าเร็จตามที่ หวัง              
ไม่จ าเป็นต้องหวังอีกต่อไป, ผู้บรรลุผลตามที่หวังแล้วอย่างสมบูรณ์, ผู้ประสบความส าเร็จระดับ
สูงสุด๓๐  

ในอากังขสูตร (พระสูตรที่ว่าด้วยความหวัง)  พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงความหวังในระดับ
ต่างๆ ซึ่งสามารถตีความหมายนัยของความหวังตามค าสอนในพระสูตรนี้ได้ ดังนี้๓๑   

(๑) ความหวังในการเป็นที่รักของเพื่อนพรหมจารีทั้งหลาย  
(๒) ความหวังในการเป็นผู้สมบูรณ์ด้วยปัจจัย ๔  
(๓) ความหวังให้ผู้ถวายปัจจัย ๔ ได้รับอานิสงส์มาก  
(๔) ความหวังให้การระลึกถึงของญาติร่วมสายโลหิตมีอานิสงส์มาก 
(๕) ความหวังในการเป็นผู้ยินดีในปัจจัย ๔ ตามมีตามได้ 
(๖) ความหวังในการเป็นผู้อดทนได้ต่อความหิวกระหาย อารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนา และ

ทุกขเวทนาต่างๆ  
(๗) ความหวังในการเป็นผู้ไม่หวั่นไหวต่ออารมณ์ที่น่าปรารถนาและไม่น่าปรารถนา 
(๘) ความหวังในการเป็นผู้เอาชนะความหวาดกลัว  
(๙) ความหวังในการเป็นผู้ได้ฌาน ๔   
(๑๐) ความหวังในการเป็นผู้บรรลุถึงเจโตวิมุตติและปัญญาวิมุตติ 
ผู้เขียนมีข้อสังเกตเก่ียวกับพระสูตรนี้อยู่ ๓ ประการ  ประการแรก ความหวังในพระสูตร

นี้ ในภาษาบาลีใช้ค าศัพท์ว่า “อากงฺขา” ไม่ใช่ “อาสา” ซึ่งแตกต่างจากพระสูตรอ่ืนๆ ว่าด้วยเร่ือง
ความหวังที่มักใช้ค าว่า “อาสา” เป็นส่วนใหญ่ ประการที่สอง ความหวังในที่นี้เป็นความหวังที่
จ าเพาะเจาะจงส าหรับพระภิกษุเท่านั้น และประการสุดท้าย เนื้อหาของอากังขสูตรปรากฏเฉพาะ
ในพระสูตรเท่านั้น ไม่พบในพระอภิธรรมแต่อย่างใด    

ส าหรับในพระอภิธรรม ความหวัง (อาสา) จะปรากฏในค าอธิบายลักษณะของโลภะ   
ทั้งในนามโลภะเอง๓๒  และในนามอื่นคือ “อภิชฌากายคันถะ”๓๓ โดยข้อความเกี่ยวกับความหวัง 
(อาสา) ที่ใช้เป็นข้อความเดียวกับที่ใช้ในพระสูตร การใช้เนื้อความเดียวกันนี้บ่งชี้ให้เห็นว่า 
ความหวัง (อาสา) คือตัณหา และเป็นอกุศลมูลในกลุ่มโลภะซึ่งในทางพระอภิธรรมถือว่ากิเลสกลุ่ม

                                                      
๒๙ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๑๓/๑๕๒-๑๕๓. 
๓๐ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๑๓/๑๕๒-๑๕๓. 
๓๑ องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๗๑/๑๕๖-๑๕๘. 
๓๒ อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/๑๐๖๕/๒๗๒., อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/๑๒๓๖/๓๑๒. และ อภิ.วิ. (ไทย) 

๓๕/๙๐๙/๕๖๗. 
๓๓ อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/๑๑๔๑/๒๙๑. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๒๐ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
นี้มีองค์ธรรมเดียวกันคือโลภเจตสิก อันเป็นหนึ่งในปกิณณกอกุศลเจตสิก ๑๐ (อกุศลเจตสิกที่เกิด
เรี่ยรายแก่อกุศลจิต)๓๔ อรรถกถาได้อธิบายข้อความที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติของความหวัง 
(อาสา) นี้ ไว้ว่า “ตัณหาที่ชื่อว่า อาสา (การหวัง) เพราะการหวังอารมณ์ทั้งหลาย อธิบายว่า 
เพราะครอบง าและเพราะการบริโภคไม่รู้จักอิ่ม”๓๕ ประเด็นที่น่าสนใจก็คือ อรรถกถาจารย์
อธิบายว่าในบรรดาความหวังทั้ง ๙ ข้อนั้น ๕ ข้อแรกกล่าวถึงอ านาจเบญจกามคุณ ข้อที่ ๖ 
กล่าวถึงด้วยอ านาจความโลภในบริขาร อนึ่ง ข้อที่ ๖ นี้ เน้นเฉพาะบรรพชิต ส่วน ๓ ข้อสุดท้าย
เน้นเฉพาะคฤหัสถ์ด้วยอ านาจแห่งวัตถุเป็นอารมณ์ไม่รู้จักอ่ิม เพราะวัตถุอันเป็นที่รักยิ่งกว่าทรัพย์ 
บุตร ชีวิตของเหล่าคฤหัสถ์เหล่านั้นมิได้มี๓๖  ซึ่งข้อความตอนท้ายนี้มีความหมายว่าฐานะแห่งการ
เป็นไปของตัณหาหรือความหวังทั้ง ๙ นั้นจ าแนกได้ในบรรพชิตและคฤหัสถ์ กล่าวคือ ๕ ข้อแรก
สามารถเกิดขึ้นได้ทั้งในกลุ่มบรรพชิตและในหมู่คฤหัสถ์ ข้อที่ ๖ นั้นเน้นไปที่ฝ่ายบรรพชิต ซึ่งถือ
ว่าน่าสนใจเพราะความหวังในลาภนั้นน่าจะเกิดขึ้นได้ทั้งในบรรพชิตและคฤหัสถ์ แต่อรรถกถา
จารย์ชี้ไปที่ความโลภในบริขารซึ่งถูกตีความให้เป็นสิ่งของส าหรับใช้สอยเฉพาะของบรรพชิต ส่วน
อีก ๓ ข้อที่เหลือคือ ความหวังในทรัพย์ ความหวังบุตร และความหวังในชีวิตนั้น ท่านมุ่งเน้น
เฉพาะฝ่ายคฤหัสถ์ดังที่กล่าวมาแล้ว 

นอกจากนั้น ความหวัง (อาสา) ได้ถูกน าไปใช้ในการจัดแบ่งบุคคลเป็น ๓ ประเภท
เช่นเดียวกับในพระสูตร แต่แตกต่างกันตรงที่ค าว่า “บุคคล” ในพระอภิธรรมนี้หมายถึงพระภิกษุ 
ดังมีรายละเอียดว่า ๑) “บุคคลที่หมดความหวัง” เป็นค าศัพท์ที่ใช้ส าหรับเรียกภิกษุหรือนักบวชที่
ขาดคุณสมบัติที่จะได้บรรลุธรรมขั้นสูง๓๗ ๒) “บุคคลที่ยังมีความหวัง” เป็นค าศัพท์ที่ใช้ส าหรับ
ภิกษุหรือนักบวชที่มีคุณสมบัติเหมาะสมที่จะได้บรรลุธรรมขั้นสูงต่อไป๓๘ และ ๓) “บุคคลที่
ปราศจากความหวัง” เป็นค าศัพท์ที่ใช้ส าหรับเรียกภิกษุหรือนักบวชผู้บรรลุธรรมขั้นสูง, หรือสิ้น
กิเลส, ผู้บรรลุธรรมอันยวดยิ่ง, ผู้บรรลุความหวังแล้วอย่างสมบูรณ์ ผู้บรรลุอรหัตผล๓๙ ซึ่งก็คือ
พระอรหันต์นั่นเอง 

                                                      
๓๔ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานกุรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์

ครั้งท่ี ๑๓, (กรุงเทพมหานคร : บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดกัส์ จ ากัด, ๒๕๔๘), หน้า ๒๗๙. 
๓๕ อภิ.ส .อ. (ไทย) ๓๔/๑๐๖๕/๗๐๐. 
๓๖ ดูรายละเอียดใน อรรถกถาธรรมสังคณีปกรณ์ นิกเขปกัณฑ์ อภิ.ส .อ. (ไทย) ๓๔/๑๐๖๕/

๗๐๐-๗๐๑., การอธิบายในอรรถกถาอภิธรรมนี้สอดคล้องกับอรรกถาพระสูตร ดูรายละเอียดใน ขุ.ม.อ. 
๒๙/๑๐๐.  

๓๗ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๙๑/๑๖๗. 
๓๘ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๙๒/๑๖๘. 
๓๙ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๙๓/๑๖๘. 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๒๑ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

จากผลการวิจัยน าไปสู่ข้อสรุปประการหนึ่ง กล่าวคือ ในพุทธศาสนามีการแบ่งประเภท
ของความหวังตามสถานภาพของบุคคลออกเป็น ๒ ประเภท ได้แก่ ความหวังแบบคฤหัสถ์ และ
ความหวังแบบบรรพชิต 

ผลการวิจัยนี้ได้ค้นพบประเด็นที่ตอบวัตถุประสงค์ข้อที่ ๒ มีดังนี้ 
ส าหรับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๒ ของงานวิจัยนี้ คือการวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง “ความหวัง” 

ในพุทธศาสนาเถรวาทอย่างเป็นระบบ โดยผู้เขียนจะเสนอข้อพิจารณาเกี่ยวกับแนวคิดเรื่อง
ความหวังในพุทธศาสนาเถรวาทซึ่งผู้เขียนจะหยิบยกมาอภิปรายในที่นี้มีอยู่ ๓ ประเด็น ได้แก่      
๑) ข้อพิจารณาเร่ืองความหวังกับการบรรลุธรรม ๒) ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับแรงขับเคลื่อน
ชีวิต และ ๓) ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับการมีชีวิตอยู่กับปัจจุบัน โดยผู้เขียนจะอภิปรายไป
ตามล าดับ ดังต่อไปนี้ 

๑) ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับการบรรลุธรรม 
ส าหรับประเด็นนี้ ผู้เขียนเห็นว่าเชื่อมโยงกับความหวังในชีวิตซึ่งเป็นหนึ่งในความหวัง    

๙ ประการที่กล่าวมาแล้ว ความหวังในชีวิตในที่นี้อาจมองได้ว่าคือความต้องการที่จะมีชีวิตอยู่   
หรือกล่าวในทางกลับกันคือความไม่อยากตายหรือความกลัวตายนั่นเอง ที่ ผู้เขียนกล่าวเช่นนี้
เนื่องจากมีหลักฐานปรากฏในพระไตรปิฎกชัดเจนว่าพระอรหันต์เป็นผู้ที่ไม่กลัวตาย๔๐ ดังตัวอย่าง
ของท่านมหานาคเถระที่เข้าใจว่าตนเองบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์แล้ว แต่มาวันหนึ่งได้ เห็นรูป
ช้างใหญ่ที่ดุร้าย ร้องแผดเสียงดัง ท่านมีอาการเผลอตกใจหวาดกลัว จึงตระหนักว่าตนเองมิใช่            
พระอรหันต์๔๑ เมื่อเป็นเช่นนี้ เราคงพอสรุปได้ว่าความหวัง ๙ ประการข้างต้นจึงเป็นสิ่งที่พระ
อรหันต์ละได้ทั้งหมด พระอรหันต์จึงขึ้นชื่อว่าเป็นผู้ปราศจากความหวัง  

หากมองในแง่คุณสมบัติทางจิตของพระอรหันต์ในฐานะที่เป็นผู้ปราศจากความหวัง 
ผู้เขียนเห็นว่าเชื่อมโยงได้กับการปราศจากอาสวะ ๔ และอนุสัย ๗ กล่าวคือตามหลักการของ  
พุทธศาสนาพระอรหันต์เป็นผู้ที่ละอาสวะทั้ง ๔๔๒  และอนุสัย ๗๔๓ ได้ นั่นหมายความต่อไปว่า     
ในบรรดาอาสวะ ๔ ข้อนี้จะต้องมีอย่างน้อยหนึ่งข้อที่สัมพันธ์กับความหวังในชีวิตซึ่งผู้เขียนเห็นว่า 
ได้แก่ ภวาสวะ (อาสวะคือภพ) เช่นเดียวกับกรณีอนุสัย ๗ ซึ่งมีข้อที่โยงกันได้คือ ภวราคานุสัย 
(อนุสัยคือภพ) เพราะภพในความหมายหนึ่งก็คือ “ภาวะชีวิตของสัตว์”๔๔ และเมื่อพิจารณาต่อไป 
ภพยังแบ่งออกเป็น กามภพ รูปภพ และอรูปภพ ซึ่งโยงไปถึงสังโยชน์เบื้องสูงที่มีเพียงพระอรหันต์

                                                      
๔๐ ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๕๑/๑๐๑.  
๔๑ พระพุทธโฆสเถระ, คมัภีร์วิสุทธมิรรค, สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปล

และเรียบเรียง, พิมพ์ครั้งท่ี ๔, (กรงุเทพมหานคร : ประยูรวงศ์พริ้นติง้, ๒๕๔๖), หน้า ๑๐๓๓.  
๔๒ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๙๓/๑๖๘. 
๔๓ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๓๗/๑๓๕. 
๔๔ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานกุรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า 

๙๗.  



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๒๒ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
เท่านั้นที่จะละได้๔๕ โดยสังโยชน์ที่สอดคล้องกับรูปภพและอรูปภพก็คือรูปราคะและอรูปราคะ
นั่นเอง  

ข้อเท็จจริงที่ว่ามีเพียงพระอรหันต์เท่านั้นที่สามารถละความหวังในชีวิตได้นี้ ในด้านหนึ่ง
ท าให้เห็นว่าการละความหวังให้หมดสิ้นไปโดยสิ้นเชิงย่อมไม่ใช่เรื่องง่าย เพราะแม้กระทั่ง
อริยบุคคลตั้งแต่ระดับพระโสดาบันไปจนถึงพระอนาคามียังไม่สามารถจะท าได้ ดังตัวอย่างของ
นกุลปิตาและนกุลมาตาซึ่งเป็นอริยบุคคลระดับโสดาบันแต่ก็ยังตั้งความหวังว่าหลังจากที่เสียชีวิต
ในชาตินี้แล้วจะขอเกิดเป็นสามีภรรยากันอีกในชาติต่อไป จากตัวอย่างนี้แสดงให้เห็นได้เป็น   
อย่างดีว่าความหวังในชีวิต (ภพ) ก็ยังมีได้แม้ในระดับโสดาบันบุคคล และยังสะท้อนต่อไปด้วยว่า 
ความหวังแม้จะเป็นกิเลสแต่ก็เป็นกิเลสในระดับที่ละเอียดมากเสียจนอาจกล่าวได้ว่าเป็นระดับที่
มิได้ท าให้คุณภาพของจิตในระดับอริยบุคคล (ยกเว้นพระอรหันต์) เสียหายมากนัก เพราะเราจะ
เห็นได้ว่าจากตัวอย่างนี้ แม้ว่าความหวังในภพจะท าให้มีการเวียนว่ายในสังสารวัฎต่อไป เพราะ
ภพเป็นปัจจัยให้เกิดชาติ ชรา มรณะ เป็นล าดับตามหลักการของปฏิจจสมุปบาท น่าสังเกตว่า 
หลังจากที่นกุลปิตาคหบดีและนกุลมาตาคหปตานีได้กล่าวถึงความหวังที่จะได้ครองคู่เป็นสามี
ภรรยาของกันและกันในชาติหน้า พระพุทธเจ้ามิได้ทักท้วงหรือต าหนิแต่อย่างใด ในทางกลับกัน
พระองค์กลับกล่าวว่าหากสามีภรรยาทั้งสองฝ่ายหวังจะพบกันทั้งในชาตินี้และชาติหน้าพึงมี     
“สมชีวิธรรม ๔” ได้แก่ การมีศรัทธา ศีล จาคะและปัญญาเสมอกัน๔๖ ข้อความดังกล่าวนี้น่าจะ
เป็นสิ่งที่บ่งชี้ได้ว่าความหวังในชีวิต/ภพที่มีอยู่ในบุคคล แม้แต่ในระดับอริยบุคคลก็ไม่ใช่สิ่งที่ผิด 
อย่างไรก็ตามพึงสังเกตด้วยว่าจากหลักการของสมชีวิธรรมที่พระพุทธองค์ตรัสจะเป็นกรอบที่
ก าหนดให้ชีวิต/ภพที่มุ่งหวังนั้นเป็นไปในทางธรรม หรือกล่าวอย่างง่ายก็คือ เป็นเป้าหมายที่ดีงาม 
มิใช่หวังในสิ่งใดก็ได้โดยไม่ค านึงถึงธรรม 

ด้วยเหตุดังนั้น หากพิจารณาตามที่ผู้เขียนกล่าวมา การมีความหวังในเป้าหมายที่ดีงาม
ของระดับปุถุชนและอริยบุคคลจึงเป็นเรื่องที่สามารถท าได้ แต่อย่างไรก็ตามหากกล่าวตาม
หลักการปฏิบัติของพุทธศาสนา ความหวังจ าเป็นต้องถูกละไปตามล าดับโดยมีการปราศจาก
ความหวังเป็นจุดหมาย ดังนั้นการแยกแยะว่าความหวังแบบใดเป็นความหวังที่ดี (มีระดับของ
อกุศลธรรมน้อย) น่าจะเป็นสิ่งจ าเป็น ผู้เขียนจึงขอเสนอให้พิจารณาความหวังใน ๓ แง่มุม ได้แก่ 
เป้าหมาย วิธีการ และเจตนา โดยจะใช้กรณีของนกุลปิตาคหบดีและนกุลมาตาคหปตานีเป็น
ตัวอย่างในการวิเคราะห์ กรณีตัวอย่างนี้สะท้อนให้เห็นว่าความหวังที่พึงประสงค์จะต้องเป็น
ความหวังที่ดีงามในทั้ง ๓ แง่มุม กล่าวคือ เป้าหมายดีงาม วิธีการถูกต้องเป็นไปในธรรม และ
เจตนาเป็นกุศล ดังจะเห็นได้ว่าคุณสมบัติของโสดาบันบุคคล คือ เป็นผู้ที่ “มีความมั่นคงใน

                                                      
๔๕ ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๖๔/๑๐๕. 
๔๖ องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๕๔/๙๓-๙๔. 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๒๓ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
คุณธรรมโดยสมบูรณ์”๔๗ ย่อมเป็นเครื่องแสดงว่าเจตนาของทั้งสองท่านย่อมไม่เป็นไปในทาง
อกุศลอย่างแน่นอน ส่วนวิธีการที่ถูกต้องเป็นไปในธรรมก็คือจะต้องปฏิบัติตามหลักสมชีวิธรรม
ตามที่พระพุทธองค์ตรัส ส่วนเป้าหมายในกรณีนี้ แม้ว่าการครองชีวิตคู่จะดูเป็นการต่อภพต่อชาติ
ไม่สิ้นสุด แต่ส าหรับโสดาบันบุคคลซึ่งจะต้องเวียนว่ายตายเกิดอีกไม่เกิน ๗ ชาติ๔๘ ย่อมเป็นสิ่งที่
ยืนยันว่าการครองคู่ในที่นี้มิได้เป็นไปเพื่อการมุ่งเสพกาม หากแต่เป็นไปเพื่อเก้ือหนุนกันและกันให้
เกิดการพัฒนาก้าวหน้าไปในทางธรรมมากกว่า ซึ่งจากที่กล่าวมานี้สามารถน าความหวังในทั้ง ๓ 
แง่มุมไปปรับใช้กับปุถุชนทั่วไปได้ด้วยเช่นกัน ทั้งนี้ต้องไม่ลืมว่าเป้าหมายในอุดมคติของ        
พุทธศาสนาคือการปราศจากความหวัง ดังนั้นปุถุชนก็ควรหมั่นขัดเกลาฝึกฝนตนเอง หากจะมี
ความหวังก็ให้ตั้งความหวังที่ดีงามทั้ง ๓ แง่มุมดังที่กล่าวไว้แล้ว ซึ่งอาจกล่าวในอีกแบบหนึ่งได้ว่า
ใช้ความหวังเพื่อละความหวัง ในท านองเดียวกับหลักการที่ว่า “พึงอาศัยตัณหาละตัณหา” 
กล่าวคือเอาความหวังไปใช้ประโยชน์ท าให้เกิดผลในทางที่ดีงามหรือเป็นกุศลนั่นเอง   

๒) ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับการขับเคลื่อนชีวิต 
เนื่องจากในทัศนะของคนทั่วไปมักจะมองว่าความหวังเป็นแรงขับเคลื่อนชีวิตในเชิงบวก

หรือในทางที่ดี เนื่องจากจะท าให้ชีวิตประสบความส าเร็จ หากขาดเสียซึ่งความหวัง ชีวิตก็ยากจะ
หาแรงจูงใจผลักดันให้ด าเนินกิจกรรมต่างๆ ต่อไป ในขณะที่พุทธศาสนามองความหวังคือตัณหา 
เป็นกิเลสกลุ่มโลภะ ซึ่งมองต่อไปได้ว่าเป็นสิ่งที่จะต้องละไม่ต่างจากกิเลสกลุ่มอื่นๆ อย่างโทสะ
และโมหะ ดังนั้นมุมมองทั้งสองด้านนี้จึงขัดแย้งกันโดยสิ้นเชิง ประเด็นนี้ผู้เขียนเห็นว่าหากเรา
พิจารณาดังที่ผู้เขียนได้อภิปรายมาข้างต้นแล้วว่า การมีความหวังระดับปุถุชนหากมีเป้าหมาย 
วิธีการและเจตนาที่ดี ความหวังนั้นย่อมเป็นสิ่งพึงท าได้ อย่างไรก็ตามหากกล่าวในแง่ที่ต้องการ
พัฒนาให้บุคคลละจากความหวังอันเป็นอกุศล (อาสา) ไปสู่ภาวะที่ปราศจากความหวังอันเป็น
อุดมคติสูงสุดของพุทธศาสนา ผู้ เขียนเห็นว่าเราสามารถหาค าตอบจากการวิเคราะห์ว่า          
พระอรหันต์ซึ่งเป็น “บุคคลที่ปราศจากความหวัง” ตามนัยที่กล่าวไว้ในพระสูตรและพระอภิธรรม
ดังได้เสนอมาแล้วนั้น ท่านท ากิจทางศาสนาเพื่อประโยชน์สุขแก่สังคมโดยอาศัยสิ่งใดเป็นแรง
ขับเคลื่อนหรือเป็นเครื่องหล่อเลี้ยง 

จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ชัดว่าความหวัง (อาสา) เป็นกิเลสคล้ายกับตัณหา (ความอยาก) 
หากกล่าวในส่วนของตัณหานั้นจะเห็นว่าพระอรหันต์ผู้สิ้นตัณหายังคงมีความอยาก แต่ไม่ใช่ความ
อยากในทางกาม (กามตัณหา) อยากในภพ (ภวตัณหา) หรืออยากในความไม่มีไม่เป็น 
(วิภวตัณหา) แต่พระอรหันต์มีความอยากหรือความหิวกระหายซึ่งเป็นความรู้สึกทางธรรมชาติ
ตามความต้องการของร่างกายที่สามารถเกิดขึ้นได้ในบุคคลทุกจ าพวกดังที่พระพรหมคุณาภรณ์ 

                                                      
๔๗ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งท่ี ๓๗, 

(กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ผลธิัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๘๘๘. 
๔๘ องฺ.นวก. (ไทย) ๒๓/๑๒/๔๕๘. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๒๔ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
(ป.อ. ปยุตฺโต) ซึ่งปัจจุบันด ารงสมณศักดิ์เป็นสมเด็จพระราชาคณะที่สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์     
(ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ชี้ว่า 

เมื่อร่างกายขาดอาหารย่อมต้องการอาหารมาบ ารุงเลี้ยงร่างกาย เพื่อให้
ชีวิตด ารงอยู่ได้ต่อไป ความต้องการอาหารนี้แสดงออกเป็นอาการอย่างหนึ่ง 
เรียกว่า ความหิว คือต้องการกิน เมื่อกระบวนธรรมด าเนินมาถึงตอนนี้ ถือว่าตัด
ตอนออกไปได้เป็นช่วงที่หนึ่งของพฤติกรรมในการกิน ช่วงนี้ทางธรรมถือว่าเป็น
กระบวนการท างานของร่างกาย ซึ่งเป็นส่วนวิบาก เป็นกลางในทางจริยธรรม คือ
ไม่ดีไม่ชั่ว ไม่เป็นกุศลไม่เป็นอกุศล แม้แต่พระอรหันต์ก็มีความหิว๔๙  

แต่การบริโภคอาหารหรือใช้สอยปัจจัยอื่นๆ ของพระอรหันต์ไม่ได้ด าเนินไปด้วย    
ความอยากสนองความต้องการด้านจิตใจที่เป็นอาการของตัณหา หากไม่ได้บริโภคอาหาร ขณะที่
ก าลังหิว (อยาก) พระอรหนัต์อาจอาการปั่นป่วนทางด้านร่างกายซึ่งเป็นปฏิกิริยาปกติของร่างกาย
ในเวลาที่ขาดอาหาร เช่น อาการแสบร้อนภายในช่องท้อง แต่พระอรหันต์จะไม่มีความกระวน
กระวายทางด้านจิตใจแต่อย่างใด 

ส่วนประเด็นเร่ืองการท าประโยชน์เพื่อสังคม เราจะเห็นว่า หากกล่าวในกรณีของปุถุชน 
ปุถุชนท าประโยชน์โดยอาศัยความมุ่งหวังให้เกิดความสุขแก่สังคมหรือมุ่งหวังว่าด้วยการกระท า
นั้นจะช่วยให้สังคมดีขึ้น ชาวบ้านมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น การท ากิจเพื่อประโยชน์สุขของปุถุชน
นั้นจึงกล่าวได้ว่ามีความหวังนั้นเป็นตัวขับเคลื่อนและเป็นเครื่องหล่อเลี้ยงให้มีความสุ ขและมี
ก าลังใจในการที่จะท าต่อไป แต่ก็เป็นไปได้ที่การกระท าของปุถุชนอาจมีความหวังอื่นๆ แอบแฝง
เนื่องจากยังมีจิตใจที่มีกิเลส เพียงแต่มีความหวังในทางที่ดีเป็นผลักดันให้เกิดการกระท าที่ดีแต่
อาจมีความมุ่งหวังอื่น เช่น หวังจะได้รับการยกย่องชื่นชมจากสังคม หรือหวังความเป็นผู้มีชื่อเสียง 
หรือแม้แต่มุ่งหวังชีวิตที่ดีในชาตินี้และในชาติต่อๆ ไป แต่กรณีพระอรหันต์ซึ่งไม่มีความหวังชนิด
นั้นแล้ว ทั้งยังปราศจากโมหะหรืออวิชชา จึงท าให้การท าประโยชน์ของท่านเกิดจากธรรมฝ่าย
กุศลที่มีอย่างเต็มเปี่ยม เป็นอิสระจากการยึดมั่นทั้งปวง โดยมีคุณธรรมหลักคือปัญญา และปัญญา
นี้เองที่ส่งผลให้พระอรหันต์เกิดฉันทะในการท าสิ่งต่างๆ นอกจากนี้ เมตตาและกรุณาก็เป็น
คุณธรรมที่ก่อให้เกิดการกระท าประโยชน์ต่อสังคมของพระอรหันต์ด้วย เช่นกัน๕๐ กล่าวได้ว่า 
ฉันทะ เมตตา และกรุณาเป็นตัวขับเคลื่อนหรือเป็นเครื่องหล่อเลี้ยงให้พระอรหันต์เกิดการกระท า
ประโยชน์แก่สังคมโลก โดยไม่มีความหวังในผลตอบแทนใดๆ ในแบบที่ปุถุชนมุ่งหวัง 

อย่างไรก็ดี  อาจจะมีข้อสงสัยบางประการเกี่ยวกับฉันทะ เนื่องจากมีข้อความ
พระไตรปิฎกบางแห่งอาจท าให้เข้าใจได้ว่าความหวังซึ่งเป็นกิเลส มีฉันทะเป็นต้นเหตุ หรือกล่าว

                                                      
๔๙ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, หน้า ๙๙๓. 
๕๐ ดูรายละเอียดประเด็นนี้ได้ใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับ

ขยาย, หน้า ๑๐๑๘-๑๐๑๙.  



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๒๕ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
อีกอย่างหนึ่งก็คือฉันทะน าไปสู่ความหวังซึ่งเป็นกิเลส ดังในกลหวิวาทสุตตนิทเทส มีข้อความว่า 
“ความหวังและความส าเร็จหวังของนรชนนั้น มีความพอใจนี้เป็นต้นเหตุ”๕๑ ส าหรับประเด็นนี้
หากวิเคราะห์โดยใช้หลักการของพระอภิธรรมจะพบว่า ฉันทะเป็นหนึ่งในปกิณณกเจตสิก ๖ 
ได้แก่ “เจตสิกที่เรี่ยรายแพร่กระจายทั่วไป คือเกิดกับจิตได้ทั้งฝ่ายกุศลและอกุศล แต่ไม่แน่นอน
เสมอไปทุกดวง”๕๒ แสดงว่าในกลหวิวาทสุตตนิทเทส ฉันทเจตสิกเกิดร่วมกับอกุศลเจตสิกคือโลภ
เจตสิกในจิตดวงเดียวกัน ในขณะที่การเกิดฉันทะของพระอรหันต์หมายความว่า ฉันทเจตสิกเกิด
ร่วมกับกุศลเจตสิกคือปัญญาเจตสิกในจิตดวงเดียวกัน ด้วยเหตุนี้เองในคัมภีร์จ านวนมากจึงมี     
การแบ่งประเภทของฉันทะออกเป็น ๒ อย่างได้แก่ ตัณหาฉันทะ (ฉันทะที่เป็นตัณหา) และ       
กัตตุกัมยตาฉันทะ (ฉันทะที่เป็นความอยากท า)๕๓ 

๓) ข้อพิจารณาเรื่องความหวังกับการอยู่กับปัจจุบัน 
จากที่ผู้เขียนได้ศึกษามาแล้วข้างต้น เราจะพบว่ามีข้อความที่ดูจะขัดแย้งกันโดยสิ้นเชิง

เก่ียวกับเร่ืองความหวังกับการอยู่กับปัจจุบันกล่าวคือ ข้อความในชาดกหลายแห่งมีข้อความ เช่น 
“(เกิด) เป็นคนต้องหวังร่ าไป คนฉลาดไม่ควรท้อแท้”๕๔ และ “บุรุษผู้เป็นบัณฑิตพึงหวังร่ าไป ไม่
พึงเบื่อหน่าย”๕๕ ในขณะที่ภัทเทกรัตตสูตรมีข้อความที่บอกว่าบุคคล “ไม่ควรมุ่งหวังสิ่งที่ยังไม่
มาถึง”๕๖ เมื่อเป็นเช่นนี้เราจะพิจารณาเกี่ยวกับความขัดแย้งของหลักการทั้งสองนี้ได้อย่างไร 
ข้อความในชาดกที่ยกมานี้ดูจะสอดคล้องกับแนวทางของพุทธศาสนาตามที่ได้วิเคราะห์มาแล้ว 
กล่าวคือ ความหวังแม้จะเป็นกิเลสแต่ก็เป็นกิเลสในระดับที่ละเอียดมากเสียจนอาจกล่าวได้ว่า
หากมีความหวังในแง่ที่เป็นธรรมก็เป็นสิ่งที่กระท าได้ โดยเฉพาะส าหรับปุถุชน ดังนั้นประเด็นข้อ
ขัดแย้งนี้จึงควรพิจารณาไปที่ข้อความในภัทเทกรัตตสูตรมากกว่า  

หากเราลองพิจารณาเนื้อความในภัทเทกรัตตสูตรโดยละเอียดแล้วจะพบว่า พระสูตร
ดังกล่าวเป็นข้อความที่พระพุทธเจ้าตรัสกับพระภิกษุว่าด้วย “บุคคลผู้มีราตรีเดียวเจริญ” ซึ่ง
พระพุทธเจ้าตรัสอธิบายถึงความหมายของค านี้ว่า 

บุคคลไม่ควรค านึงถึงสิ่งที่ล่วงไปแล้ว ไม่ควรหวังสิ่งที่ยังไม่มาถึง สิ่งใดล่วง
ไปแล้ว สิ่งนั้นก็เป็นอันละไปแล้ว และสิ่งใดที่ยังไม่มาถึง สิ่งนั้นก็เป็นอันยังไม่
มาถึง 

                                                      
๕๑ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๐๐/๓๐๙. 
๕๒ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานกุรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า 

๒๗๘. 
๕๓ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, หน้า ๙๘๔. 
๕๔ ขุ.ชา. (ไทย) ๒๗/๕๑/๒๑.  
๕๕ ขุ.ชา. (ไทย) ๒๘/๑๓๓/๒๐๕.  
๕๖ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๒๗๔/๓๒๑. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๒๖ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ส่วนบุคคลใดเห็นแจ้งธรรมที่เป็นปัจจุบัน ไม่ง่อนแง่น ไม่คลอนแคลนใน

ธรรมนั้นๆ บุคคลนั้นควรเจริญธรรมนั้นให้แจ่มแจ้ง 
บุคคลควรท าความเพียรตั้งแต่วันนี้ทีเดียว ใครเล่าจะรู้ว่าความตายจักมีใน

วันพรุ่งนี้ เพราะว่าความผัดเพี้ยนกับมัจจุราชผู้มีเสนามากนั้นย่อมไม่มีแก่เรา
ทั้งหลาย 

พระมุนีผู้สงบเรียกบุคคลผู้มีความเพียร ไม่เกียจคร้านทั้งกลางวัน และ
กลางคืนซึ่งมีปกติอยู่อย่างนี้นั้นแลว่า “ผู้มีราตรีเดียวเจริญ”๕๗  

จากนั้นพระองค์ก็ทรงอธิบายความหมายของลักษณะบุคคลที่กล่าวถึงไล่ไปตามล าดับ 
คือ “บุคคลค านึงถึงสิ่งที่ล่วงไปแล้ว เป็นอย่างไร” และ “บุคคลไม่ค านึงถึงสิ่งที่ล่วงไปแล้ว เป็น
อย่างไร”๕๘ “บุคคลหวังสิ่งที่ยังไม่มาถึง เป็นอย่างไร” และ “บุคคลไม่หวังสิ่งที่ยังไม่มาถึง เป็น
อย่างไร”๕๙ “บุคคลง่อนแง่นในธรรมที่เป็นปัจจุบนั เป็นอย่างไร” และ “บุคคลไม่ง่อนแง่นในธรรม
ที่เป็นปัจจุบัน เป็นอย่างไร”๖๐ ข้อความที่กล่าวมาทั้งหมดในพระสูตรนี้ของพระพุทธองค์เพ่ง
ความส าคัญไปที่การปฏิบัติวิปัสสนา ดังที่อรรถกาอธิบายความหมายว่า “ผู้มีราตรีเดียวเจริญ” 
หมายถึง “ผู้ใช้เวลากลางคืนให้หมดไป ด้วยการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานเท่านั้น ไม่ค านึงถึงเรื่อง
อื่นๆ”๖๑ เมื่อเป็นเช่นนี้พระสูตรนี้จึงเป็นการให้ความส าคัญกับการเจริญสติ คือ การมีสติอยู่กับ
ปัจจุบันขณะนั่นเอง ดังเราจะเห็นว่ามีค าส าคัญ (keyword) ที่ปรากฏในข้อความในพระสูตร
หลายแห่ง คือ ค าว่า “ความเพลิดเพลิน” (นันทิ) ซึ่งในกรณีที่เกี่ยวข้องกับประเด็นความหวังที่
ก าลังอภิปรายอยู่นี้ บุคคลที่หวังสิ่งที่ยังไม่มาถึงนั้นก็คือ บุคคลที่ด าเนินไปตามความเพลิดเพลินใน
เบญจขันธ์ว่าในอนาคตตนเองจะมีเบญจขันธ์อย่างนั้นอย่างนี้ ในขณะที่บุคคลผู้ไม่หวังสิ่งที่ยังไม่
มาถึงก็จะเป็นไปในทางตรงกันข้าม กล่าวคือ ไม่ด าเนินไปตามความเพลิดเพลินในเบญจขันธ์ว่าใน
อนาคตตนเองจะมีเบญจขันธ์อย่างนั้นอย่างนี้ ด้วยเหตุดังนั้นเราจะเห็นว่าหากตัดความเพลิดเพลิน
ออกเสียได้ ความหวังในสิ่งที่ยังมาไม่ถึงก็ไม่น่าจะเป็นปัญหาแต่อย่างใด นั่นหมายความต่อไปอีก
ว่าตัวความหวังเองมิใช่ปัญหา หากเป็นความเพลิดเพลินหรือความขาดสติในขณะที่หวังต่างหากที่
เป็นปัญหา จุดนี้ยังเชื่อมโยงกับสิ่งที่ ผู้ เขียนวิเคราะห์ไว้ในข้อที่แล้วนั่นคือ ในกรณีของผู้ที่
เพลิดเพลินในเบญจขันธ์ของตนเองในอนาคตก็คือผู้ที่ไม่มีวิธีการที่ถูกต้องในการตั้งความหวัง  

อนึ่งผู้เขียนเห็นว่าการตีความเช่นนี้ยังสอดคล้องกับการที่พระพุทธเจ้าทรงแบ่งกาม
ออกเป็นวัตถุกามและกิเลสกาม โดยให้ความส าคัญกับกิเลสกามมากกว่า ในความเป็นจริงตาม
หลักการของพุทธศาสนาจะให้ความส าคัญแก่กามที่เป็นอัตวิสัย (subjective) คือกิเลสกาม 

                                                      
๕๗ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๒๗๒/๓๑๙-๓๒๐. 
๕๘ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๒๗๓/๓๒๐-๓๒๑. 
๕๙ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๒๗๔/๓๒๑-๓๒๒. 
๖๐ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๒๗๕/๓๒๒. 
๖๑ ม.อุ.อ. (ไทย) ๓/๒๗๒/๑๗๔. 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๒๗ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
มากกว่ากามที่เป็นภววิสัย (objective) คือวัตถุกามอยู่แล้ว ดังจะเห็นได้ชัดเจนจากนิพเพธิกสูตร 
ที่ว่า “อารมณ์วิจิตรทั้งหลายในโลกหาใช่เป็นกามไม่, ราคะที่เกิดจากความคิดของคน (ต่างหาก)
เป็นกาม, อารมณ์วิจิตรทั้งหลายในโลกย่อมด ารงอยู่  (ตามสภาพของมัน)  อย่างนั้นเอง, ดังนั้น  
ธีรชนทั้งหลายจึงขจัด (แต่เพียง) ตัวความอยาก (ตัณหาฉันทะ) ในอารมณ์วิจิตรเหล่านั้น (คือมิใช่
ก าจัดอารมณ์วิจิตร)”๖๒ ดังนั้นเมื่อพิจารณาในแง่นี้แล้ว สิ่งที่ถูกหวังในความหวังของมนุษย์ทั้ง ๙ 
ประเภทที่ได้กล่าวไปข้างต้น อันได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ลาภ ทรัพย์ บุตร และชีวิต 
ล้วนเป็นวัตถุกามนั่นเอง ด้วยหลักการนี้ท าให้เราอาจตีความต่อไปได้ว่าการตั้งความหวังกับเรื่อง
ในอนาคตจึงมิใช่เป็นเรื่องที่ต้องละเว้นในทุกกรณี ถ้าการตั้งความหวังนั้นเป็นไปเพื่อเป้าหมายที่
ถูกต้องเป็นธรรม โดยมีความไม่ประมาทในชีวิตเป็นพื้นฐาน และมีการวางแผนอย่างละเอียด
รอบคอบตั้งอยู่บนความเป็นจริง การตั้งความหวังเช่นนี้มิเพียงแต่ไม่ควรละเว้นเท่านั้นหากยังเป็น
สิ่งที่พึงกระท าอีกด้วย 

 

๕. องค์ความรู้ใหม่  
จากการศึกษาแนวคิดเร่ือง “ความหวัง” ในพุทธศาสนาเถรวาท ผู้เขียนสามารถน าเสนอ

องค์ความรู้ที่ได้อย่างเป็นระบบ  ดังนี้ 
 

 
 
 
 
 
 

                                                      
๖๒ องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๖๓/๕๗๒. ท่ีน ามาแสดงนี้เป็นส านวนแปลของสมเด็จพระพุทธโฆษา

จารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เมื่อครั้งด ารงสมณศักดิ์ที่พระพรหมคุณาภรณ์ เนื่องจากผู้เขียนเห็นว่าท่านมี       
การเสริมค าช่วยให้เข้าใจได้ดีขึ้น โปรดดู พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับ
ขยาย, หน้า ๑๐๓๐ อ.  



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๒๘ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
๖. สรุป 

จากการศึกษาสามารถสรุปได้ว่า ในพุทธศาสนาเถรวาทมีแนวคิดเรื่อง “ความหวัง” 
ปรากฏอยู่ โดยในพระไตรปิฎกมีชุดค าที่ใช้หมายถึงความหวังอยู่มาก แต่ค าที่ตรงความหมายมาก
ที่สุดคือค าว่า “อาสา” ซึ่งเป็นไวพจน์ของตัณหา หมายความว่าความหวังในทัศนะของ          
พุทธศาสนาเถรวาทจัดเป็นอกุศลธรรมกลุ่มเดียวกับโลภะ ดังจะเห็นได้จากการที่แบ่งบุคคล
ออกเป็น ๓ ประเภท ได้แก่ บุคคลที่หมดความหวัง บุคคลที่ยังมีความหวัง และบุคคลที่ปราศจาก
ความหวัง โดยบุคคลกลุ่มสุดท้ายก็คือพระอรหันต์นั่นเอง นอกจากนั้นหลักฐานในพระไตรปิฎก
และคัมภีร์ต่างๆ ยังแสดงให้เห็นว่ามีการใช้สถานภาพของบุคคลเป็นเกณฑ์เพื่อแบ่งความหวัง
ออกเป็น ๒ ประเภท ได้แก่ ความหวังแบบบรรพชิตและความหวังแบบคฤหัสถ์  

อย่างไรก็ตาม แม้ว่าความหวังในทัศนะของพุทธศาสนาเถรวาทจะถูกจัดเป็นกิเลส     
แต่สภาพความเป็นจริงที่ว่า มีเพียงพระอรหันต์ที่ปราศจากความหวังได้ และในอีกแง่หนึ่งปุถุชน
ทั่วไป ยังคงมีความเคยชิน ความอ่อนแอ ความไม่พร้อม หรือความจ าเป็นต่างๆ พุทธศาสนา   
เถรวาทจึงมิได้มีท่าทีที่แข็งตัวว่าจะต้องให้บุคคลละความหวังที่เป็นกิเลสนั้นโดยสิ้นเชิง หรือห้าม
ให้บุคคลตั้งความหวังใดๆ ทั้งสิ้นในทุกกรณี ดังนั้น พุทธศาสนาจึงเห็นว่าความหวังสามารถใช้เป็น
แรงขับเคลื่อนชีวิตได้ แต่ทั้งนี้ผู้เขียนมีข้อเสนอว่าความหวังที่พุทธศาสนายอมรับได้นั้นจะต้องเป็น
ความหวังที่มีองค์ประกอบ ๓ ประการ ได้แก่ เป้าหมาย วิธีการ และเจตนาอยู่ในกรอบจริยธรรม
ของพุทธศาสนา กล่าวอีกแบบหนึ่งได้ว่าพุทธศาสนามีหลักการว่า “พึงใช้ความหวังละความหวัง” 
นั่นเอง  

 

๗. ข้อเสนอแนะ  
บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยที่มุ่งเน้นการศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง

ความหวัง (อาสา) ในพุทธศาสนาเถรวาท การศึกษาใช้ข้อมูลในคัมภีร์เป็นฐานในการวิเคราะห์ 
อย่างไรก็ดี งานวิจัยยังมีขอบเขตจ ากัดที่ยังไม่คลอบคลุมไปถึงประเด็นอื่นๆ ที่น่าสนใจ ดังนั้น 
ผู้เขียนจึงต้องการให้ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยคร้ังต่อไป โดยจัดเป็นหัวข้อได้ดังนี้ 

๑. ในด้านคัมภีร์ ควรมีการศึกษาวิจัยแนวคิดเรื่องความหวังกับแนวคิดอื่นในกลุ่มของ
ตัณหาที่จัดอยู่ในนิยามของโลภะ เพื่อก าหนดความเหมือนและความต่างกันระหว่างความหวัง 
(อาสา) ความอยากได้ในอารมณ์ (โลภะ) เป็นต้น 

๒. ควรมีการศึกษาวิจัยแนวคิดเรื่องความหวังในพุทธศาสนาโดยบูรณาการกับศาสตร์
ต่างๆ เช่น จิตวิทยา การแพทย์   

๓. ควรมีการศึกษาวิจัยเชิงเปรียบเทียบระหว่างความหวังในพุทธศาสนากับทฤษฎี
ความหวัง (Hope Theory) ของตะวันตก 

๔. ควรมีการศึกษาเปรียบเทียบระหว่างแนวคิดเรื่องความหวังในพุทธศาสนากับแนวคิด
เร่ืองความหวังในศาสนาอื่น เช่น ศาสนาอิสลาม คริสตศาสนา   

 
 



     พิชญรัตน์ เหมนาไลย และคณะ            ~ ๒๙ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

บรรณานุกรม 
 

ภาษาไทย 
 

ป. หลงสมบุญ. พจนานุกรมมคธ-ไทย. กรุงเทพมหานคร: มปท. มปป. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สรุเตโช). ศัพท์วิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 

๒๕๕๐. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 

๑๓. กรุงเทพมหานคร : บริษัท เอส.อาร์.พร้ินติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด. ๒๕๔๘. 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป .อ.  ปยุตฺ โต) . พุทธธรรม  ฉบับปรับขยาย . พิมพ์ครั้ งที่  ๓๗. 

กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖. 
พระพุทธโฆสเถระ. คัมภีร์วิสุทธิมรรค. สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปลและ    

เรียบเรียง. พิมพ์ครั้งที่ ๔.กรุงเทพมหานคร : ประยูรวงศ์พริ้นติ้ง, ๒๕๔๖. 
พระมหาสมปอง มุทิโต, (ผู้แปล), คัมภีร์อภิธานวรรณนา,  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธรรมสภา, 

๒๕๔๒. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
โสรีย์ โพธิแก้ว. (ผู้แปล). แห่งความงดงามของชีวิต. กรุงเทพมหานคร : โกมลคีมทอง, ๒๕๕๓. 
 

ภาษาอังกฤษ 
 

Claudia Bloeser and Titus Stahl. "Hope" in The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Spring 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Retrieved from 
https://plato.stanford.edu/archives/spr2017/entries/hope/.15 December 
2019. 

T. W. Rhys Davids and William Stede, The Pali Text Society's Pali-English 
Dictionary. Retrieved from http://lirs.ru/lib/dict/Pali-English_Dictionary, 
1921-25,v1.pdf. 14 February 2020. 

 

 
 

 
 
 


