
รัฐศาสตร์แนวพุทธ: วิเคราะห์เสรีภาพทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตย 
Political Science In Buddhist Approach : Analysis of  Liberty 

in Democratic Regime 
 

สุมาลี  บุญเรือง  Sumalee Boonryeabg๑ 
พระอโณทัย กตปุญฺโญ (อุ่นเรือน)  

Phra Anothai Gataponyo (Aunruean)๒ 
 

Received:   June 2, 2020  Revised:   July 24, 2020 
Accepted:   July 25, 2020 

 

บทคัดย่อ  
 

เสรีภาพทางการเมืองเป็นสิทธิในการมีส่วนร่วมในการด าเนินกิจการที่เป็นประโยชน์ต่อ
สาธารณะ และถือเป็นเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็นทางการเมือง รวมถึงเสรีภาพในการเลือก
วิถีชีวิตของตนทางการเมือง เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น เสรีภาพในการมีส่วนร่วมกับรัฐใน
การด าเนินกิจการที่เป็นประโยชน์สาธารณะ เสรีภาพในการชุมนุมโดยสงบ เสรีภาพในการ
รวมกลุ่ม เสรีภาพในการเลือกตั้งอย่างเสรี ในขณะเดียวกันนี้ความเข้าใจในหลักธรรมทาง
รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธเป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่เกี่ยวข้องกับการปกครอง ทั้งผู้ปกครอง
และผู้ถูกปกครอง ท าให้ได้นักปกครองที่ดีและพลเมืองที่ดี โดยอาศัยอ านาจความดีที่เกิดจากการ
ประพฤติตนให้มีคุณธรรม ใช้อ านาจนั้นในการปฏิสัมพันธ์กับคนอื่นในรูปแบบของการบริหาร
จัดการบ้านเมืองที่ดี ให้เกิดประโยชน์สุขแก่คนหมู่มาก ในการอยู่ร่วมกันในสังคมและแห่งมวล
มนุษยชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งค าสอนทางพระพุทธศาสนามองถึงสิทธิเสรีภาพว่าเป็นของคู่กับ
หน้าที่ เพราะสิทธิเสรีภาพจะเป็นไปด้วยดีก็เพราะมีการค านึงถึงและปฏิบัติหน้าที่ของตนให้ดี 
สังคมประชาธิปไตยจึงจะเจริญก้าวหน้า อีกทั้งเสรีภาพนั้นพระพุทธศาสนาชี้ชัดว่าต้องควบคู่ไป
ด้วยกับความรับผิดชอบ กล่าวคือเมื่อบุคคลใช้เสรีภาพอย่างมีความรับผิดชอบ ก็จะท าให้ตนเอง
และสังคมมีความเจริญและอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก เสรีภาพทางการเมือง ในความหมายของ
พระพุทธศาสนาคือคนที่มีจิตใจเป็นอิสระไม่ถูกครอบง าด้วยกิเลสทางการเมือง 

 

ค าส าคัญ : รัฐศาสตร์แนวพุทธ, เสรีภาพทางการเมือง, ประชาธิปไตย 

                                                      
๑

 ภาควิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
Department of Political Science, Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornraja- 
vidyalaya University, Thailand. Email: sumalee31130@hotmail.com 

๒ วัดสบหนอง, รักษาการเจ้าอาวาส. ต าบลตาลชุม อ าเภอท่าวังผา จังหวัดน่าน. Abbot's 
Wat Sopnong ,Tan Chum sub-district , Tha Wang Pha District, Nan , Thailand. 



     สุมาลี  บุญเรือง และคณะ                 ~ ๓๑ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

Abstract  

Political liberty is the right to participate in activities that benefit the 
public and a freedom to express political opinions including the freedom to 
choose their political life, freedom of expression, freedom to participate in the 
state of operation of the public interest, freedom of peaceful assembly, freedom 
of association and freedom of free elections. Simultaneously, understanding of 
the principle of Political Science in Buddhist Approach based on the teachings of 
the Lord Buddha that involve the government, both the rulers and the ruled, the  
good government and good citizen by virtue of the goodness of their moral 
conducts to use that power to interact with others in  form of good governance. 
for the benefit of happiness for masses, in coexistence in society and of 
humankind. Especially, the teachings of Buddhism indicated that the right for 
freedom is  coupled with responsibility. As for the rights and liberty to go well, it 
depends on the consideration and good performance of their responsibility. In 
addition, in order for the social democracy will progress, the freedom, according 
to Buddhism that clearly indicated that it must be accompanied by responsibility. 
Thus, when people use freedom with responsibly, it would enable oneself and 
society to prosper and live happily together. Political liberty, in the sense of 
Buddhism means people who have independent minds and are not dominated 
by political defilements. . 
 

Keywords: Political Science in Buddhist Approach, Political Liberty, Democracy 

 
 

 

๑. บทน า 

ประชาชนได้มีบทบาททางการเมืองประเภทที่ เรียกว่า  เสรีภาพทางการเมือง 
(Political Liberty) บางโอกาสมีการใช้ค าว่าเสรีภาพ ให้มีความหมายตรงกับค าว่าประชาธิปไตย
หรือรัฐบาลโดยประชาชน เราอาจจะเรียกรัฐหนึ่งว่าเป็นรัฐบาลอิสระ (Free Government)  
ถ้าหากประชาชนสามารถก าหนดด้วยตัวเองว่าเขาจะมีรัฐบาลประเภทไหน ในความหมายนี้ 
เสรีภาพก็คือสิทธิทางการเมืองที่ประชาชนมีอยู่ ถ้าหากเสรีภาพนี้มีอยู่ในตัวของปัจเจกชนทุกคน 
รัฐก็เป็นประชาธิปไตย รัฐบาลที่ถูกควบคุมโดยประชาชน นั้นคือการปกครองระบอบ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๓๒ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ประชาธิปไตย เมื่อประชาชนมีเสรีภาพทางการเมืองมาก จึงมีโอกาสที่จะได้แสดงบทบาทหรือมี
ส่วนร่วมในทางการเมืองมากกว่าการปกครองในระบบเผด็จการ ฉะนั้นเสรีภาพทางการเมืองจึง
หมายถึงการที่ประชาชนมีโอกาสที่จะกระท าความใด ๆ ต่อทิศทางและกิจกรรรมทางการเมือง 
โดยการที่ถูกจ ากัดหรือถูกควบคุมน้อยที่สุด เช่น เสรีภาพในการใช้สิทธิออกเสียงเลือกตั้ง การเข้า
ร่วมกลุ่มผลประโยชน์ การเข้าเป็นสมาชิกพรรคการเมือง การพูดคุยสนทนาเรื่องการเมือง  
การอภิปรายถึงกิจกรรมหรือเหตุการณ์ทางการเมือง การเข้าร่วมชุมนุมทางการเมือง การก่อตั้ง
พรรคการเมือง และการลงสมัครรับเลือกตั้ง เป็นต้น แต่อย่างไรก็ตามเมื่อยกกรณีการปกครองใน
ระบอบประชาธิปไตยของไทยในปัจจุบันได้รับการกล่าวขานในเชิงลบว่า เสรีภาพในทางการเมือง
ของคนไทยถูกลิดรอน เพราะถูกจ ากัดสิทธิโดยอ านาจรัฐที่ไม่เปิดโอกาสให้คนไทยแสดงความ
คิดเห็นได้อย่างเปิดเผยทั้ง ๆ ที่สังคมไทยเป็นสังคมพุทธที่มีวิถีพุทธมาเชื่อมโยงกับการปกครองมา
ช้านาน ในขณะเดียวกัน พระพุทธศาสนาที่เป็นความเชื่อและวิถีปฏิบัติของประชาชนในหลายรัฐ
ที่มองว่า เสรีภาพที่ยั่งยืนนั้นต้องเป็นความมีอิสระจากการถูกครอบง า โดยบุคคลหรือปัจจัย
ภายนอก โดยเฉพาะอย่างยิ่งเสรีภาพทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตยตามนัยทาง
พระพุทธศาสนาเน้นให้ถือหลักควบคู่ไปกับความรับผิดชอบต่อตนเอง สังคมและประเทศชาติ โดย
เมื่อปัจเจกชนในระบอบประชาธิปไตยถือหลักเสรีภาพทางการเมืองควบคู่กับหลักความ
รับผิดชอบทางการเมืองไปพร้อม ๆ กันก็จะได้ชื่อว่า เป็นการสร้างสรรค์และจรรโลงระบอบ
ประชาธิปไตยโดยได้อย่างมั่นคงตลอดไป 
 

๒. เสรีภาพทางการเมือง 
มาตรา ๒๕ รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. ๒๕๖๐ กล่าวถึงเสรีภาพของ

ปวงชนชาวไทยว่า นอกจากที่บัญญัติคุ้มครองไว้เป็นการเฉพาะในรัฐธรรมนูญแล้ว  
การใดที่มิได้ห้ามหรือจ ากัดไว้ในรัฐธรรมนูญหรือในกฎหมายอ่ืน บุคคลย่อมมีเสรีภาพที่จะ
ท าการนั้นได้และได้รับความคุ้มครองตามรัฐธรรมนูญ ตราบเท่าที่การใช้เสรีภาพเช่นว่านั้น
ไม่กระทบกระเทือนหรือเป็นอันตรายต่อความมั่นคงของรัฐ ความสงบเรียบร้อยหรือ
ศีลธรรมอันดีของประชาชน และไม่ละเมิดเสรีภาพของบุคคลอ่ืน เสรีภาพใดที่รัฐธรรมนูญ
ให้เป็นไปตามท่ีกฎหมายบัญญัติ หรือให้เป็นไปตามหลักเกณฑ์และวิธีการที่กฎหมายบัญญัติ 
แม้ยังไม่มีการตรากฎหมายนั้นขึ้นใช้บังคับ บุคคลหรือชุมชนย่อมสามารถใช้เสรีภาพนั้นได้
ตามเจตนารมณ์ของรัฐธรรมนูญบุคคลซึ่งถูกละเมิดเสรีภาพที่ได้รับความคุ้มครองตาม
รัฐธรรมนูญ สามารถยกบทบัญญัติแห่งรัฐธรรมนูญเพ่ือใช้สิทธิทางศาลหรือยกขึ้นเป็นข้อ
ต่อสู้คดีในศาลได้บุคคลซึ่งได้รับความเสียหายจากการถูกละเมิดเสรีภาพหรือจากการกระท า



     สุมาลี  บุญเรือง และคณะ                 ~ ๓๓ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
ความผิดอาญาของบุคคลอ่ืน ย่อมมีสิทธิที่จะได้รับการเยียวยาหรือช่วยเหลือจากรัฐตามที่
กฎหมายบัญญัติ๓ 

ดังนั้นเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ หมายถึงสภาพการณ์ที่บุคคลมีอิสระในการที่จะ
กระท าการอย่างใดอย่างหนึ่งตามความประสงค์ของตนเสรีภาพจึงหมายถึง อ านาจในการ
ก าหนดตนเองโดยอิสระของบุคคลที่จะกระท าการใดหรือไม่กระท าการใดอันเป็นอ านาจที่มี
เหนือตนเอง ความแตกต่างระหว่างสิทธิและเสรีภาพ จึงอยู่ที่ว่าสิทธิเป็นอ านาจที่บุคคลมี
เพ่ือเรียกร้องให้ผู้อื่นกระท าการหรือละเว้นกระท าการอันใดอันหนึ่งแต่ในขณะที่เสรีภาพนั้น
เป็นอ านาจที่บุคคลนั้นมีอยู่เหนือตนเองในการตัดสินใจจะกระท าการอย่างใดอย่างหนึ่ง
หรือไม่กระท าการอย่างใดอย่างหนึ่งโดยปราศจากการแทรกแซงหรือครอบง าจากบุคคลอ่ืน 
เสรีภาพจึงไม่ก่อให้เกิดหน้าที่ต่อบุคคลอ่ืนแต่อย่างใด๔ 

เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญระบอบประชาธิปไตยหรือเสรีภาพทางการเมืองเป็น
รากฐานของสังคมประชาธิปไตยอันประกอบด้วยเสรีภาพที่ส าคัญ ดังนี้ (๑) เสรีภาพในการ
แสดงความคิดเห็น (๒) เสรีภาพในการชุมนุม (๓) เสรีภาพในการรวมกลุ่ม (๔) เสรีภาพใน
การจัดตั้งพรรคการเมือง โดยที่การใช้เสรีภาพเหล่านี้มักน าไปสู่ความขัดแย้งกับรัฐบาลจึงท า
ให้เกิดปัญหาการใช้อ านาจรัฐในการจัดการกับการใช้เสรีภาพในทางประชาธิปไตย 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งกรณีท่ีเป็นการใช้เสรีภาพในการชุมนุมเพ่ือเรียกร้องให้รัฐบาลลาออกจาก
การบริหารราชการแผ่นดิน ซึ่งมักจะน ามาสู่การสลายการชุมนุม การจับกุมผู้ชุมนุม การ
ฟูองร้องผู้จัดการชุมนุมหรือผู้ชุมนุม หรือการชุมนุมอาจน าไปสู่การท าลายอาคารสถานที่  
การก่อให้เกิดความจลาจลวุ่นวายในบ้านเมือง การท าร้ายร่างกายผู้ที่เกี่ยวข้องกับการชุมนุม 
เป็นต้น สภาพการณ์เหล่านี้ จึงน ามาสู่ความขัดแย้งระหว่าง การใช้เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ
ในระบอบประชาธิปไตยกับการใช้อ านาจรัฐในการจัดการการชุมนุม ซึ่งในที่นี้จะได้
กล่าวถึง๕ 

๑. หลักพ้ืนฐานตามรัฐธรรมนูญที่เกี่ยวกับการใช้เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญในทาง
ประชาธิปไตยและอ านาจรัฐนั้นมีหลักการพ้ืนฐานตามรัฐธรรมนูญที่ส าคัญ ดังนี้ หลักการ
คุ้มครองศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิและเสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคลย่อม

                                                      
 ๓ รัฐธรรมนญูแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. ๒๕๖๐, ราชกิจจานุเบกษา, เล่ม ๑๓๔ ตอนท่ี 
๔๐ ก ๖ เมษายน ๒๕๖๐ หน้า ๗-๘ 

 ๔ บรรเจิด สิงคะเนติ, หลักพ้ืนฐานเกี่ยวกับสิทธิเสรีภาพและศักด์ิศรีความเป็นมนุษย์, 
(กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์วิญญูชน, ๒๕๕๘), หน้า ๕๐-๕๓. 

 ๕ บรรเจิด สิงคะเนติ, การใช้เสรีภาพในทางประชาธิปไตยกับอ านาจรัฐ , [ออนไลน์], 
แหล่งที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9610000051183 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๓]. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๓๔ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ได้รับการคุ้มครอง หลักความผูกพันโดยตรงต่อสิทธิและเสรีภาพ หลักการคุ้มครองสิทธิและ
เสรีภาพโดยองค์กรตุลาการ  

๒. ขอบเขตของการใช้เสรีภาพในการพิจารณาเกี่ยวกับขอบเขตของการใช้
เสรีภาพมีข้อพิจารณาเกี่ยวกับ ข้อจ ากัดทั่วไปของการใช้เสรีภาพและองค์ประกอบของการ
ใช้เสรีภาพในแต่ละเรื่อง 

๓. ความผูกพันของรัฐต่อเสรีภาพ ความผูกพันของอ านาจรัฐต่อเสรีภาพอาจ
จ าแนกความผูกพันหลักๆ ได้ ๓ ลักษณะ ๑) ผูกพันที่จะไม่ก้าวล่วงในแดนเสรีภาพของ
บุคคล ความผูกพันหรือหน้าที่ของรัฐในลักษณะนี้เป็นลักษณะของเสรีภาพที่ปัจเจกบุคคล
สามารถด าเนินการให้บรรลุความมุ่งหมายได้โดยปัจเจกบุคคลแต่ละคน ๒) ผูกพันที่จะต้อง
ด าเนินการให้เป็นไปตามเงื่อนไขแห่งเสรีภาพตามที่ก าหนดไว้ เสรีภาพในกลุ่มนี้จะเป็น
เสรีภาพที่ปัจเจกบุคคลไม่สามารถด าเนินการให้บรรลุความมุ่งหมายตามเสรีภาพนั้นได้โดย
ปราศจากการเข้ามาด าเนินการอย่างใดอย่างหนึ่งของรัฐ ๓) ผูกพันที่จะปฏิบัติต่อบุคคล
อย่างเท่าเทียมกัน โดยหลักท่ัวไปแล้วรัฐย่อมถูกผูกพันที่จะต้องปฏิบัติต่อบุคคลให้เท่าเทียม
กัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่เก่ียวกับสิทธิพลเมืองทั้งหลาย  

๔. การใช้เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญในระบอบประชาธิปไตยกับอ านาจรัฐในหัวข้อนี้
หมายถึง เสรีภาพตามรัฐธรรมนูญในระบอบประชาธิปไตย เสรีภาพในการชุมนุมกับ
ความผิดตามกฎหมายอาญา อ านาจรัฐกับการสลายการชุมนุม  อ านาจรัฐกับการฟูอง
ผู้จัดการชุมนุมและผู้ร่วมชุมนุม และความผูกพันขององค์กรของรัฐกับค าวินิจฉัยของศาล
รัฐธรรมนูญ  

๕. บทวิเคราะห์สรุปปัญหาการใช้เสรีภาพในการชุมนุมกับการใช้อ านาจรัฐ  
ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็นการชุมนุมเรียกร้องสิทธิเพ่ือปากท้องของประชาชน และการชุมนุม
ทางการเมือง๖ 

ดังนั้นเสรีภาพในทางการเมือง อันได้แก่ เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น
ทางการเมือง เสรีภาพในการชุมนุม เสรีภาพในการรวมตัวกันเป็นกลุ่ม สมาคม ชมรม หรือ
พรรคการเมืองเพ่ือแสดงออกซ่ึงความคิดเห็นทางการเมือง๗ 

จากการที่ผู้เขียนได้กล่าวถึงเสรีภาพทางการเมืองดังกล่าวข้างต้นจะเห็นได้ว่า
เสรีภาพทางการเมืองนั้น เป็นรากฐานของสังคมประชาธิปไตยที่รัฐจะต้องให้กับพลเมือง
ของตนในการรัฐจะต้องไม่เข้าไปก้าวล่วงในการที่ปัจเจกบุคคลที่เป็นพลเมืองของรัฐย่อมมี

                                                      
 ๖ อ้างแล้ว 
 ๗ สมยศ เช้ือไทย และวรพจน์ วิศรุตพิชญ์, “แนวคิดพื้นฐานเกี่ยวกับรัฐธรรมนูญและ

ประชาธิปไตย”, วารสารนิติศาสตร์, ปีท่ี ๑๔ ฉบับท่ี ๓ (กันยายน ๒๕๒๗): ๕๖. 



     สุมาลี  บุญเรือง และคณะ                 ~ ๓๕ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  
เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น การรวมตัวหรือการชุมนุมทางการเมืองโดยสันติที่ไม่เป็น
การก้าวล่วงสิทธิและเสรีภาพของบุคคลอื่นและย่อมได้รับการคุ้มครองจากรัฐอีกด้วย 
 
๓. รัฐศาสตร์ตามแนวพระพุทธศาสนา 

รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์เป็นการศึกษารัฐศาสตร์ที่มีปรากฏอยู่ในค าสอนของ
พระพุทธศาสนา แต่โดยที่ค าสอนของพระพุทธศาสนาที่ไม่ใช่ศาสตร์แห่งการเมืองการปกครอง
โดยตรง จึงไม่มีหลักทฤษฎีทางรัฐศาสตร์โดยเฉพาะ แต่เป็นค าสอนที่เกี่ยวเนื่องกับศีลธรรมและ
จริยธรรม ที่ทั้งผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครองจะต้องประพฤติเพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการอยู่
ร่วมกันทั้งในระดับบุคคล กลุ่ม องค์กร สังคม ประเทศชาติ นานาชาติ และมนุษยชาติทั้งมวล 
การศึกษาวิชา รัฐศาสตร์ตามแนวพระพุทธศาสนา จึงศึกษาโดยก าหนดกรอบแนวคิด โดยอาศัย
หลักค าสอนที่มีปรากฏอยู่ในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับหลักการทางรัฐศาสตร์ 

ดังนั้นรัฐศาสตร์มีความความหมายทั่วไปที่มีจุดมุ่งหมายสูงสุด คือ การแสวงหา
อ านาจ การได้มาซึ่งอ านาจ แสวงหาจากตัวเอง ได้มาเพราะพฤติกรรมที่ตัวเองกระท าแต่ใน
ความหมายของอ านาจตามแนวพระพุทธศาสนาที่ เกิดขึ้นจากการประพฤติสุจริตทางกาย  
วาจาและใจ อ านาจเกิดจากการที่ตัวเองประพฤติคุณธรรมตั้งอยู่ในคุณธรรม การแสวงหา
อ านาจ และการได้มาซึ่งอ านาจ จึงเกิดประโยชน์สุขให้แก่ตัวเองเป็นเบื้องต้น มีความสุข ไม่
เดือดร้อนทั้งแก่ตนเองและสังคม การใช้อ านาจตามแนวพระพุทธศาสนาโดยวิธีการบ าเพ็ญ
ประโยชน์แก่บุคคลอ่ืน เกื้อกูลแก่มหาชน ในการปฏิสัมพันธ์กับมวลชน อ านาจของคุณธรรมที่มี
อยู่ในตัวผู้ใช้บวกกับอ านาจที่เกิดจากการปฏิสัมพันธ์กับคนอ่ืน คือ ความต้องการผลประโยชน์
เกิดขึ้น ซึ่งเป็นผลประโยชน์ทั้งสอง จะลงตัวอย่างสมบูรณ์แบบ ได้รับการตอบสนองเป็นที่พอใจ
แบบสมประโยชน์อย่างเต็มที่ นั่นก็คือฝุายผู้ใช้อ านาจก็มีเปูาหมายเพ่ืออ านวยให้เกิดประโยชน์ 
เพ่ือความผาสุกแก่ผู้อ่ืนอยู่แล้ว อีกฝุายก็ต้องการผลประโยชน์และความสุขตามความต้องการ
ของตัวเอง เปูาหมายจึงบรรลุผลได้ด้วยดี ฝุายผู้ให้ก็พอใจ ฝุายผู้รับก็ดีใจ จึงเป็นการใช้อ านาจ
โดยปราศจากผลร้ายใด ๆ ผลของการใช้อ านาจ เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมทางสังคม แบบ
ค่อยเป็นค่อยไป โดยสันติวิธี โดยความสมัครใจและเต็มใจ เป็นการเปลี่ยนแบบถาวรหรือยั่งยืน 
และการเปลี่ยนแปลงเป็นที่ยอมรับของสังคมว่าจะไม่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่ผู้ใดทั้งสิ้น๘ 

                                                      
 ๘ สงบ เช้ือทอง, รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http:// 
psiba.blogspot.com/ [๔ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๓]. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๓๖ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
เมื่อกล่าวถึงการปกครองทั้งตามหลักพระพุทธศาสนาและหลักรัฐศาสตร์ จึงมี

ความส าคัญเป็นอย่างยิ่ง กล่าวคือ การที่รัฐหรือประเทศจะปกครองพลเมืองให้มีความมั่นคง
อย่างสันติสุขได้ยั่งยืนตลอดไปนั้น ซึ่งสถาบันการเมืองจะต้องใช้หลักศาสนาเพ่ือให้พลเมือง
ไดเ้ป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจ โดยเฉพาะพุทธศาสนาที่เน้นการปฏิบัติทางกาย ทางวาจา
และทางใจ ซึ่งเป็น ๓ สุจริต๙ คือ ให้มีความประพฤติดีประพฤติชอบ ๓ ประการ ได้แก่ ๑) 
กายสุจริต กล่าวคือ มีความสุจริตทางกาย ท าสิ่งที่ดีงามถูกต้อง ประพฤติชอบด้วยกาย ๒) 
วจีสุจริต คือมีความสุจริตทางวาจา พูดสิ่งดีงามถูกต้อง ประพฤติชอบด้วยวาจา และ ๓) 
มโนสุจริต คือ มีความสุจริตทางใจ คิดสิ่งที่ดีงามถูกต้อง ประพฤติชอบด้วยใจ  ทั้งนี้ เพราะ
การปกครองพลเมืองเพ่ือให้สังคมนั้น ๆ ด าเนินไปได้สงบเรียบร้อย มีความยุติธรรม มีความ
สามัคคี ปฏิบัติตนเป็นพลเมืองที่ดีของสังคม ปัจจัยส าคัญที่จะท าให้ได้มาซึ่งการมี
เสถียรภาพทางสังคมและการน าสังคมไปสู่ความเจริญก้าวหน้า ความผาสุก การบริหาร 
และการปกครองของสังคมในอดีตมีความสัมพันธ์กับศาสนาอย่างใกล้ชิดมีการพ่ึงพิงอาศัย
ซึ่งกันและกัน ศาสนาจึงเป็นที่มาของอุดมการณ์รูปแบบเดียวเป็นเครื่องมือที่ส าคัญในการ
ธ ารงรักษาความชอบธรรมของการปกครองและการยอมรับของประชาชนที่มีต่อผู้ปกครอง
ดังนั้นพระพุทธศาสนาทั้งที่เป็นส่วนพระธรรม คือค าสอน และพระวินัย คือ ค าสั่งมีคุณค่า
ต่อการปกครองทั้งในด้านการปกครองตนเอง การปกครองหมู่คณะและการปกครอง
ประเทศหรือสังคมโดยส่วนรวมตลอดจนมีการปกครองโลกหมู่มาก กล่าวคือ มุ่งส่งเสริมให้
บุคคลหมั่นส ารวจ ฝึกฝน ปรับปรุง เคารพ ควบคุม บังคับภายใน คือ จิตใจ เชื่อมั่น
รับผิดชอบต่อตนเอง เป็นการปกครองตนเอง รู้จักธรรมชาติและความต้องการของผู้อ่ืน ใช้
พระคุณควบคู่กับการใช้พระเดช เป็นการปกครองหมู่คณะและปกครองประเทศหรือสังคม
โดยส่วนรวม๑๐ 

เมื่อกล่าวโดยสรุปจะเห็นได้ว่า หลักรัฐศาสตร์เป็นเรื่องของการเมืองการปกครองที่มี
เนื้อหารูปแบบและวิธีการเพ่ือท าให้คนในสังคมมีความเจริญก้าวหน้าและอยู่ร่วมกันด้วยความ
เอ้ือเฟ่ือเผื่อแผ่กัน ซึ่งก็สอดคล้องกับหลักพุทธศาสตร์หรือหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่มุ่ง
หมายให้คนเกิดมาเป็นคนดีมีศีลธรมที่จะน าตนและประเทศชาติให้สงบสุขและมีความ

                                                      
 ๙ ที.ปา. ๑๑/๒๒๘/๒๒๗. 
 ๑๐ อภินันท์ จันตะนี,  พุทธรัฐศาสตร์ส าหรับการส่งเสริมความมั่นคงแห่งพลเมือง, 
วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยปทุมธานี, ปีท่ี ๑๐ ฉบับท่ี ๒ (กรกฎาคม – ธันวาคม ๒๕๖๑): ๒๙๐. 



     สุมาลี  บุญเรือง และคณะ                 ~ ๓๗ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

เจริญรุ่งเรือง เพียงแต่ว่าเมื่อน าหลักรัฐศาสตร์มาบูรณาการร่วมกับหลักทางพระพุทธศาสนา
แล้ว ก็จะเป็นการค านึงถึงรูปแบบการเมืองการปกครองที่จะดูแลคนในประเทศทั้งทางร่างกาย
และจิตใจควบคู่ไปด้วยกัน ทั้งนี้มีจุดมุ่งหมายเดียวกันก็คือการส่งเสริมให้คนในชาติมีความรัก 
ความผูกพันต่อชาติของตนเองด้วยความสมัครสมานสามัคคีมองเห็นประโยชน์ตนและประโยชน์
ของส่วนร่วมคือประเทศชาติต้องไปพร้อม ๆ กันนั่นเอง 
 
๔. เสรีภาพทางการเมืองตามแนวพระพุทธศาสนา 

เมื่อศึกษาเรียนรู้เกี่ยวกับหลักรัฐศาสตร์ตามแนวพระพุทธศาสนาที่ผู้เขียนได้
น าเสนอในหัวข้อที่ผ่านมาเป็นการน าเสนอในมุมกว้าง แต่เมื่อศึกษาตัวอย่างบุคคลใน
ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาก็จะพบได้ว่า พระพุทธศาสนาได้ให้เสรีภาพแก่มวลมนุษย์
ทั้งหลายไม่ให้มีการแบ่งชั้นวรรณะ เช่น ในกัณณกตถลสูตร พระพุทธเจ้าได้แสดงว่า 
“วรรณะทั้ง ๔ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ และศูทร ถ้ามีคุณธรรมแล้วชื่อว่าเสมอกัน 
โดยพระพุทธเจ้าทรงเปรียบว่าถ้าจะน าไม้สาละ ไม้มะม่วงไม้มะเดื่อที่แห้งมาเผาไฟ ผลคือ
เปลวไฟ สีของไฟและแสงของไฟที่เกิดขึ้น ก็จะไม่ต่างอะไรกัน๑๑ ส่วนในพระวินัยปิฎกได้มี
บทบัญญัติที่ห้ามไม่ให้มีการซื้อขายทาส เช่น ห้ามไม่ให้ภิกษุมีทาสหญิงชายรับใช้ ภิกษุใดฝุา
ฝืนต้องอาบัติทุกฎ๑๒ นอกจากนี้ พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงทาสที่มาบวชแล้วได้รับสิทธิทั้ง
ปวงเท่าเทียมกับภิกษุอ่ืน และพระเจ้าแผ่นดินในครั้งนั้นถือว่าทาสที่ เข้ามาบวชใน
พระพุทธศาสนาแล้วให้ถือว่าเจ้าของไม่มีสิทธิ์ที่จะจับกุมหรือเรียกตัวคืน แต่เพ่ือตัดปัญหา
ยุ่งยากพระบรมศาสดาจึงทรงบัญญัติสิกขาบทให้ผู้ที่จะเข้ามาบวชไม่ให้หนีเข้ามา ต้องได้รับ
อนุญาตจากผู้ปกครองก่อนก่อนจะบวช จึงมีค าถามว่าท่านเป็นไทหรือเปล่า๑๓ ในกรณีอ่ืนที่
เกี่ยวกับเสรีภาพของมนุษย์ทีพ่ระพุทธเจ้าให้เว้นจากการซื้อขายมนุษย์เพ่ือท าการค้า เพราะ
หลักพระพุทธศาสนาก าหนดว่าการซื้อขายมนุษย์ถือว่าเป็นอาชีพที่ ทุจริต อีกทั้ ง
พระพุทธศาสนาเน้นให้มีความเมตตาต่อสัตว์ทั้งหลายไม่ให้มีการบูชายัญด้วยการฆ่าสัตว์
หรือมนุษย์ เช่น ในกรณีเรื่องพระเจ้าปเสนทิโกศลทรงรับสั่งให้เตรียมการบูชายัญ โดยใช้โค 
ลูกโคตัวผู้ ลูกโคตัวเมีย แพะ และแกะ อย่างละ ๕๐๐ ตัว ผูกไว้ที่เสาเพ่ือฆ่าสังเวยเทพเจ้า 
เมื่อได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า ก็ทรงเลิกการบูชายัญ หันมาทรงท าความดีแทน๑๔ 
นอกจากที่กล่าวมาทั้งหมดนี้แล้ว เรื่องเสรีภาพทางพระพุทธศาสนาที่สังคมโลกยอมรับถึง

                                                      
 ๑๑ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๘๐/๔๖๕. 
 ๑๒ วิ.มหา. (ไทย) ๔/๙๗/๑๕๑. 
 ๑๓ วิ.มหา. (ไทย) ๔/๙๗/๑๕๑. 
 ๑๔ สัง.ส. (ไทย) ๑๕/๑๒๐/๑๓๘. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๓๘ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
ความใจกว้างของพระพุทธศาสนาที่ให้เสรีภาพไม่บังคับให้เชื่อหรือไม่เชื่อ เช่นในกาลามสูตร 
ไม่ให้เชื่อเพราะเหตุ ๑๐ ประการ คือ ๑) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยฟังตามกันมา ๒) ไม่ควรปลง
ใจเชื่อโดยน าสืบกันมา ๓) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยตื่นข่าวลือ ๔) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยอ้าง
ต ารา ๕) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยนึกเอาเอง ๖) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยคาดคะเน ๗) ไม่ควรปลง
ใจเชื่อโดยตรึกเอาตามอาการ ๘) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยพอใจว่าตรงกับที่ตัวเองคิด ๙) ไม่
ควรปลงใจเชื่อโดยเห็นว่าพอเชื่อได้ ๑๐) ไม่ควรปลงใจเชื่อโดยเห็นว่าสมณะนี้เป็นครูของ
เรา๑๕  

นอกจากนี้ หลังจากพระพุทธเจ้าองค์ตรัสรู้แล้วได้ประกาศพระพุทธศาสนาท าให้
ได้สาวกที่บรรลุธรรมเป็นจ านวนมากท าให้สาวกเหล่านั้นได้รับเสรีภาพทั้งภายในและ
ภายนอกตัวอย่างพระอริยบุคคลที่บรรลุธรรมให้มีเสรีภาพ เช่น พระปัญจวัคคีย์ บรรลุธรรม
ด้วยการฟังธรรมจักรกัปปวัตตนสูตรและอนัตตลักขณะสูตร พระยสะและสหาย บรรลุธรรม
ด้วยการฟังอนุปุพพิกถาและอริยสัจ ๔ พระอุรุเวลากัสสปะสามพ่ีน้องบรรลุธรรมด้วยการ
ฟังอาทิตตปริยายสูตร พระสารีบุตรบรรลุธรรมด้วยการฟังทีฆนขสูตร พระมหาโมคคัลลา
นะ บรรลุธรรมด้วยการฟังอุบายแก้ง่วงและโอวาท ๓ ข้อ ธรรมที่พระสาวกทั้งหลายบรรลุ
ล้วนแล้วแต่เป็นธรรมที่สอนให้รู้จักทุกข์และวิธีการดับทุกข์ เป็นการมีเสรีภาพที่ยั่งยืนที่
ตนเองปราศจากการควบคุมจากปัจจัยภายนอกใด ๆ ทั้งสิ้น ถือเป็นเสรีภาพสูงสุดที่ท าให้
บรรลุจุดมุ่งหมายของความเป็นมนุษชาติโดยแท้จริง 

อีกประการหนึ่งพระพุทธศาสนามองว่า ประชาธิปไตยเป็นการปกครองที่ช่วย
ประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลและสังคม หลักการนี้ยังหาผู้ปฏิบัติได้ผลจริงได้ยาก  
จะเห็นได้ว่า ระบบสังคม ต่าง ๆ มักมีปัญหาในเรื่องที่ว่า ถ้าให้สังคมได้ บุคคลก็ต้องยอม
สละ ท าอย่างไรจึงจะประสานประโยชน์กันได้ อุดมคติอย่างหนึ่งของประชาธิปไตยก็คือ 
การช่วยประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลกับสังคม อย่างไรก็ตาม ก่อนที่จะก้าวไปสู่การ
ประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลกับสังคมให้มาเสริมกันนั้น มีบททดสอบพ้ืนฐานหนึ่งที่จะ
ให้เห็นว่า ประชาชนในสังคมนั้น ๆ มีคุณภาพเพียงพอ ที่จะท าให้คุณค่าของประชาธิปไตย
ข้อนี้บรรลุผลได้หรือไม่ บททดสอบนี้ก็คือ ความประสานสมดุลในการปฏิบัติตามหลักแห่ง 
๑) สิทธิกับหน้าที่ ๒) เสรีภาพกับความรับผิดชอบ 

                                                      
 ๑๕ อัง.ติก. (ไทย) ๒๐/๖๖/๒๕๗. 



     สุมาลี  บุญเรือง และคณะ                 ~ ๓๙ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

มุมมองต่อ สิทธิกับหน้าที่ นั้น ค าสอนทางพระพุทธศาสนาชี้ให้เห็นว่า สิทธิกับ
หน้าที่เป็นสิ่งคู่กันที่จะได้และเรียกร้องเอาสิ่งที่ตนพึงได้นั้น บุคคลก็มีหน้าที่ที่จะต้องท า  
เพ่ือเป็นส่วนร่วมที่จะธ ารงรักษาและสร้างสรรค์พัฒนาสังคมประชาธิปไตยนั้นด้วย ถ้าอยาก
ใช้สิทธิก็ควรปฏิบัติหน้าที่ของตนให้ดี และเมื่อมีการท าหน้าที่ด้วยดี สังคมประชาธิปไตย  
ก็จะได้รับการรักษาไว้ เพ่ือให้คนมีโอกาสที่จะใช้สิทธิได้ต่อไป๑๖ 

นอกจากนี้ เสรีภาพกับความรับผิดชอบ นั้น พระพุทธศาสนามองเห็นว่าความ
รับผิดชอบคู่กับเสรีภาพที่จะกระท าต่าง ๆ ตามความปรารถนาของตน บุคคลจะต้องรู้จัก
รับผิดชอบต่อการกระท าและผลการกระท าของตน และใช้เสรีภาพนั้นอย่างมีความ
รับผิดชอบต่อสังคมที่ตน มีส่วนร่วมอยู่ด้วย เพ่ือความชัดเจนขึ้นในเรื่องของเสรีภาพนั้น 
ในทางพระพุทธศาสนาได้ยกตัวอย่างเรื่องเสรีภาพที่เป็นหลักการของประชาธิปไตย ที่เน้น
ความหมายในแง่ของการที่บุคคลมี โอกาสที่จะน าเอาศักยภาพ เช่น สติปัญญา 
ความสามารถของตนออกไปเป็นส่วนร่วมในการแก้ปัญหาและสร้างสรรค์สังคม ซึ่งเป็น
ความหมายเชิงความร่วมมือและเอ้ือเฟ้ือต่อกัน แต่ภายใต้อิทธิพลของทุนนิยม เสรีภาพเน้น
ความหมายในแง่ของการที่จะได้ผลประโยชน์ตามที่ตนปรารถนา ซึ่งเป็นไปในทางแบ่งแยก
และแก่งแย่ง๑๗ 

เมื่อเป็นเช่นนี้จึงสามารถกล่าวได้ว่า แม้ว่าพระพุทธศาสนามิได้สอนไว้โดยตรง
เกี่ยวกับเสรีภาพทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตย แต่ค าสอนทั้งจากพระธรรมและวินัย
ของพระพุทธเจ้าก็ชี้ชัดลงไปว่า สังคมจะเจริญรุ่งเรืองและมีความสงบสุขก็ขึ้นอยู่กับแต่ละ
บุคคลในสังคมนั้นรู้จักใช้เสรีภาพที่ตนเองมีอยู่ไปพร้อมกับความรับผิดชอบ โดยปัจเจก
บุคคลสามารถน าศักยภาพแห่งการที่แต่ละคนมีทั้งด้านสติปัญญาและความสามารถในด้าน
ต่าง ๆ มาแก้ไขปัญหาและพัฒนาสังคม โดยเฉพาะสังคมประชาธิปไตยให้เป็นสังคมที่น่าอยู่
และตอบสนองต่อการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขตลอดไป 
 
 
 

                                                      
 ๑๖ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), กระบวนการเรียนรู้เพ่ือพัฒนาคนสู่ประชาธิปไตย , 
(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๓๔. 
 ๑๗  พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), นิติศาสตร์แนวพุทธ, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
สหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๓๙), หน้า ๓๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๔๐ ~  ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๓ 

 
๕. สรุป 

เสรีภาพในสังคมประชาธิปไตย เป็นเรื่องที่มีความส าคัญ เพราะเป็นรากฐานของ
การแสดงออกในทุกด้านของประชาชน โดยเฉพาะเสรีภาพทางการเมืองที่เปิดโอกาสให้
พลเมืองของประเทศได้มีเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น เสรีภาพในการชุมนุมหรือการ
รวมตัวเป็นกลุ่ม เป็นสมาคม ชมรม หรือแม้กระทั่งตั้งพรรคการเมืองอันเป็นการแสดงออก
ถึงความมีเสรีภาพถึงความคิดเห็นทางการเมืองตามระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตย 
เพราะประชาธิปไตยเป็นการปกครองที่ช่วยประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลและสังคม 
ปัจเจกบุคคลก็ต้องยอมสละ เพ่ือที่จะประสานประโยชน์กัน อุดมคติ อีกอย่างหนึ่งของ
ประชาธิปไตยก็คือ การช่วยประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลกับสังคม และก่อนที่จะก้าว
ไปสู่การประสานประโยชน์ระหว่างบุคคลกับสังคมให้ มาเสริมกันนั้น จะให้เห็นว่าประชาชน
ในสังคมนั้น ๆ มีคุณภาพ เพียงพอ ที่จะท าให้คุณค่าของประชาธิปไตยข้อนี้บรรลุผลได้
หรือไม่ ก็คือ ความประสานสมดุลในการปฏิบัติตามหลักแห่ง ๑) สิทธิกับหน้าที่ ๒) เสรีภาพ
กับความรับผิดชอบ มุมมองต่อ สิทธิกับหน้าที่ นั้น พระพุทธศาสนาชี้ว่า คู่กับการมีสิทธิที่จะ
ได้และเรียกร้องเอาสิ่งที่ตนพึงได้นั้น บุคคลก็มีหน้าที่ที่จะต้องท า เพ่ือเป็นส่วนร่วมที่จะธ ารง
รักษา  และสร้างสรรค์พัฒนาสังคมประชาธิปไตยนั้นด้วย ถ้าอยากใช้สิทธิก็ควรปฏิบัติ
หน้าที่ของตนให้ดี และเมื่อมีการท าหน้าที่ด้วยดี สังคมประชาธิปไตย ก็จะได้รับการรักษาไว้ 
เพ่ือให้คนมี โอกาสที่จะใช้สิทธิได้ต่อไป ส่วนเรื่องของ เสรีภาพกับความรับผิดชอบนั้น 
พระพุทธศาสนาเห็นว่าคู่กับเสรีภาพที่จะกระท าต่าง ๆ ตามความปรารถนาของตน ปัจเจก
บุคคลจะต้องรู้จักรับผิดชอบต่อการกระท าและผลของการกระท าของตน การใช้สิทธิ 
เสรีภาพของตนนั้นก็ต้องมีความรับผิดชอบต่อสังคม เช่นเมื่อบุคคลมีโอกาสที่จะน าเอา
ศักยภาพ สติปัญญา ความรู้ความสามารถของตนออกไปเป็นส่วนร่วมในการแก้ปัญหาและ
สร้างสรรค์สังคม เพ่ือความเจริญก้าวหน้าและอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขอย่างยั่งยืนต่อไป 

ดังนั้น เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้วการใช้เสรีภาพในพระพุทธศาสนากับประชาธิปไตย
นั้น โดยประชาธิปไตยเน้นเรื่องสิทธิมากกว่าหน้าที่ ในพระพุทธศาสนาเน้นหน้าที่มากกว่า
สิทธิ การสร้างให้มีเสรีภาพในพระพุทธศาสนาเป็นการสร้างได้ด้วยการปฏิบัติตามหลักธรรม
ในพระพุทธศาสนา ส่วนในประชาธิปไตยสร้างได้ด้วยการปฏิบัติตามระเบียบตัวบท
กฎหมายเป็นส าคัญ เมื่อน าหลักของรัฐศาสตร์และพุทธศาสตร์มาบูรณาการร่วมกันจึงท าให้



     สุมาลี  บุญเรือง และคณะ                 ~ ๔๑ ~   ปีท่ี ๑๖ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๓ 
  

พลเมืองของประเทศที่ปกครองในระบอบประชาธิปไตยมีเสรีภาพทางการเมืองทั้งกายและ
ใจควบคู่กันไปอย่างไม่ต้องสงสัยแต่ประการใดทั้งสิ้น 
 

 

 

บรรณานุกรม 
 

ภาษาไทย 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

บรรเจิด สิงคะเนติ. การใช้เสรีภาพในทางประชาธิปไตยกับอ านาจรัฐ . [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 
https:/ /mgronline.com/daily/detail/9610000051183 [๑๔ มกราคม 
๒๕๖๓]. 

บรรเจิด สิงคะเนติ . หลักพื้นฐานเกี่ยวกับสิทธิ เสรีภาพและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ . 
กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์วิญญูชน, ๒๕๕๘.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต) . กระบวนการเรียนรู้ เพื่อพัฒนาคนสู่ประชาธิปไตย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). นิติศาสตร์แนวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จ ากัด, 
๒๕๓๙. 

รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. ๒๕๖๐. ราชกิจจานุเบกษา. เล่ม ๑๓๔ ตอนที่ ๔๐ ก ๖ 
เมษายน ๒๕๖๐. 

สงบ เชื้ อทอง .  รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์ .  [ออนไลน์ ] .  แหล่ งที่ มา :  http:/ / 
psiba.blogspot.com/ [๔ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๓]. 

สมยศ เชื้ อไทย และวรพจน์  วิศรุตพิชญ์ ,  “แนวคิดพื้นฐานเกี่ ยวกับรัฐธรรมนูญและ
ประชาธิปไตย”. วารสารนิติศาสตร์. ปีที่ ๑๔ ฉบับที่ ๓ (กันยายน ๒๕๒๗): ๕๖. 

อภินันท์ จันตะนี. พุทธรัฐศาสตร์ส าหรับการส่งเสริมความมั่นคงแห่งพลเมือง. วารสารวิชาการ
มหาวิทยาลัยปทุมธานี. ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม – ธันวาคม ๒๕๖๑): ๒๙๐. 

 
 

 

 
 

 
 


