
บทวิจารณ์หนังสือ  
เร่ือง “พระพรหมคุณาภรณ์ในทัศนะของผม” 

เขียนโดย : สมภาร   พรมทา 
 

ตวงเพชร สมศรี 
Toungpetch  Somsri 

 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
 

 
บทน า 

บทความเรื่อง “พระพรหมคุณา
ภรณ์ในทัศนะของผม” อยู่ ในส่วนที่สอง : 
พระพุทธศาสนา ของวารสารปัญญา ปีที่ ๑ 
ฉบับที่  ๘ พฤษภาคม ๒๕๔๕ เขียนโดย 
ศาสตราจารย์ ดร. สมภาร พรมทา๑ ภาควิชา
ปรัชญา คณะอักษรศาสตร์  จุฬาลงกรณ์
ม ห า วิ ท ย า ลั ย  ผู้ ก่ อ ตั้ ง  เ จ้ า ข อ ง  แ ล ะ
บรรณาธิการ วารสารปัญญา เป็นวารสารเพื่อ
การศึกษาและวิเคราะห์วิจัยเกี่ยวกับปรัชญา
และพระพุทธศาสนา ปัจจุบันผู้เขียนด ารง
ต าแหน่งผู้เชี่ยวชาญด้านพุทธปรัชญาประจ า
บั ณ ฑิ ต วิ ท ย า ลั ย  ส า ข า วิ ช า ป รั ช ญ า 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

บทความนี้ถูกเขียนขึ้น จากการ
อ่านข้อความที่โพสต์ลงอินเตอร์เน็ตเกี่ยวกับ
สุขภาพของท่านพระพรหมคุณาภรณ์ ผู้เขียน
จึงตัดสินใจเขียนขึ้นมาในบรรยากาศที่ผู้เขียน
บอกว่า “อึม ครึม” ระหว่างผู้เขียนกับท่าน 

                                                      
๑

 ผู้ เ ช่ี ย ว ช า ญ ด้ า น พุ ท ธ ป รั ช ญ า  
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย 

เจ้าคุณพระพรหมคุณาภรณ์ (สมณศักดิ์ใน
ขณะนั้น) ด้วยเหตุที่ว่าผู้เขียนได้เขียนวิจารณ์
แสดงความคิดที่ไม่เห็นด้วยกับท่านเจ้าคุณฯ 
ในหลายประเด็น  จึ ง เกิดมี เสี ยงวิ จารณ์ 
สะท้อนถึงการแสดงความคิดเห็นที่ผู้เขียนเห็น
ต่างจากท่านเจ้าคุณฯ ท าให้ถูกวิจารณ์ใน
ลักษณะที่ไม่พอใจจากลูกศิษย์ของท่านเจ้าคุณ
ฯ ในวงกว้างอย่างมาก ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจารณ์
เห็นว่าผู้เขียน ก็มิได้หวั่นไหวต่อการถูกวิจารณ์
แต่อย่างใด ทั้งนี้ ผู้เขียนได้แสดงจุดยืนของตน
อย่างชัดเจนแล้วว่า  ยินดีที่จะรับฟังความ
คิดเห็นของผู้อื่นในทุกกรณี  อย่างไม่มีเงื่อนไข 
ซึ่ งผู้ วิจารณ์มองว่า เป็นคุณสมบัติที่ดี ของ
นักวิชาการ นักคิด นักเขียน ทุกท่าน ที่เป็น
เบื้องต้นของการเป็นนักวิชาการที่ดี โดยการ
เปิดใจกว้างๆ และวางอคติให้ได้  เพื่อการ
พัฒนาวงการทางวิชาการให้ก้าวหน้าอย่าง
สร้างสรรค์ยิ่งขึ้น 

 
ทัศนะที่แตกต่างในหลากหลายมุมมอง 

จากการที่ผู้วิจารณ์ได้อ่านเรื่อง 
“พระพรหมคุณาภรณ์ในทัศนะของผม” อย่าง
ละเอียด ท าให้ผู้วิจารณ์ได้มองเห็นอะไรๆ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๒๐๒ ~  ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
หลายๆ อย่างทั้งประเด็นเห็นด้วย และเห็น
ต่าง ภายใต้ส านวนภาษาที่ลุ่มลึกของผู้เขียน 
ด้วยศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา ท่าน
เป็นนักวิชาการ นักคิด นักเขียน ที่ได้รับการ
ยกย่องว่าเป็นผู้เชี่ยวชาญทางพุทธปรัชญาท่าน
หนึ่ง และที่ปฏิเสธไม่ได้คือท่านมีศิษยานุศิษย์
เป็นจ านวนมากที่ให้การยอมรับ เคารพ ยก
ย่องในความรู้ความสามารถของท่านอย่างเป็น
ที่ประจักษ์ 

ตามที่ผู้วิจารณ์ได้เกริ่นไปแล้วว่ามี
อยู่หลายประเด็นที่ผู้วิจารณ์เห็นด้วยและเห็น
ต่างจากผู้เขียน ซึ่งแยกเป็นประเด็น ได้ดังนี้  

ประเด็นแรกผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับ
ผู้เขียนที่ว่า “ในหนังสือพุทธธรรม ได้กล่าวว่า 
ความดีความชั่ว สามารถเป็นปัจจัยของกันได้ 
หมายความว่า บางครั้งความดีก็เป็นเหตุของ
ความชั่วได้ ในทางตรงข้าม ความชั่วก็เป็นเหตุ
ของความดีได้”(หน้า ๔๘๓) ผู้เขียนได้แย้งว่า 
“ทัศนะดังกล่าวนี้จะเป็นของใครก็ตาม ไม่
น่าจะตรงกับสิ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้”(หน้า 
๔๘๓) จากทัศนะของผู้เขียน ผู้วิจารณ์เห็น
ด้วยกับผู้เขียน โดยผู้วิจารณ์มองว่า “ความดี
ความชั่ว เป็นอะไรที่แยกส่วนกัน อยู่กันคนละ
สาย ดังพุทธพจน์ที่ว่า ท าดีย่อมได้ดี ท าชั่ว
ย่อมได้ชั่ว  ดังนั้น การที่จะมองว่าความดีเป็น
เหตุของความชั่ว และความชั่วก็เป็นเหตุของ
ความดีนั้น อาจเป็นเพียงแค่การตีความตาม
ทัศนะ หากไม่พิจารณาให้ดีๆ อาจจะเข้าใจว่า 
ท าชั่วก็ได้ดี ท าดีก็ได้ชั่ว ซึ่งผู้วิ จารณ์ได้ตั้ง
ข้ อสั ง เ กตว่ าหนั ง สื อพุ ท ธธรรมน่ า จะมี
รายละเอียดและการอธิบายประโยคนี้ ให้
ชัดเจน เพราะอาจท าให้คนอ่านที่ยังไม่เข้าใจ
ในหลักธรรมมากนักเข้าใจคลาดเคลื่อนได้ แต่
ส าหรับผู้วิจารณ์ไม่ได้มองว่าหนังสือพุทธธรรม

อธิบายคลาดเคลื่ อน  แต่ตั้ งข้อสั ง เกตใน
ประเด็นที่อาจจะยังอธิบายไม่ชัดเจนเท่าใดนัก 
ซึ่งอาจเข้าใจผิดหรือตีความคลาดเคลื่อนไป
จากพุทธพจน์ได้ 

 
ในทัศนะของนักปราชญ์  

ผู้เขียนได้อธิบายความเห็นต่าง โดย
มีการยกตัวอย่างเหตุการณ์บางอย่างเพื่อ
สนับสนุนแนวคิดของท่าน ท าให้ผู้วิจารณ์อ่าน
แล้วเกิดความเข้าใจในสิ่งที่ผู้เขียนต้องการ
สื่อสาร ซึ่งผู้วิจารณ์เข้าใจในแง่ที่ว่า ความดีอยู่
ส่วนความดี ความชั่วอยู่ส่วนความชั่วนั้น  
ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยนั้นๆ ด้วยว่าเป็นอย่างไร 
ซึ่งผู้วิจารณ์มองว่า ความดีหมายถึง เจตนาที่ดี 
ความชั่วหมายถึง เจตนาไม่ดี แต่อาจท าไป
ด้วยการรู้เท่าไม่ถึงการณ์ หรืออะไร ก็ต้องว่า
ไปตามเหตุปัจจัยนั้นๆ  ว่าไปตามการตีความ
ตามแนวคิดของแต่ละท่านว่าคิด เห็นกัน
อย่างไร อธิบายได้ว่า เม่ือมีคนมาดูถูกเราว่าไม่
มีทางท าส าเร็จ แต่เรามีความพยายามท าสิ่ง
นั้นจนส าเร็จ กรณีนี้ผู้วิจารณ์มองว่า เมื่อเขาดู
ถูกเรา จิตเขาเป็นอกุศล แต่เราพยายามจน
ส าเร็จ จิตเราเป็นกุศล ในทางกลับกันหากเรา
คิดโกรธแค้นอาฆาตเขา จิตเราก็เป็นอกุศล
ด้วย ดังนั้น จะเห็นได้ว่า สอดคล้องกับข้อที่ว่า 
ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ทุกอย่างอยู่ที่การใช้
ปัญญาพิ จารณาในแต่ ละ ตั วบุ คคลตาม
สภาพแวดล้อม ตามเหตุปัจจัย ที่จะมองในแง่
ของการแยกส่วนของความดีความชั่วให้
ชัดเจนนั่นเอง 

อีกประเด็นหนึ่งที่ผู้วิจารณ์เห็นด้วย
กับผู้เขียนที่กล่าวถึง ข้อเท็จจริงกับจริยศาสตร์ 
โดยยกตัวอย่างว่า แพะมีน้้าใจอยากช่วยเฝ้า
บ้านให้เจ้าของบ้าน เมื่อมีขโมยเข้าบ้านแพะก็



     ตวงเพชร  สมศรี                            ~ ๒๐๓ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 

  
ส่งเสียงร้อง ท้าให้เจ้าของบ้านออกมาตีแพะ
ปางตาย (หน้า ๔๘๗) ในทางจริยศาสตร์ มัน
เป็นแพะดี ข้อเท็จจริงคือ มันถูกตี ดังนั้น คนดี
อาจโดนท าร้ายได้ ผู้วิจารณ์มองว่า มีความ
ชัดเจนตามหลักการใช้เหตุผลของผู้เขียน แต่
ไม่ได้หมายความว่า แพะท าดีแล้วได้ชั่ว ซึ่งผู้
วิจารณ์เห็นว่าคนละประเด็นกัน อธิบายได้ว่า 
แพะร้องส่งเสียงดัง และแพะถูกเจ้าของตี 
เพราะส่งเสียงดัง 

แต่ไม่เห็นด้วยกับการอธิบายใน
เชิงจริยศาสตร์ไปหาข้อเท็จจริง โดยผู้เขียน 
ยกตัวอย่างอธิบายว่า “คนดีตายแล้วไปสวรรค์ 
เป็นข้อเท็จจริง แต่คนดีตายไปอาจไปนรกได้ 
เนื่องจากเกิดการผิดพลาด ”(หน้า ๔๘๘) อาจ
ขัดกับหลักจริยธรรมที่คนดีตกน้ าไม่ไหลตกไฟ
ไม่ไหม้ ซึ่งผู้วิจารณ์มองว่าเป็นไปไม่ได้ และไม่
เห็นด้วยที่ผู้ เขียนยกตัวอย่างมาอธิบายใน
ลักษณะดังกล่าว เพราะขัดกับการกล่าวอ้างใน
ข้างต้นที่ผู้เขียนกล่าวไว้ว่า ความดี ความชั่ว 
อยู่คนละส่วนกัน ที่ว่า “ดีในทางจริยศาสตร์
จะต้องส่งผลดี ในทาง จริยศาสตร์เท่านั้น 
ตรงกันข้ามกับ ชั่วในทางจริยศาสตร์ก็ส่งผลชั่ว
ในทางจริยศาสตร์เท่านั้น”(หน้า ๔๘๗) แต่
ผู้ เขียนกลับอธิบายในลักษณะที่ขัดแย้งเชิง
เหตุผลของท่านเอง และจากประโยคที่ผู้เขียน
กล่าวว่า “คนดีที่บังเอิญไปอยู่ในนรก เพราะ
ระบบผิดพลาดนั้นอย่างไรเขาก็เป็นคนดีวันยัง
ค่้า”(หน้า ๔๘๘) จากประโยคดังกล่าวผู้
วิจารณ์เห็นว่า ขัดแย้งกับหลักค าสอนฯที่ว่า 
ทุกสิ่งในโลกนี้ไม่มีเหตุบังเอิญ แต่ผู้เขียนใช้ค า
ว่า บังเอิญ มาอธิบายอาจท าให้เกิดความ
สับสนได้ ดังนั้น ผู้วิจารณ์ขอตั้งข้อสังเกตว่า 
ค าว่า คนดีที่บังเอิญไปอยู่ในนรก จากข้อความ

นี้ ตามทัศนะของผู้วิจารณ์อาจไม่ใช่ข้อเท็จจริง
ก็เป็นได้ 

ประเด็นต่อมา ผู้วิจารณ์เห็นด้วยที่
ผู้เขียนวิจารณ์ท่านเจ้าคุณฯ ที่ว่า“แนวคิดของ
ท่านเจ้าคุณฯ มีคนเดินตามได้ ไม่มากนัก 
เพราะคนที่จะเดินตามได้ก็ต้องเป็นคนที่มี
จิตใจมุ่งมั่นเป็นพิเศษเช่นกัน”(หน้า ๔๙๓) ข้อ
นี้ผู้วิจารณ์มองว่าเป็นเรื่องที่ท ายากส าหรับ
บุคคลทั่วไป เหมือนเป็นทฤษฎีที่วางไว้บนหิ้ง
ให้คนทั่วไปที่เคารพศรัทธามากราบไหว้บูชา
มากกว่าที่จะน้อมน าไปปฏิบัติตามอย่างคนที่
เข้าใจ อย่างลึกซึ้งถึงแก่นจริงๆ ซึ่งมีน้อยมาก
ตามที่ผู้เขียนได้กล่าวไว้  อธิบายได้ว่า 
หลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นสิง่ที่
เข้าใจได้ยาก หากเข้าใจได้ง่าย อย่างลึกซึ้งถึง
แก่นแล้ว คงมีพระอรหันต์หรืออริยบุคคล
มากมายบนโลกนี้อย่างแน่นอน 

ผู้วิจารณ์ไม่เห็นด้วย กรณีที่ผู้เขียน
อ้างว่า ได้กล่าวเตือนให้ท่านเจ้าคุณระมัดระวัง
ใน เรื่ องของการน าพระพุทธศาสนามา
เปรียบเทียบกับตะวันตกที่ผู้เขียนมองว่า ไม่
แฟร ์(หน้า ๔๙๕) ส าหรับฝรั่ง และยังกล่าวว่า 
ท่านเจ้าคุณยังไม่รู้จักฝรั่งดีพอ และไม่ควรไป
เสียเวลากับการหารายละเอียดของฝรั่งที่
ผู้เขียนคิดว่าเป็นเรื่องที่ไม่จ าเป็น เพราะท่าน
เจ้าคุณเป็นถึงครุทางพระพุทธศาสนา เรื่อง
เหล่านี้ควรให้ลูกศิษย์เป็นคนท าจะดีกว่า 

จากประเด็นนี้ผู้วิจารณ์เห็นว่า เป็น
การแสดงทัศนะของท่านเจ้าคุณฯ ที่สามารถ
แสดงความเห็นอย่างอิสระ ซึ่งผู้ เขียนก็ได้
กล่าวยกย่อง ท่านเจ้าคุณ ไว้ว่า เปรียบดั่งครุ
ทางพระพุทธศาสนาจริงก็ย่อมต้องรู้อะไรๆ ให้
กว้างๆ ด้วยการหาข้อมูลด้วยตนเอง จึงจะ
เรียกได้ว่าเป็นผู้ที่รู้จริง รู้ลึก มิใช่เพียงแต่การ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์           ~ ๒๐๔ ~  ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
รับทราบจากรายงานการชี้แจงของคนอื่น
น า เสนอ ซึ่ งอาจเป็นข้อมูลที่ถูกต้องหรือ
คลาดเคลื่อนก็ได้  หากรู้จริงก็จะสามารถ
ตรวจสอบได้  ตามที่ผู้เขียนก็ได้กล่าวไว้ว่า คน
ที่อยู่บนยอดเขา เมื่ออยู่ที่สูง สิ่งที่เห็นก็จะไม่
ละเอียด แต่จะเห็นแต่ภาพรวม ครุไม่ควรเดิน
ลงมาจากยอดเขาเพื่อส่องกล้องเขียนแผนที่
เอง อยู่บนยอดเขานั้นถูกแล้ว (หน้า ๔๙๖) 
ดังนั้น จึงไม่ผิดอะไรที่ท่านเจ้าคุณจะลงจาก
ยอดเขาเพื่อส่องกล้องเขียนแผนที่ด้วยตนเอง 

จากการที่ผู้เขียนได้ออกมาเตือนสติ
ท่านเจ้าคุณฯ อยู่หลายประเด็น กรณีสันติ
อโศกและกรณีธรรมกาย ก็เป็นประเด็นที่
ผู้เขียนได้กล่าวเตือนท่านเจ้าคุณ โดยกล่าวใน
แง่ของความไม่เหมาะสมที่พระสงฆ์จะมา
วิจารณ์กันเอง ตรงนี้ผู้วิจารณ์ไม่เห็นด้วยกับ
ผู้ เขียนที่กล่าวว่าไม่ เหมาะสมในกรณีนี้  ผู้
วิจารณ์เห็นว่าไม่ผิดอะไรที่พระสงฆ์จะว่ากล่าว
ตักเตือนพระสงฆ์ด้วยกันเอง ซึ่งผู้ เขียนได้
กล่ าวว่ าอยู่ ในสถานะที่ เท่ ากัน ซึ่ งการที่
พระสงฆ์ตักเตือนฆราวาสที่ถือว่ามีสถานะที่ต่ า
กว่าก็เป็นเรื่องที่สมควรอยู่แล้วไม่ผิดอะไร 
ดังนั้น การที่พระสงฆ์กล่าวตักเตือนพระสงฆ์
ด้วยกันก็ไม่ผิดอะไรสามารถท าได้เช่นกัน 

ในทางกลับกันหากจะมองว่ า 
ผู้ เขียนซึ่ ง เป็นฆราวาส ได้วิจารณ์หรือไป
ตักเตือนพระสงฆ์ที่มีสถานะที่สูงกว่า อาจเป็น
เรื่องที่สมควรแล้วหรือไม่ ถึงแม้ผู้ เขียนจะ
กล่าวว่ามีเจตนาดีและเคารพท่านเจ้าคุณฯ ก็
ต าม  ด้ ว ย เหตุ นี้  จึ ง ท า ให้ ผู้ เ ขี ยน ได้ รั บ
ผลกระทบจากการไปวิจารณ์ ไปตักเตือนท่าน
เจ้าคุณฯ อย่างที่ทราบกันอยู่แล้วนั้น ตรงนี้ผู้
วิจารณ์จึงขอตั้งข้อสังเกตไว้ด้วยความเคารพ 

จากประเด็นที่ท่านเจ้าคุณ วิจารณ์
กรณีสันติอโศก และกรณีธรรมกายนั้น ทั้งนี้ 
สังคมไทยเป็นสังคมประชาธิปไตย ทุกคน
สามารถแสดงความคิดเห็นได้อย่างเสรี ดังนั้น 
ผู้วิจารณ์เห็นว่า การที่ท่านเจ้าคุณฯ ได้ออกมา
วิจารณ์ กรณี สันติอโศก และธรรมกายจึงมิใช่
เรื่องผิดหรือไม่เหมาะสมอะไร เป็นสิทธิที่พึงมี
ในการแสดงความคิดเห็นอย่างอิสระตาม
เหมาะสมของคนในสังคม 

นอกจากนั้น ผู้เขียนยังกล่าวว่าท่าน
เจ้ าคุณใช้ค าพูดที่ แรง เกิน ไป เช่นค าว่ า 
“สังคมไทยเป็นสังคมที่คิดใกล้ ใฝ่ต่้า”(หน้า 
๔๙๘) ผู้วิจารณ์มองว่าไม่เป็นค าที่รุนแรง แต่
เป็ น ภาษาที่ สื่ อต ร ง ไปตร งม าชั ด เ จนดี 
เช่นเดียวกับค าที่ผู้เขียนได้กล่าววิจารณ์ กรณี
สงสัยถึงความรู้สึกและเจตนาของท่านเจ้าคุณ 
ด้วยค าว่า การท้าลายเสี้ยนหนามของพระ
ศาสนา (หน้า ๔๙๙) ซึ่งท่านเจ้าคุณใช้ค าว่า 
“งานรักษาพระธรรมวินัย” จึงอาจมองว่าเป็น
ภาษาที่แรง แต่ผู้วิจารณ์เห็นว่าชัดเจน เข้าใจ
ง่าย 

จากประเด็นที่ผู้ เขียนได้กล่าวว่า 
ท่านเจ้าคุณฯ ว่า พระมโนโง่ และผู้เขียนก็
อธิบายเสริมว่าท่านเจ้าคุณ ยังหมายถึง ท่าน
มโนชั่ว จากค าๆ นี้ ท าให้ผู้เขียนกล่าวว่าท่าน
เจ้าคุณฯ ว่า ไม่มีเมตตา (หน้า ๕๐๑) ตรงนี้ผู้
วิจารณ์ไม่เห็นด้วยที่ผู้เขียนกล่าวว่า ท่านเจ้า
คุณว่าไม่มีเมตตา ผู้วิจารณ์ตั้งข้อสังเกตว่าเป็น
การตีความตามทัศนะของผู้เขียนเอง ซึ่งท่าน
เจ้าคุณอาจไม่ได้คิดเช่นนั้น การที่ผู้เขียนไป
กล่ าวว่ าท่ าน เจ้ าคุณ ไม่มี เ มตตา  อาจมี
ผลกระทบต่อความรู้สึกของลูกศิษย์ท่านเจ้า
คุณ ตามมาได้ 



     ตวงเพชร  สมศรี                            ~ ๒๐๕ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 

  
สุดท้ายนี้ ผู้วิจารณ์รู้สึกมีความสุข

และเบิกบานใจต่อการอ่านงานเขียนเรื่องนี้ ได้
เห็นทัศนะในมุมมองที่แตกต่างหลากหลาย
ของนักปราชญ์ทั้งสองท่าน ท าให้ผู้วิจารณ์
เพลิดเพลินไปกับการอ่าน สามารถเพิ่มพูน
ทักษะกระบวนการคิด วิเคราะห์อย่างมีเหตุมี
ผล ลุ่มลึก ผู้วิจารณ์เห็นด้วยที่ผู้เขียนเปรียบ
หนังสือพุทธธรรม เป็นแบบสารานุกรม  ที่ถือ
ว่าเป็นงานที่มีคุณค่าและยิ่งใหญ่มาก ซึ่งการที่
นักวิชาการ นักปราชญ์ทั้งหลายได้เปิดกว้างให้
วิจารณ์ผลงาน นักวิชาการด้วยกัน สิ่งเหล่านี้
จะเป็นภาพสะท้อนและเป็นกระจกเงาให้ซึ่ง
กันและกัน ได้เห็นถึงความคิดที่แตกต่างใน

แง่มุมที่หลากหลาย ท าให้เปิดมุมมองกว้างขึ้น 
ถือเป็นความใจกว้างของนักวิชาการ ที่เป็น
การยอมรับฟังความคิดเห็นของคนอื่นอย่างมี
ความคิดที่ดีต่อกัน ถึงแม้ว่า จะมีการแสดง
ทัศนะที่แตกต่างกัน แต่ก็ยังคงเคารพและให้
เกียรติซึ่งกันและกัน มิได้มีอคติต่อกัน ถือได้ว่า
เป็นคุณธรรมขั้นสูง และเป็นคุณสมบัติของ
นักวิชาการ นักปราชญ์ทั้งหลาย ที่มีคุณค่า
และความส าคัญต่อวงการพระพุทธศาสนา
และตลอดทุกวงการ  ในการที่จะร่วมมือการ
สร้างสรรค์ผลงานดีๆ ที่มีคุณภาพออกสู่
สาธารณะเพื่อให้คนในสังคมได้รับทราบและ
ได้ศึกษาเรียนรู้ร่วมกันต่อไป 

 

 

 
บรรณานุกรม 

 
สมภาร พรมทา. วารสารปัญญา ส่วนที่สอง พระพุทธศาสนา : พระพรหมคุณาภรณ์ในทัศนะ 

ของผม ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๘ พฤษภาคม ๒๕๔๕. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. ๒๕๔๕.. 

 

 


