
การตีความมรรคมีองค์ ๘ ตามหลักหลังนวยุคสายกลาง : 
การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 

The Moderate Way of Hermeneutics in the Noble Eight Fold 
Path: An Analytic, Appreciative and Applicative Study 

 

พระครูธรรมศาสนโฆสิต (ภิญโญ ปานด ารงค์)  
Phrakhruthammasatkhosit (Pinyo  Pandumrong)๑ 

เมธา หริมเทพาธิป   Metha  Harimtepathip๒ 
กีรติ บุญเจือ   Kirti  Bunchua ๓ 

 

 

บทคัดย่อ 
 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อทราบ “มรรคมีองค์ ๘ สามารถตีความใหม่ด้วย
กระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลางได้หรือไม่” ผลการวิจัยพบว่า เหตุผลของฝ่ายตรงข้ามที่
สนับสนุนว่ามรรคมีองค์ ๘ ไม่สามารถตีความเป็นหลังนวยุคสายกลางได้ มีเหตุผลส าคัญ ๓ 
ประการ คือ ๑) มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความตามตัวบทเท่านั้นเพื่อรักษาความบริสุทธิ์ของค าสอน 
และเพื่อธ ารงค าอธิบายตามอรรถกถาจารย์ที่เป็นที่ยอมรับแล้ว ๒) มรรคมีองค ์๘ ต้องตีความตาม
ศัพท์บาลีที่เป็นตัวบทดั้งเดิมเท่านั้น เพื่อไม่ให้เกิดความสับสน และ ๓) มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความ
ค าสอนเชิงวิทยาศาสตร์เท่านั้น เพื่อยกระดับความรู้ไปสู่การปฏิบัติที่เป็นระบบ ผู้วิจัยเห็นว่า 
มรรคมีองค ์๘ สามารถตีความใหม่ด้วยกระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลางได้ และวิจารณ์เหตุผล
ของฝ่ายตรงข้ามว่า มีจุดอ่อนที่ส าคัญดังนี้ ๑) พระไตรปิฎกมีการสังคายนา ตัวบทจึงมีการพัฒนา 
เมื่อตัวบทพัฒนา ค าอธิบายมรรคมีองค์ ๘ ก็ย่อมพัฒนาต่อได้ ดังนั้น จึงไม่สามารถป้องกัน
สัทธรรมปฏิรูปได้ นอกจากนี้ อรรถกถาจารย์เองก็ใช้วิธีท าความเข้าใจและอธิบายไปตามยุคสมัย 
ซึ่งต้องการการขยายความต่อส าหรับยุคปัจจุบัน ๒) มรรคมีองค ์๘ ที่ตีความเป็นวิทยาศาสตร์แล้ว 
แต่ละมรรคหากต้องอิงเกณฑ์วิทยาศาสตร์ ก็จะมีสภาพไม่แน่นอนเปลี่ยนแปลงได้ แต่มรรคต้อง
แน่นอนเปลี่ยนแปลงไม่ได้ เพราะเป็นหลักการพื้นฐาน 

 

ค าส าคัญ: มรรคมีองค์ ๘, การตีความ, หลังนวยุค 

                                                      
๑สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา Philosophy 

and Ethics, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 
๒หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย 

ราชภัฏสวนสุนันทา, Philosophy and Ethics, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 
๓ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏ 

สวนสุนันทา, Philosophy and Ethics, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 



     พระครูธรรมศาสนโฆสิต และคณะ       ~ ๑๑๑ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  

Abstract 

 

The objective of this study was made to answer the question: “Can the Noble 
Eightfold Path be interpreted by using the moderate postmodern paradigm?” The 
research was found out that the opponents who defended that the Noble 
Eightfold Path could not be interpreted as moderate postmodern, are supported 
by three clear-cut  reasons:  1) the Noble Eightfold Path must be interpreted only 
literally in order to observe the integrity of Buddha’s teaching and to remain 
faithful to the accepted exegesis; 2) the Noble Eightfold Path must be interpreted 
in line with the roots of the Pali original text to avoid confusion; and  3) the 
Noble Eightfold Path must be interpreted to conform with the science scopes in 
order to raise awareness of practicing systematically. The researcher is of the 
opinion that can the Noble Eightfold Path be interpreted by using the moderate 
postmodern paradigm and discovered because some weaknesses in the 
opponents’ reason, such as 1) The Tipitaka text had been revised by several 
councils, the context of Noble Eightfold Path underwent development 
accordingly together with the interpretations, by which the reform is unavoidable. 
In addition, the exegetes used their contemporary method to make clear, and 
described the Noble Eightfold Path update in their times so as to open the way 
to the more advanced exegesis at present, 2) the Noble Eightfold Path that had 
been interpreted scientifically suffered the criteria based on science, because, 
the criteria of science could change but the Noble Eightfold Path which is a basic 
principle of Buddhism could not change. 

 

Keywords: the Noble Eight Fold Path, Hermeneutics, Postmodern 
 

 

 

 

 

 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๑๒ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
 

๑. บทน า 
ความ เป็ นมาของ งานวิ จั ยนี้

ห ม า ย ถึ ง  ค ว า ม เ ป็ น ม า ข อ ง ผู้ วิ จั ย ที่ มี
ความสัมพันธ์กับปัญหามรรคมีองค์ ๘ โดยตรง 
จากข้อสงสัยที่ว่า “มรรคมีองค์ ๘ สามารถ
น าไปสู่ความสุขอันแท้จริงได้หรือไม่” ปัญหา
ดังกล่าวเกิดขึ้นตั้งแต่ได้อุปสมบทและมีการ
แสวงหาค าตอบเรื่อยมา แต่ค าตอบที่ได้รับมีทั้ง
สมหวังและผิดหวัง มาโดยตลอด จนกระทั่ง
ผู้วิจัยได้ เข้าศึกษาต่อในระดับปริญญาเอก 
สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ มหาวิทยาลัย
ราชภัฏสวนสุนันทา 

ค าตอบที่ ได้ รับจากการศึกษา
ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง สามารถแก้ข้อ
สงสัยและความผิดหวังจากประสบการณ์ในอดีต
ได้ เมื่อน าเรื่องกระบวนทรรศน์ไปตีความ
พระไตรปิฎก ท าให้ทราบความสัมพันธ์ระหว่าง
ประสบการณ์ชีวิตกับปัญหาที่เกิดขึ้นของผู้วิจัย
ซึ่งก็คือเรื่องมรรคมีองค์ ๘ ผู้วิจัยจึงมีความ
สนใจท างานวิจัยเรื่อง “การตีความมรรคมีองค์
แปดตามหลักหลังนวยุค : การศึกษาเชิง
วิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน” เพื่อตอบข้อข้องใจ
ถึงปัญหาต่างๆ ในระดับปริญญาเอกนี้ 

ความส าคัญของปัญหาเกิดจาก
แนวคิดที่สนับสนุนว่ามรรคมีองค์ ๘ ไม่สามารถ
ตีความเป็นหลังนวยุคสายกลางได้ ทั้ งยังมี
เหตุผลสนับสนุนอย่างแข็งขันว่า  

๑. มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความตาม
ตัวบทเท่านั้น เพราะเป็นธรรมเนียมเดิมของเถร
วาท ที่ต้องการรักษาความบริสุทธิ์ของค าสอน
เพื่อไม่ให้เกิดสัทธรรมปฏิรูป และเพื่อธ ารง
ค าอธิบายค าตามอรรถกถาจารย์ที่เป็นที่ยอมรับ
แล้ว 

๒. มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความตาม
ศั พ ท์ บ า ลี ที่ เ ป็ น ภ า ษ า เ ริ่ ม ต้ น ข อ ง
พระพุทธศาสนาเท่านั้น ถ้าตีความตามศัพท์ที่
เป็นค าแปลในภาษาอื่นจะท าใหเ้กิดความสับสน 

๓. มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความค า
สอนเป็นวิทยาศาสตร์เท่านั้น เพื่อยกระดับ
ความรู้ไปสู่การปฏิบัติที่เป็นระบบ และเพื่อให้
ผู้เชี่ยวชาญทางวิทยาศาสตร์หันกลับมานับถือ
ศาสนา 

อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยกลับมีความ
คิดเห็นตรงกันข้ามว่า การตีความดังกล่าว ยังมี
จุดอ่อนที่สามารถโต้แย้งได้ในทุกประเด็น ด้วย
เหตุนี้จึงเป็นแรงจูงใจส าคัญในการศึกษาวิจัย
เรื่อง “การตีความมรรคแปดตามหลักหลังนวยุค 
: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน” 
โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาว่ามรรคมีองค์ ๘ 
สามารถตีความใหม่ด้วยกระบวนทรรศน์หลังนว
ยุคได้อย่างสมเหตุสมผล 

 
๒. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

๑. เพื่อพิสูจน์ว่า มรรคมีองค์ ๘ 
สามารถตีความใหม่ด้วยกระบวนทรรศน์หลัง 
นวยุคได้ 

๒. เพื่อเพิ่มองค์ความรู้ใหม่ 
 

๓. ขอบเขตของการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาเชิง

เ อ กส า ร  ด้ ว ย วิ ธี ถ ก ปั ญห า  ( discursive 
research) โดยมีขอบเขตของการวิจัยดังนี้ 

๑. ศึกษาแนวคิดเก่ียวกับมรรคมี
องค ์๘  

๒. ศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับกระบวน
ทรรศน์ ๕  



     พระครูธรรมศาสนโฆสิต และคณะ       ~ ๑๑๓ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  

๓. ศึกษาแนวคิดที่สนับสนุนว่า 
มรรคมีองค ์๘ สามารถตีความใหม่ด้วยกระบวน
ทรรศน์หลังนวยุคได้  

 
๕. วิธีด าเนินการวิจัย 

งานวิจัยเล่มนี้ มีการด าเนินการ
ศึกษาต าราและเอกสารทางวิชาการที่เกี่ยวข้อง 
ดังนี้ 

๑.  เอกสารปฐมภูมิ  (primary 
source) ได้แก่ พระไตรปิฎก และอรรถกถาของ
พระไตรปิฎก ฉบับภาษาไทย 

๒. เอกสารทุติยภูมิ (secondary 
source) ได้แก่ ต าราและเอกสารทางวิชาการ 

๓. วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร
ปฐมภูมิและทุติยภูม ิ

๔. เรียบเรียงข้อมูล 
๕. สังเคราะห์ข้อมูลที่เรียบเรียง

แล้วด้วยวิธีการวิจัยเชิงปรัชญา อันได้แก่ วิภาษ
วิธี (dialectic) และวิธีแลกเปลี่ยนความคิดเห็น 
(discursive) วิภาษวิธี คือ การตั้งค าถามที่อาจ
ตอบได้  หลายค าตอบที่ เป็ น ไป ได้  การ
แลกเปลี่ยนความคิดเห็น คือ การรับฟังเหตุผลที่
สนับสนุน แต่ละค าตอบ เพื่อหาค าตอบที่ดีที่สุด 
จากการประนีประนอมทุกฝ่ายเท่าที่จะท าได้ 
และมีเหตุผลเหนือกว่าทุกฝ่าย 

 
๖. สรุปผลการวิจัย 

๖.๑ เหตุผลของฝ่ายตรงข้ามที่
สนับสนุนว่ามรรคมีองค์ ๘ ไม่สามารถตีความ
เป็นหลั งนวยุ คได้ เลย มี เหตุผลส าคัญ ๓ 
ประการ คือ ๑) มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความตาม
ตัวบทเท่านั้น เพื่อรักษาความบริสุทธิ์ของ 
ค าสอน และเพื่อธ ารงค าอธิบายค าตาม 
อรรถกถาจารย์ที่เป็นที่ยอมรับแล้ว  

๒) มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความตาม
ศัพท์บาลีที่ เป็นภาษาศาสนาพุทธเท่านั้ น  
เพื่อไม่ให้เกิดความสับสน 

๓) มรรคมีองค์ ๘ ต้องตีความค า
สอนเป็นวิทยาศาสตร์เท่านั้น เพื่อยกระดับ
ความรู้ไปสู่การปฏิบัติที่เป็นระบบ เพราะ
วิทยาศาสตร์เป็นความรู้ที่ถูกพิสูจน์ยอมรับ
อย่างเป็นสากล ดังที่  ออกุส กงต์  (August 
Come) ได้เสนอไว้ว่า ความรู้มนุษย์ที่ควรบรรลุ
ถึง ได้แก่ ขั้นปฏิฐาน (positive stage)  
อันวิธีการวิทยาศาสตร์รับรองซึ่งไม่สนใจให้
ค าตอบเกี่ยวกับมูลเหตุสุดท้าย (ultimate 
origins) หรืออ านาจที่ เข้าถึงไม่ได้ ตลอดจน
จุดมุ่งหมายสุดท้าย (final purposes) แต่เรา
สามารถบรรลุถึง การบรรยายถึงความสัมพันธ์ที่
สังเกตได้ระหว่างปรากฏการณ์๔ 

๖.๒ ผู้วิจัยวิจารณ์เหตุผลของฝ่าย
ตรงข้ามว่า มีจุดอ่อนที่ส าคัญดังนี้  

๑) พระไตรปิฎกมีการสังคายนา 
ตัวบทจึงมีการเปลี่ยน จากภาษาที่พระพุทธองค์
ทรงใช้จริงมาเป็นภาษาบาลีตามที่สังคายนาใช้ 
เมื่อตัวบทเปลี่ยน ค าอธิบายมรรคมีองค์ ๘ ก็
ย่อมเปลี่ ยน โดยไม่ เปลี่ ยนสารัตถะและ
เป้าหมาย  ดังนั้น จึงไม่สามารถป้องกันสัทธรรม
ปฏิรูปได้ นอกจากนี้ อรรถกถาจารย์เองก็ใช้วิธี
ท าความเข้าใจและอธิบายไปตามยุคสมัย  
ซึ่งต้องการการขยายความส าหรับยุคปัจจุบัน  

๒) มรรคมีองค์ ๘ ที่ตีความเป็น
วิทยาศาสตร์แล้ว แต่ละมรรคต้องอิงเกณฑ์

                                                      
๔Peter Halfpenny, Positivism 

and sociology : explaining social life, 
(London: George Allen & Unwin, 1982),  
p. 14. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๑๔ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
วิ ท ย า ศ า ส ต ร์  ซึ่ ง เ ก ณ ฑ์ วิ ท ย า ศ า ส ต ร์
เปลี่ยนแปลงได้๕ แต่มรรคเปลี่ยนแปลงไม่ได้ 
เพราะเป็นหลักการพื้นฐาน เป็นทางแห่งความ
พ้นทุกข์ของพุทธศาสนาเถรวาท วิทยาศาสตร์
จึงควรเป็นเครื่องมือสนับสนุน ไม่ใช่เกณฑ์ชี้ขาด
ข้อธรรมศาสนา 
 
๗. อภิปรายผลการวิจัย 

เหตุผลสนับสนุนผู้วิจัย เสนอไว้ว่า  
๑. ธรรมะของพระพุทธเจ้าเป็น

ธรรมะของโลกที่ไม่ได้ผูกขาดว่าต้องเป็นของคน
ชาติใดชาติหนึ่ง ธรรมะของพระพุทธองค์มี
ลักษณะของความเป็นภาวะวิสัย ไม่ขึ้นกับการ
รับรู้ใดๆ ดังที่พระองค์ตรัสว่า “ตถาคตทั้งหลาย 
จะอุบัติหรือไม่ก็ตาม ธาตุ (หลัก) นั้น ก็ยังคงมี
อยู่  แต่ธรรมฐิติ เป็นธรรมนิยาม คือ หลักอิ
ทัปปัจจยตา...”๖ “ภิกษุทั้งหลาย อริยสัจ ๔ 
ประการเหล่านี้  เป็นของแท้อย่างนั้น ไม่
คลาดเคลื่อนไปได้ ไม่กลายเป็นอย่างอื่น ฉะนั้น 
จึงเรียก อริยสัจจ์”๗ 

ข้อความข้างต้นนี้นอกจากจะ
แสดงให้เห็นถึงธรรมะที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ
แล้วน ามาแสดงแล้วยังแสดงถึงความเป็นธรรมะ
ของโลก เพราะมีความเป็นสากล เป็นธรรมที่ไม่
คลาดเคลื่อนไปตามเจตจ านงของใคร เป็นของ
กลางๆ ที่จะเป็นต้องอยู่เช่นนั้น ความเป็นสากล
ไม่ได้มีเพียงเฉพาะในส่วนเนื้อหาเท่านั้น แต่ยังมี

                                                      
๕ กีรติ  บุญเจือ, คู่มือจริยศาสตร์ตาม

หลักวิชาการสากล, (กรุงเทพมหานคร: เชน ปริ้น
ติ้ง, ๒๕๕๑), หน้า ๒๐๘. 

๖ ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๖๑/๒๒ - ๒๓. 
๗ ส .ม. (ไทย) ๑๙/๑๗๐๗/๔๓๑. 

อยู่ในส่วนของเกณฑ์ตัดสินความจริงที่ปรากฏ
ในหลักกาลามสูตรด้วย 

เมธา  หริ ม เทพาธิ ป  ได้ แบ่ ง
สาระส าคัญของกาลามสูตรไว้ ๓ ตอน  ๑) อย่า
เพิ่ ง เชื่ ออะไรง่ าย ๆ  ๒) ควรเชื่ ออย่างมี
วิจารณญาณ และ ๓) เชื่ออย่างมีวิจารณญาณ
แล้วดีอย่างไร 

สาระส าคัญในกาลามสูตรตอนที่ 
๓ คือ เชื่ออย่างมีวิจารณญาณแล้วดีอย่างไร มา
จากเนื้อหาช่วงท้ายของพระสูตร ซึ่งสรุปได้ว่า ผู้
ไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง มีสติสัมปชัญญะ มีจิต
ประกอบด้วยเมตตาแผ่ไปในทิศทั้งปวงย่อม
ได้รับความสบายใจหรือความอุ่นใจใน ๔ 
ประการ คือ 

๑) ถ้าปรโลกมีจริง ผลวิบากของ
การท าดีท าชั่วมีจริง เราย่อมไปสุคติ เมื่อตาย
แล้ว 

๒) ถ้าปรโลกไม่มี ผลวิบากของ
การท าดีท าชั่วไม่มีจริง เราไม่มีเวร ไม่มีภัย
เบียดเบียน ไม่มีทุกข์ เป็นสุขในโลกปัจจุบัน 

๓) ถ้าท าบาปแล้ว เป็นบาปจริง 
เราไม่ได้ท าบาป ไหนเลยทุกข์จะเกิดขึ้นกับเรา 
เพราะ เราไม่ได้ท าบาป 

๔) ถ้าท าบาปแล้ว เป็นบาปจริง 
(บาปบุญไม่มีจริง) เราไม่ได้ท าบาป ก็ถือว่าเป็น
ผู้บริสุทธิ์ทั้ง ๒ ส่วน คือทั้งส่วนตนและผู้อื่น 
(หรือส่วนรวม)๘ 

                                                      
๘ เมธา  หริมเทพาธิป, “เกณฑ์ตัดสิน

ความจริงตามหลักกาลามสูตร: การศึกษาเชิง
วิ เคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน”. วิทยานิพนธ์
ป รัชญา ดุษฎี บัณฑิ ต ,  ( บัณฑิ ต วิ ทย าลั ย : 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, ๒๕๕๗), หน้า 
๕๙. 



     พระครูธรรมศาสนโฆสิต และคณะ       ~ ๑๑๕ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  

เมื่อพิจารณาจากสาระส าคัญของ 
กาลามสูตรจะพบว่า ความเป็นสากลอยู่ที่การ
เปิดโอกาสให้แต่ละคนได้ตรวจสอบความรู้ 
ข้อมูล ฐานข้อมูล ข้อเท็จจริง ข่าวสาร และค า
สอน  และไม่ ให้ ยึ ดติ ดตั วบุ คคล  แม้ แต่
พระพุทธเจ้ า เองก็ทรงอนุญาตให้ท าการ
ตรวจสอบ จะเห็นว่ าพระพุทธเจ้ าทรงให้
เสรีภาพแก่คนทั่ วโลกในการใช้สติปัญญา
พิจารณาด้วยตนเองโดยไม่ผูกขาดความคิดด้วย
ความยึดมั่นถือมั่น  

๒. อรรถกถาจารย์และนักวิชาการ
พุทธศาสนาใช้วิธีขยายตัวบทโดยอ้างอิงจากตัว
บทเดิมเพื่อช่วยให้เกิดความเข้าใจได้ง่ายต่อการ
น าไปตีความเท่านั้น  

การแปลและแต่งหนังสือเล่มใหม่ๆ 
ขึ้นมานี้ พุทธโฆสาจารย์ไม่ได้ตั้งใจแต่งคัมภีร์
ขึ้นมาเพื่อเสนอสิ่งใหม่หรือบิดเบือนค าสอนจาก
ตัวบทเดิมให้เป็นอย่างอื่น แต่เป็นเพียงการ
น าเอาโครงสร้างความสัมพันธ์ภายในตัวบท
ออกมาเพื่อขยายตัวบทโดยอ้างอิงจากตัวบท
เดิม ซึ่งเป็นประโยชน์ต่อผู้อ่านในยุคร่วมสมัยที่
สามารถท าความเข้าใจภาษาที่ถูกใช้ในตัวบท
และสามารถอธิบายตัวบทนั้นได้ 

พระธรรมปิ ฎกเห็ นว่ าภาษา
สามารถสื่อความหมายในระดับที่ต่างกันได้ ใน
ที่นี้พระธรรมปิฎกใช้ค าว่า ความรู้ประเภทที่ ๑ 
และความรู้ประเภทที่ ๒ ซึ่งมีใจความดังนี้  

“ความรู้ที่ เราเอามาพูดกัน เรา
เรียนนั่น เราเรียนนี้ .. ความรู้อย่างนี้รู้ตามที่
อาจารย์มาถ่ายทอด มาสอนมาบรรยายให้ฟัง 
จดกันไปบ้าง จ ากันไปบ้าง รู้ว่าอันนี้เขาแปลว่า
อย่างนี้ รู้อย่างนี้เป็นความรู้ประเภทที่ ๑ 
ความรู้ประเภทที่ ๑ นี้ บางทีคนไม่รู้จักแยกจาก
ความรู้ที่แท้จริงก็ท าให้เกิดปัญหา ความรู้อย่าง

นี้เป็นเพียงความรู้ระดับต้น ซึ่งยังไม่สามารถใช้
แก้ปัญหาได้จริง ความรู้ประเภทนี้จะเป็นเพียง
ความรู้ประเภทอุปกรณ์ เป็นความรู้ประเภท
ข้อมูลข่าวสารที่รับถ่ายทอดมา 

ความรู้ประเภทที่ ๒ คือ เมื่อเรา
รับถ่ายทอดข้อมูลนั้นมาแล้ว เราเองมีความ
เข้าใจต่อสิ่งนั้นอย่างไร รู้ข้อมูลที่รับนั้นเขาว่ามา
อย่ า ง ไ ร  เ ราก็ รู้ ไ ด้ ตามนั้ น  เข้ า ใจ  เห็ น
ความหมายหรือสาระของความรู้นั้น อย่างนี้
เรียกความรู้เหมือนกัน 

ถึงตอนนี้เราจะเป็นตัวของตัวเอง 
ความรู้ประเภทที่ ๑ เป็นความรู้ของคนอื่น เรา
รับมาเก็บเอาไว้เหมือนกับของฝาก เราลอง
ส ารวจตัวเอง เรามีความรู้ของคนอื่นมาเก็บใส่
ตัวไว้เป็นของฝากหรือเปล่า ถ้าเต็มไปด้วย
ความรู้ประเภทนี้มาก เป็นของเก็บมารวมๆ ไว้
เฉยๆ ถ้าได้แค่นี้ก็มีเพียงความรู้ประเภทที่ ๑ 

ต่อไปอีกขั้นหนึ่ ง เรามีความรู้
เข้าใจต่อความรู้นั้นอย่างไร ความรู้ที่ เข้าใจ
สาระส าคัญของมัน เข้าใจเหตุผลของมันกับ
เรื่องราวอื่น อันนี้ เป็นความรู้ที่ส าคัญ เป็น
ความรู้ที่ เข้ามาเป็นตัวของเรา เป็นความรู้
ประเภทที่ ๒”๙  

๓.มรรคเป็นศัพท์ซึ่ งสามารถ
ตีความให้กระจ่างเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ได้โดยการตีวามตามแนวทางของกาดาเมอร์ ท า
ให้ผู้อ่านตีความเพื่อประยุกต์ใช้ตามความรู้
ส่วนตัว และยอมรับให้เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต
ส่วนตนเท่านั้น ไม่ใช่การตีความเพื่อเผยแพร่ 

                                                      
๙  พระธรรมปิฎก, การสื่อภาษาเพ่ือ

เข้าถึงสัจธรรม, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, 
๒๕๓๙), หน้า ๔๒-๔๔. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๑๖ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
อีกทั้งยังเป็นการเปิดโอกาสให้คนรุ่นใหม่ได้เข้า
มาศึกษาพระพุทธศาสนาได้ง่ายขึ้น 

กาดาเมอร์มีทรรศนะว่า ภาษาเป็น
มุมมองเก่ียวกับโลก (view of the world) 
กล่าวคือ ภาษาไม่ได้เป็นอิสระจากโลกที่มนุษย์
รับรู้ ภาษาเกิดขึ้นจากทัศนคติของมนุษย์ที่มีต่อ
โลกในฐานะที่มนุษย์เป็น “การด ารงอยู่ในโลก” 
(being-in-the-world) ภาษาจึ งเกิดขึ้นเพื่ อ
อธิบายโลกที่มนุษย์รับรู้๑๐  

กาดาเมอร์จึงยึดกระแสพหุนิยม 
(pluralism) คือ เรื่องเดียวกันตีความได้หลาย
อย่างตามมุมมองหรือบริบททางวัฒนธรรม เรา
จึงควรแลกเปลี่ยนแบ่งปันทรรศนะแก่กันโดยใช้
ภาษาเป็นสื่อ ซึ่งก็ต้องรู้จักหลักการตีความ
เพื่อให้บรรลุ “การผสานขอบฟ้า” (fusion of 
horizons)๑๑  

กาดาเมอร์ เห็นว่ าค าทุกค า ใน
ภาษามีการเพิ่มขึ้นอยู่ภายใน กล่าวคือ ค าทุก
ค าจะมีความสัมพันธ์กับองค์รวมทั้งหมดของ
ภาษา (the whole of language) ซึ่งภาษาก็
จะขึ้ นอยู่ กับองค์ รวมทั้ งหมดของมุมมอง
เกี่ยวกับโลก (the whole of the view of the 
world) ของมนุษย์ด้วย ดังนั้น การพูดของ
มนุษย์ทุกครั้งแม้จะเป็นเพียงการพูดที่จ ากัด
ด้วยถ้อยค าที่กล่าวถึง แต่การพูดนั้นก็ยังจะดึง
เอาความหมายทั้งหมดของภาษาออกมาด้วย 
แต่จะไม่สามารถแสดงออกมาได้ทั้งหมด เพราะ

                                                      
๑๐  Hans Georg Gadamer, Truth 

and Method, (London: Sheed and Ward, 
1979), pp. 401-402. 

๑๑  กีรติ บุญเจือ, อรรถปริวรรต คู่เวร
คู่กรรม ปรัชญาหลังนวยุค, (กรุงเทพมหานคร: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๙), หน้า ๔๘. 

การจ ากัดของค าในการพูดนั้น ดังนั้น กาดา
เมอร์เห็นว่าการพูดของมนุษย์จึงจ ากัดในแง่ที่
การพูดยังมีความหมายที่ไม่สิ้นสุดซึ่งจะต้องถูก
ตีความออกมา๑๒ นอกจากนั้น การมีทัศนคติ
เดิม (prejudice)๑๓ ที่มีมาก่อนการอ่านของ
ผู้อ่านก็เป็นเงื่อนไขจ าเป็นของการเข้าใจในการ
ตีความตัวบทด้วย ทัศนคติเดิมที่มีมาก่อนของ
ผู้อ่านตัวบทนี้ตรงกับค าว่า “สังขาร” ในพุทธ
ศาสนาเถรวาท ได้แก่ ทิฏฐิและปัญญา เพราะ
เป็นความเห็นหรือความเข้าใจที่ผู้อ่านมีอยู่ก่อน
การอ่านตัวบทและก าหนดความเข้าใจที่ได้จาก
การอ่านตัวบทของผู้อ่าน๑๔ 

ด้วยเหตุนี้ การตีความมรรค ๘ ให้
กระจ่างเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตจึงต้อง
พยายามเข้าใจสิ่งใดสิ่งหนึ่งตามขอบฟ้าของตน 
แม้ว่ามรรคมีองค์ ๘ เป็นเร่ืองที่พระพุทธเจ้า
ตรัสสอนไว้ในอดีต (สมัยพุทธกาล) แต่การจะ
เข้าใจอดีตด้วยขอบฟ้าปัจจุบันของตนสิ่งที่ใช้
เป็นแบบฝึกหัดตีความกันมากที่สุดคือ ตัวบท 
(text) ซึ่งผู้แต่ง (author) สิ่งอดีตได้ทิ้งไว้ให้ ซึ่ง
ก็คือ มรรคมีองค์ ๘ ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
นั่นเอง หลักการก็คือ “เราใช้ความหมาย

                                                      
๑๒  Hans Georg Gadamer, Truth 

and Method, Op. cit., pp. 415-416. 
๑๓ค าว่า “prejudice” โดยทั่วไปมักถูก

เข้าใจว่ามีความหมายในแง่ลบ เช่น หมายถึง อคติ 
เป็นต้น แต่กาดาเมอร์ใช้ค าๆ นี้ โดยหมายถึง
ความเห็นที่มีอยู่เดิมหรือมีมาก่อน (pre-judice) 
ซึ่ งอาจจะเป็นได้ทั้ งแ ง่บวกหรือแง่ลบ มิ ได้
หมายถึงความหมายในแง่ลบแต่เพียงอย่างเดียว
เท่านั้น 

๑๔  Hans Georg Gadamer, Truth 
and Method, Op. cit., pp. 235-341. 



     พระครูธรรมศาสนโฆสิต และคณะ       ~ ๑๑๗ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
ส่วนย่อยช่วยตีความความหมายส่วนรวม และ
ความหมายจากการตีความส่วนรวมช่วยการ
ตีความส่วนย่อย”๑๕ กล่าวคือ อย่าไปหวังว่า
อ่านตัวบทเรื่องมรรคมีองค์ ๘ ครั้งเดียวจะ
เข้าใจหมด ทางที่ควรปฏิบัติก็คือ เมื่อสนใจจะ
อ่านตัวบทใดก็ตามให้ตะลุยอ่านไป แต่ละส่วนที่
เกี่ยวกับมรรคมีองค์ ๘ นั้น เข้าใจได้แค่ไหนก็
พอใจแค่นั้นเป็นส่วนๆ ไป เมื่ออ่านจบจึงเข้าใจ
ส่วนรวมโดยอาศัยส่วนย่อยๆ ที่อ่านมาแล้ว
ปะติดปะต่อกันเข้า ครั้นเข้าใจส่วนรวมแล้ว 
หากกลับมาย้อนอ่านส่วนใดเป็นค ารบที่สองจะ
เข้าใจดีกว่าเดิม เพราะได้ความเข้าใจส่วนรวม
มาช่วยตีความส่วนย่อย และส่วนย่อยใดก็ตามที่
เข้าใจดีขึ้นก็จะช่วยเข้าใจความหมายของ
ส่วนรวมดีขึ้นเช่นนี้ไปเรื่อยๆ อย่างไม่จบสิ้น ยิ่ง
อ่านก็ยิ่งเข้าใจดีขึ้นเรื่อยๆ เรียกว่าวงจรตีความ 
(hermeneutical cycle) 

ดีธาย กล่าวไว้ว่า “ความเข้าใจ
ของมนุษย์จึงมีสิทธิ์ก้าวหน้าเร่ือยไปแต่ไม่มีวัน
สมบูรณ์”๑๖ การตีความมรรคมีองค์ ๘ ก็เช่นกัน 
แม้เราจะเข้าใจได้ดีสักเพียงใดแต่ก็ไม่มีวัน
สมบูรณ์ เพราะความเป็นจริง (reality) เป็นสิ่งที่
แต่ละคนเข้าถึงได้เพียงส่วนหนึ่งตามขอบฟ้า
ของตนเอง แต่ละคนจึงอาจขยายขอบฟ้าของ
ตนได้ด้วยการเสวนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ แบ่งปัน
ความรู้แก่กันและกัน ยิ่งให้ก็ยิ่งขยายขอบฟ้า
ของตนให้กว้างขวางขึ้นเรื่อยๆ  

                                                      
๑๕  Stanley Grenz, A Primer on 

Postmodernism. (Cambridge: William 
Eerdmans, 1996), p. 101 

๑๖  Wilhelm Dilthey, Selected 
Writing, (Cambridge: Cambridge University 
Press. 1976), p. 259 

แนวทางดังกล่าวนี้เป็นแนวทางที่
ต้องการสร้างการยอมรับให้เพื่อพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตส่วนตนเท่านั้น ไม่ ใช่การตีความเพื่ อ
เผยแพร่ อย่างไรก็ตาม การตีความดังกล่าวก็
ไม่ ได้มี เจตนาที่ ต้ องการตีความให้ตั วบท
ผิดเพี้ยนหรือเกิดสัทธรรมปฏิรูปแต่อย่างใด 
เป็นเพียงการใช้ภาษาเพื่อสื่อความต้องการ 
ความรู้สึก ความคิด ความเชื่อ ความรู้ของผู้พูด
ไปยังผู้ฟังเพื่อแลกเปลี่ยนกันและกันเท่านั้น 
ดังที่พระธรรมปิฎก กล่าวว่า “คนเราใช้ภาษา
เป็นเครื่องมือบอกความต้องการ แสดงความ
ประสงค์ บรรยายความรู้ สึก และถ่ายทอด
ความรู้ ความคิด ความเข้าใจ หรือแสดงความ
ประสงค์ ความต้องการ”๑๗ นอกจากนี้ ยังถือ
เป็นการเปิดโอกาสให้คนรุ่นใหม่ได้เข้ามาศึกษา
พระพุทธศาสนาได้ง่ายขึ้น คือ เพราะภาษาบาลี
จะถูกแปล ขยาย และตีความให้เข้าถึงทุกกลุ่มที่
หลากหลายในสังคมปัจจุบัน คนรุ่นใหม่ที่ชอบ
สร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆ จะได้รับอิสระในการตีความ
โดยไม่ยึดติดตัวบท เพราะพุทธศาสนาเองก็
ปฏิ เสธการอ้ างตั วบท ต ารา หรื อแม้ แต่
พระไตรปิฎกว่าเป็นสิ่งที่เพียงพอต่อการยึดถือ
ว่ าถูกต้อง ซึ่ งปรากฏในกาลามสูตร (มา  
ปิฏกสัมปทาเนน) เพียงแต่การตีความจะต้องไม่
ขัดกับหลักการพื้นฐานของพระธรรมวินัย ผู้
ตีความเองก็ต้องมีความเข้าใจที่ถูกต้อง ดังที่
พระธรรมปิฎก กล่าวว่า 

“แม้ พระพุ ทธศาสนา จะ ให้
อิสรภาพในการตีความมาก ก็ต้องเข้าใจว่าการ
ตีความอย่างอิสระนั้น ไม่ใช่เป็นการตีความ
ตามใจชอบ การตีความแม้ที่เป็นอิสระก็มีหลัก 

                                                      
๑๗  พระธรรมปิฎก, การสื่อภาษาเพ่ือ

เข้าถึงสัจธรรม, หน้า ๒. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์          ~ ๑๑๘ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
คืออยู่ในขอบเขตของหลักส าคัญ ๒ ประการ  
๑) ผู้ตีความเข้าใจถ้อยค าถูกต้อง ๒) การตีความ
จะต้องไม่ขัดกับหลักการพื้นฐานของพระธรรม
วินัย...”๑๘  

กล่าวโดยสรุป มรรคเป็นศัพท์ซึ่ง
สามารถตีความให้กระจ่างเพื่อการพัฒนา
คุณภาพชีวิตได้ด้วยการที่แต่ละความคิดน า
ความสร้างสรรค์มาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและ
กัน หากเห็นว่าสิ่งที่ตนสร้างสรรค์นั้นไม่เป็นไป
เพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตก็พร้อมที่จะปรับตัว
เพื่อประสานการมีส่วนร่วมให้เกิดขึ้น การมีส่วน
ร่วมจะท าให้เกิดการแสวงหาจุดร่วมสงวนจุด
ต่าง โดยให้ถือว่าจุดร่วมเป็นสิ่งที่แต่ละคนจะ
น าไปปฏิบัติร่วมกัน ส่วนจุดต่างให้ถือว่าเป็น
พรสวรรค์ของแต่ละฝ่าย ทั้งจุดร่วมและจุดต่าง
จะถูกต่อยอดพัฒนาไปสู่การพัฒนาคุณภาพ
ชีวิต หากเห็นว่าส่วนใดยังต้องการขยายเพิ่มเติม
ก็ใช้พลังแสวงหาเพื่อหาสิ่งที่ขาดหายมาเพิ่มเติม
ให้เกิดความพอเพียงต่อการน าไปปฏิบัติเพื่อ
พัฒนาคุณภาพชีวิตของแต่ละคน 
 
๘. ข้อเสนอแนะ 

จากการวิจัยเรื่อง “การตีความ
มรรคมีองค์แปดตามหลักปรัชญาหลังนวยุค: 
การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน” 
พบว่า มรรคมีองค์ ๘ มีประโยชน์ต่อการน าไป
ตีความสิ่งต่าง ๆ ได้ครบทุกกระบวนทรรศน์ ทั้ง
ยังสามารถเข้ากันได้ดีกับกระบวนทรรศน์
หลังนวยุคสายกลาง ซึ่งเป็นกระบวนทรรศน์ทาง

                                                      
๑๘  พระธรรมปิฎก, เพ่ือความเข้าใจ

ปัญหาโพธิรักษ์ (รวมทั้งบทความพิเศษและบท
พิสูจน์). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม, 
๒๕๓๓), หน้า ๔๙-๕๑. 

ปรัชญาที่ทันสมัยที่สุดในเวลานี้ ดังนั้น จึงควรมี
การน าไปวิ เคราะห์ วิจักษ์  และวิธานหรือ 
ต่อยอดองค์ความรู้ให้กว้างขวางและลึกซึ้งเพื่อ
การพัฒนาคุณภาพชีวิตต่อไป  ดังนั้น ผู้วิจัยจึง
เห็นควรเสนอให้ผู้สนใจได้ศึกษาการตีความ
หลักธรรมอื่นๆ ตามหลักปรัชญาหลังนวยุค 
ด้วยการวิ เคราะห์  วิจักษ์  และวิธาน โดย
วิเคราะห์ให้เห็นถึงส่วนต่างๆ ของหลักธรรมนั้น
ให้ละเอียดที่สุด และวิจักษ์ให้เห็นคุณและโทษ
เมื่อน าไปปฏิบัติตามกระบวนทรรศน์ที่แตกต่าง
กัน จากนั้นเสนอการประยุกต์ใช้ด้วยกระบวน
ทรรศน์ หลั งนวยุ คสายกลาง เพื่ อพัฒนา 
คุณภาพชีวิต 
 

 
 

 
 
 

***************************************** 
************************** 

********* 
**** 
**** 

********* 
************************** 

***************************************** 
 

 
 
 
 
 
 
 



     พระครูธรรมศาสนโฆสิต และคณะ       ~ ๑๑๙ ~ ปีที่ ๑๓ ฉบบัท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
 
 
 
 

 
 
 
 

 

บรรณานุกรม 
 

Dilthey, W. Selected Writing. Cambridge: Cambridge University Press, 1976. 
Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. London: Sheed and Ward, 1979. 
Grenz, Stanley. A Primer on Postmodernism. Cambridge: William Eerdmans, 

1996. 
Halfpenny, P. Positivism and sociology : explaining social life. London: George 

Allen & Unwin, 1982. 
การศาสนา, กรม. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพมหานคร: กรมการศาสนา, 

๒๕๒๕. 
กีรติ  บุญเจือ. อรรถปริวรรต คู่เวรคู่กรรม ปรัชญาหลังนวยุค. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๙.  
________. คู่มือจริยศาสตร์ตามหลักวิชาการสากล. กรุงเทพมหานคร: เชน ปริ้นติ้ง, ๒๕๕๑. 
พระธรรมปิฎก. การสื่อภาษาเพื่อเข้าถึงสัจธรรม. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๓๙. 
________. เพื่อความเข้าใจปัญหาโพธิรักษ์ (รวมทั้งบทความพิเศษและบทพิสูจน์) . 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม, ๒๕๓๓. 
เมธา หริมเทพาธิป. เกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลักกาลามสูตร: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ 

และวิธาน. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต. สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์. บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, ๒๕๕๗. 

 

 


