
พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ : 
การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 

Buddhism and Science : 
An Analytic, Appreciative and Applicative Study 

 

ศุภชัย  ศรีศิริรุ่ง   Supachai   Srisirirung๑ 
กีรติ  บุญเจือ    Prof. Kirti   Bunchua๒ 

 

บทคัดย่อ 
 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อตอบค าถามว่า “พระพุทธศาสนาเป็นเพียงแค่
วิทยาศาสตร์ ใช่หรือไม่” โดยใช้วิธีวิจัยแบบวิภาษวิธี แล้วจึงน าเสนอการอภิปรายแลกเปลี่ยน
ความคิดเห็นกันอย่างมีเหตุผล จนได้ค าตอบพร้อมเหตุผลที่เป็นองค์ความรู้ใหม่ด้านปรัชญา 
ผลการวิจัยพบว่า พระพุทธศาสนาไม่เป็น เพียงแค่วิทยาศาสตร์ ซึ่งสามารถสังเกตได้จาก
ปรากฏการณ์ความหลากหลายของพระพุทธศาสนาที่มีอยู่แล้วในสังคม อันเกิดจากการตีความ
พระพุทธศาสนาและพระไตรปิฎกที่แตกต่างกัน การตีความว่าพระพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์
นั้นเป็นเพียงการตีความของผู้ถือกระบวนทรรศน์ที่ ๔ (สมัยใหม่) เพียงกระบวนทรรศน์เดียว
เท่านั้น ยังมีการตีความแบบอื่นอีกที่บ่งชี้ว่าพระพุทธศาสนาไม่เป็นเพียงแค่วิทยาศาสตร์แต่
สามารถเป็นอะไรก็ได้ตามกระบวนทรรศน์ของผู้ตีความ ไม่ว่าจะเป็น ไสยศาสตร์ กฎของ
ธรรมชาติ หรือศาสนาเพื่อโลกหน้า ส าหรับกระบวนทรรศน์ที่ ๕ (ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง) 
น าเสนอวิธีวิจารณญาณ ตีความพระพุทธศาสนาและพระไตรปิฎกไว้อย่างครบถ้วนที่สุดใน 
ทุกระบบปรัชญาของทุกกระบวนทรรศน์ ด้วยความไม่ยึดมั่น จึงยอมรับการตีความในทุกรูปแบบ
ที่จะสามารถน ามาใช้พัฒนาคุณภาพชีวิตได้ ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาได้แก่การดับทุกข์ได้จริง  
เป็นล าดับขั้นไปของการพัฒนาปัญญา เป็นความสุขแท้ตามความเป็นจริงในฐานะมนุษย์ที่ไม่
ตายตัวและยังคงต้องพัฒนาอยู่เรื่อยไป  จนกว่าจะดับทุกข์ได้โดยสิ้นเชิง 

 

ค าส าคัญ: พระพุทธศาสนา, วิทยาศาสตร์, ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง 

 

 

                                                      
๑สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา Department of 

Philosophy and Ethics, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 
๒สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา Department of 

Philosophy and Ethics, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๗๒ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
Abstract 

 

This research aimed to answer the question: “Is Buddhism just only 
science?” The researcher used philosophical approach with dialectic and 
discursive method hoping to result in the most creative and the best reasonable 
answer for philosophy. Buddhism is not just only science that was found out 
from the variety of Buddhism that has been already seen. Buddhism is science 
that was just only the 4th paradigm (modern) interpretation. There were other 
interpretations which indicated that Buddhism was not just science but could be 
anything such as superstition, the law of nature and the holy religion promising 
the life of the other world. The 5th paradigm (moderate postmodernism) 
presented a critical interpretation of Buddhism in any philosophical paradigms 
without attachment by accepting all interpretations that could be used to 
improve the quality of life which in Buddhism is the cessation of suffering in any 
steps of intellectual development until totally complete cessation of suffering. 

 

Keywords: Buddhism, Science, Moderate Postmodernism 
 

 
๑. บทน า 

ผู้วิจัยเป็นพุทธศาสนิกชนที่ได้รับ
การปลูกฝังเรื่องการเข้าวัดท าบุญมาตั้งแต่ยัง
เป็นเด็ก เม่ือเติบโตขึ้นได้รับการศึกษาต่อมาใน
สายวิทยาศาสตร์จนจบการศึกษา ถูกหล่อ
หลอมให้มีกระบวนทรรศน์แบบวิทยาศาสตร์
อย่างเต็มตัว คือ จะยอมรับอะไรว่าจริง ต้องมี
เหตุผล พิสูจน์ได้ด้วยวิธีวิทยาศาสตร์เท่านั้น 

เมื่อจบการศึกษาทางวิทยาศาสตร์ 
ผู้วิจัยมีโอกาสได้มาศึกษาพระพุทธศาสนาต่อ
อย่างเต็มรูปแบบทั้งทางด้านทฤษฎีและปฏิบัติ
ที่มหามกุฏราชวิทยาลัยฯ ได้มีโอกาสค้นคว้า
วิชาพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ พบว่ามี
หนั ง สื อม า กมายซึ่ ง ผู้ แ ต่ ง ก็ มั ก จ ะ เป็ น

พุทธศาสนิกชนผู้มีศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
และส่วนใหญ่ก็มักสรุปไปในทิศทางเดียวกันว่า 
พระพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์ ด้วยการน า
ข้อมูลทางวิทยาศาสตร์ หรือข้อมูลที่เก่ียวเนื่อง
กับนักวิทยาศาสตร์ที่มีชื่อเสียงของโลกมา
เชื่อมโยงกันกับข้อความต่าง ๆ ที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎกว่าเหมือนกันหรือคล้อยตามกัน 
สนับสนุนกันและเป็นเหตุเป็นผลต่อกัน ซึ่งใน
ความคิดของผู้วิจัยกลับเห็นไปในทิศทางตรง
ข้ามว่า พระพุทธศาสนานั้นอย่างไรเสียก็มิใช่
เพียงแค่วิทยาศาสตร์ แต่ก็ยังไม่สามารถหา
เหตุผลมาสนับสนุนหรือโต้แย้งความไม่เป็นหรือ
ความเป็นวิทยาศาสตร์ของพระพุทธศาสนา ได้
อย่างน่าพอใจ   



     ศภุชัย ศรีศริิรุ่ง และคณะ                  ~ ๗๓ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  

ผู้ วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเรื่อง
พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ เป็นงานวิจัย
ทางปรัชญา ด้วยวิภาษวิธี (dialectic) ซึ่งเร่ิม
จากการตั้งค าถามว่า “พระพุทธศาสนาเป็น
เพียงแค่วิทยาศาสตร์ ใช่หรือไม่?” และน าเสนอ
ค าตอบสมมติฐานไว้ว่า พระพุทธศาสนาไม่เป็น
เพียงแค่วิทยาศาสตร์ พร้อมเหตุผลประกอบ ซึ่ง
อาจมีผู้ไม่เห็นด้วย จึงน าเสนอข้อโต้แย้งพร้อม
เหตุผลไว้ใช้ส าหรับแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกัน 
ซึ่ งเชื่อมั่นว่ าจะสามารถน าเสนอสรุปเป็น
ค าตอบส าหรับข้อโต้แย้งในประเด็นต่าง ๆ ทาง
ปรัชญาที่เก่ียวข้องกับทั้งพระพุทธศาสนาและ
วิทยาศาสตร์ได้อย่างครบถ้วน สมเหตุสมผล
และสมบูรณ์ที่สุดเท่าที่จะท าได้ในขณะที่วิจัย 
อยู่นี้  

 
๒.การทบทวนวรรณกรรม 

๑) กระบวนทรรศน์ปรัชญา เป็น
ปรัชญาพื้นฐานหรือความเชื่อพื้นฐานของมนุษย์
นี้เองที่เป็นตัวก าหนดการด าเนินความคิดของ
แต่ละบุคคล หรือแต่ละกลุ่ม รูปแบบปรัชญา
พื้นฐานในใจมักเป็นแบบใดแบบหนึ่งใน ๕ 
รูปแบบนี้เสมอ๓ 

๑.๑  กระบวนทรรศน์ดึกด าบรรพ์ 
เชื่อว่าโลกนี้ไม่มีกฎเกณฑ์ ทุกสิ่งล้วนขึ้นกับ
เบื้องบน เมื่อพบอะไรในชีวิต ก็จะตีความเป็น 
น้ าพระทัยของเบื้องบนทั้งสิ้น  

๑.๒  กระบวนทรรศน์แบบโบราณ 
เชื่อว่าโลกมีกฎเกณฑ์และพยายามแสวงหากฎที่

                                                      
๓กีรติ บุญเจือ, อรรถปริวรรต คู่เวรคู่

กรรม ปรัชญาหลังนวยุค, (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๙), หน้า 
๑๕. 

ครอบคลุมทุกสรรพสิ่ง การตีความจึงเน้นกฎทุก
อย่าง การมีเหตุผลคือการมีกฎรองรับ แต่ละ
ส านักก็น าเสนอกฎของตน 

๑.๓  กระบวนทรรศน์ยุคกลาง 
เชื่อว่าความสุขแท้อยู่โลกหน้า จึงยอมเสียสละ
ทุกอย่างแม้กระทั่งความสุขในโลกนี้เพื่อพบกับ
ความสุขที่สมบูรณ์กว่าในโลกหน้า ด้วยการ
ปฏิบัติตนตามค าสอนของศาสดา  

๑.๔  กระบวนทรรศน์นวยุ ค 
(สมัยใหม่) เชื่อว่าโลกมีกฎเกณฑ์ และเรา
สามารถรู้กฎเกณฑ์ของโลก แล้วจะท าให้โลกนี้
เป็นสวรรค์ส าหรับมนุษย์ทุกคนโดยไม่ต้องหวัง
โลกหน้าได้ด้วยวิธีวิทยาศาสตร์ 

๑.๕  กระบวนทรรศน์หลังนวยุค 
(หลังสมัยใหม่) เห็นว่ากระบวนทรรศน์ที่ผ่านมา
นั้นล้วนมีประโยชน์ แต่ที่เกิดปัญหาเพราะความ
ยึดมั่นถือมั่น จึงวิเคราะห์ทุกอย่างและเลือกเอา
ส่วนที่เห็นว่าดีมีคุณค่ามาพัฒนาหาความเข้าใจ
ใหม่ ๆ โดยไม่โจมตีลบล้างสิ่งที่ยังไม่เอามาใช้ 
ทั้งนี้ก็เพื่อเปิดโอกาสให้ทุกคนได้มีโอกาสพัฒนา
คุณภาพชีวิตให้ได้มากที่สุด ผ่านการสร้างสรรค์ 
ปรับตัว ร่วมมือและแสวงหารูปแบบการด าเนิน
ชีวิตที่จะสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดียิ่ง ๆ 
ขึ้นต่อไป  

๒) อภิปรัชญา ญาณปรัชญา 
และอรรถปริวรรต 

อภิปรัชญาแสวงหาค าตอบเรื่อง
ความเป็นจริง (reality) อะไรคือความเป็นจริง
สุดท้ายเบื้องหลังสุดของสิ่งต่าง ๆ ซึ่งมีค าตอบที่
แตกต่างกันไปแล้วแต่ว่าใครจะถือว่าตรงไหนคือ
ความเป็ นจริ งของตน จึ ง เกิ ดความเชื่ อ
อภิปรัชญาขึ้นหลายกระแสในแต่ละกระบวน
ทรรศน์ และถ้ามีกระบวนทรรศน์ที่ต่างกัน ย่อม
ต้องมีความเชื่ออภิปรัชญาที่ต่างกันออกไปได้



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๗๔ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
อีกมาก มาตรการตัดสินความจริงของแต่ละ
กระบวนทรรศน์จึงย่อมต้องไม่ตรงกัน 

กระบวนทรรศน์หลังนวยุค จึงไม่
สนใจอภิปรัชญา (metaphysics) แบบเดิมที่มุ่ง
แสวงหาความเป็นจริงที่เป็นปฐมบท เพราะเมื่อ
ถึงที่สุดแล้วก็ล้วนเป็นความเชื่อส่วนตัวที่ไม่
สามารถพิสูจน์ได้ เป็นเพียงอภิเรื่องเล่าเรื่อง
หนึ่ง ๆ (metanarrative) เพื่ออธิบายเรื่องราว
ต่ า ง  ๆ  ต าม ค ว า ม เ ชื่ อ ข อ ง ต น เท่ า นั้ น 
นอกจากนั้นก็ยังไม่สนใจรู้ความจริงวัตถุวิสัย 
ใด ๆ เพราะความเป็นจริงนั้นแม้มีอยู่แต่เรารู้
ไม่ได้หมด และภาษานั้นสื่อได้แต่ความรู้แสวง
วัตถุที่มีทั้งส่วนวัตถุวิสัยและอัตวิสัยปนกันอยู่ 
โดยไม่อาจรู้ได้ว่ามันถูกส่วนอัตวิสัยบิดเบือนไป
แค่ไหน จึงคิดว่าไม่มีประโยชน์ที่จะสนใจเรื่องนี้ 
แต่หันมาสนใจใช้อรรถปริวรรตเป็นเครื่องมือ
ตีความเพื่อแสวงหาความเป็นจริงใหม่ของ
ความหมายของภาษาที่เป็นตัวบทและมีอยู่แล้ว
ในชีวิตประจ าวัน โดยใช้วิจารณญาณ วิเคราะห์
ความหมายของภาษา ประเมินค่าพร้อม ๆ ไป
กับการเลือกแต่สิ่งที่ดีมีคุณค่ามาประยุกต์ใช้ให้
เหมาะสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีกว่าต่อไป  

อรรถปริวรรตศาสตร์สมัยใหม่ 
(Modern Hermeneutics) น าเสนอวิธีการการ
ตีความไว้เป็นเคร่ืองมือแสวงหาความหมาย ๓ 
วิธี ได้แก่ (๑) ตีความตามเจตนาและบริบทของ
ผู้แต่ง น าเสนอโดย Schleiermacher และ 
Wilhelm Dilthey  (๒) ตีความตามตัวบท ซึ่ง
ยังสามารถตีความต่อไปได้อีกหลายแง่ น าเสนอ
โดย Paul Ricoeurและ (๓) ตีความไปพร้อม ๆ 
กับการสร้างความหมายใหม่โดยผู้อ่านเอง 
น าเสนอโดย Hans Georg Gadamer 

 
 

๓) พระพุทธศาสนา  
บ่อเกิดของพระพุทธศาสนาใน

ปัจจุบันนั้นมาจากค าสอนของพระโคตมพุทธ
เจ้าซึ่งได้รับการสืบทอดผ่านการสังคายนาสืบ
ต่อกันมาในรูปคัมภีร์พระไตรปิฎก ดังนั้นบ่อเกิด
ของพระพุทธศาสนาอีกทางหนึ่ งก็คือการ
สังคายนา๔ นักวิจารณ์บางคนปฏิเสธการมีชีวิต
จริงของพระพุทธเจ้า พระไตรปิฎกจึงเป็นเพียง
ค าสอนของนักปราชญ์ ซึ่งประมวลขึ้นแล้วก็ยก
ให้เป็นของบุคคลสมมติ เรียกว่า พระพุทธเจ้า 
ความคิดสุดขั้วอีกทางหนึ่งคือ เชื่อด้วยศรัทธา
ว่า พระพุทธเจ้าทรงสอนอย่างที่บันทึกไว้ใน
พระไตรปิฎกทุกตัวอักษร มัธยคตินิยมถือว่า
พระพุทธเจ้าทรงมีพระชนม์ชีพจริง ได้สั่งสอน
จริงและค าสอนในพระไตรปิฎกเป็นค าสอนของ
พระพุทธองค์ตามที่บรรดาสาวกจ าได้และ
ถ่ายทอดสืบต่อกันมา๕ ซึ่งต้องการการตีความ 
ชาวพุทธพึงประเมินความจริงด้วยตนเองตาม
หลักที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในกาลามสูตร 

หลักกาลามสูตร ทั้ง ๑๐ ข้อ๖  นั้น 
พระพุทธองค์ทรงแนะถึงท่าทีที่ควรมีต่อแหล่ง
ความรู้ที่เป็น ความรู้เชิงประจักษ์ ความรู้ตาม
แนวตรรกะ ความรู้ที่ได้รับผ่านศรัทธาทั้งหลาย 
ว่า อย่าเพิ่งปลงใจเชื่อในทันที แต่ก็มิได้ทรงสอน
ให้ไม่เชื่ออะไรเลยเพียงแต่ให้รับเข้ามาไว้แล้ว
ตรวจสอบด้วยตนเองก่อนว่า เม่ือน ามาปฏิบัติ
แล้วเป็นกุศล เกื้อกูลต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ได้จริง ก็ถือว่าเป็นความจริงโดยไม่สนใจว่า

                                                      
๔กีรติ บุญเจือ, ศาสนศาสตร์เบื้องต้น, 

พิมพ์ครั้งที่  ๔,(กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช , 
๒๕๔๑), หน้า ๑๒๐. 

๕เรื่องเดียวกัน, หนา้ ๑๒๔. 
๖องฺ. ทุก. ๒๐/๖๖/๒๖๐. 



     ศภุชัย ศรีศริิรุ่ง และคณะ                  ~ ๗๕ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
จะต้องตรงกับความเป็นจริงภายนอกหรือไม่แต่
อย่างใด  

พระพุทธเจ้าตรัสถึงความเป็นจริง
ไว้โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้มนุษย์ตามรู้และ
สามารถปล่อยวางและดับทุกข์ได้ในชีวิตจริง 
ได้แก่ หลักธรรมเรื่อง “อิทัปปัจยตา”๗ที่กล่าว
ว่า สรรพสิ่งล้วนอิงอาศัยต่อเนื่องกันไปตาม
สาเหตุและปัจจัย ซึ่งแสดงถึงความไม่มีต้น
ก า เ นิ ด เ ดิ ม สุ ด ขอ ง สิ่ ง ทั้ ง หล า ย  ค ว า ม
เปลี่ยนแปลงจึงเป็นสภาพที่แท้จริงของโลก 
หลักไตรลักษณ์สอนว่า สิ่งทั้งปวงที่เราพบเห็น
ในชีวิตประจ าวันนั้นมีลักษณะ ๓ ประการคือ 
อนิจจัง ทุกขังและอนัตตา๘ 

พระไตรปิฎกเป็นคัมภีร์โบราณที่
สืบทอดโดยการสาธยายจดจ ากันมาตั้งแต่หลัง
พุทธปรินิพพาน และมีการสังคายนาต่อกันมา
อีกหลายครั้ง ด้วยวิธี มุขปาฐะ หรือการว่าปาก
เปล่า๙จนปี พ.ศ. ๔๓๓  จึงเริ่มมีการจารึกลงใน
ใบลานที่ศรีลังกา และได้มีการคัดลอกต่อ ๆ กัน
ไปเป็นอักษรหลายชาติ การถอดอักษรและ
คัดลอกต่อ ๆ ไปย่อมมีการคลาดเคลื่อนอย่างไม่
มีทางเลี่ยง๑๐ เราจึงควรอ่านพระไตรปิฎกด้วย
                                                      

๗พุทธทาสภิกขุ ,อิทัปปัจจยตา , 
(กรุงเทพฯ: อรุณวิทยา, ๒๕๔๕). 

๘วิทย์ วิศทเวทย์, ปรัชญาทรรศน์ : 
พุทธป รัชญา ,  ( ก รุ ง เทพฯ :  โ ร งพิ มพ์ แห่ ง
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๓), หน้า ๔๔. 

๙พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต),พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ 
(ช าระเพ่ิมเติม ช่วงที่  ๑),  พิมพ์ครั้งที่  ๑๑, 
(กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมส โปรดักส์ , 
๒๕๕๑), หน้า ๓๒๑. 

๑๐กี รติ  บุญ เจื อ ,ศาสนศาสต ร์
เบ้ืองต้น,หน้า ๑๒๕. 

วิจารณญาณ คือ วิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 
จึงจะได้ประโยชน์สมตามความมุ่งหมาย คือดับ
ทุกข์ได้ อุปสรรคที่ส าคัญในการศึกษาคัมภีร์ทาง
ศาสนานั้นคือ การตีความคัมภีร์ซึ่งผู้อ่านก็จะ
ตีความไปตามกระบวนทรรศน์ของตน คัมภี ร์
เดียวกันจึงถูกน าเสนอไปในรูปแบบที่แตกต่าง
หลากหลาย แล้วแต่ว่าจะตีความกันไปอย่างไร  

๔) วิทยาศาสตร ์
วิทยาศาสตร์เป็นกิจกรรมแสวงหา

ความรู้วัตถุวิสัยผ่านการสังเกตธรรมชาติด้วย
ประสาทสัมผัสทั้ง ๕ คือ  ตา หู จมูก ลิ้น และ
กายสัมผัส โดยไม่ให้ความส าคัญเร่ืองใจเพราะ
ไม่สามารถน ามาแสดงให้ประจักษ์ชัดได้ การ
สั งเกตธรรมชาติอย่ างเดียวยั งไม่พอที่ จะ
ก่อให้เกิดความรู้ทางวิทยาศาสตร์ได้ ต้องอาศัย
การใช้เหตุผลแบบหนึ่งที่เรียกว่า การอุปนัยผ่าน
การทดลองร่ วมด้ วย๑๑ วิ ทยาศาสตร์ ถู ก
พัฒนาขึ้นอย่างรวดเร็วหลังจากการค้นพบ
วิธีการวิทยาศาสตร์ (scientific method) โดย 
Sir Issac Newton ประกอบด้วย (๑) เริ่มจาก
การหาข้อมูลโดยประสบการณ์ผ่านการสังเกต 
(๒) ตั้งสมมติฐาน (๓) ทดสอบด้วยประสบการณ์
มากขึ้นและกว้างขึ้น (๔) สรุปขึ้นเป็นกฎ  
(๕) ประยุกต์ใช้อธิบายทุกเรื่องที่อยากรู้จนพบ
ข้อขัดแย้ง (๖) ปรับปรุงใหม่โดยเริ่มต้นจาก 
ข้อ ๑ 

นักวิทยาศาสตร์ใช้วิธีวิทยาศาสตร์
เพื่อแสวงหาความรู้และได้เครือข่ายความรู้
น ามาประยุกต์ใช้ทั้งในทางให้ความสะดวกแก่
ชีวิตและท าลายล้างชีวิตมนุษย์อย่างน่าพิศวง 

                                                      
๑๑สมภาร พรมทา, “พุทธศาสนากับ

วิทยาศาสตร์”ในวารสารปัญญา,  ปีที่ ๑ ฉบับที่ 
๒ (๒๕๕๓): ๙๙. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๗๖ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
นักวิทยาศาสตร์สังเกตและทดลองเพื่อท าการ
อุปนัยให้ได้กฎเป็นปมข่ายของความรู้ ครั้นได้
กฎเป็นปมข่ายแล้วก็ใช้หลักตรรกวิทยานิรนัย
และคณิตศาสตร์เป็นใยข่ายแสวงหากฎที่เสมือน
ปมข่ายอื่น ๆ ต่อไป เมื่อทดสอบแล้วก็น าไป
ประยุ กต์ ใช้  ประเมินผลเรื่ อยไป ได้ เป็ น
เครือข่ายความรู้ที่ประกอบด้วยปมและใยข่ายที่
เชื่อว่าตรงกับความเป็นจริง 

ความรู้ทางวิทยาศาสตร์จึงมีหลาย
ระดับตามขั้นตอนของการแสวงหาความรู้ด้วย
วิธีการวิทยาศาสตร์ ได้แก่ (๑) สมมุติฐาน 
(Hypothesis) เป็นข้อความซึ่งสร้างขึ้น เพื่อ
คาดคะเนค าตอบล่วงหน้า ก่อนท าการทดลอง 
(๒) ข้อเท็จจริง (Fact) เหตุการณ์หรือ
ปรากฏการณ์ใดเกิดขึ้นมาแล้วประจักษ์ชัด (๓) 
มโนทัศน์/แนวคิด (Concept) คือความคิดหลัก 
(Main idea) ที่มีต่อวัตถุ เหตุการณ์ หรือ
ปรากฏการณ์ ธ รรมชาติ  (๔ )  หลั กกา ร 
(Principle) เป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์ที่เกิด
จากกลุ่มของแนวคิดที่ ทุกคนเข้าใจตรงกัน (๕) 
กฎ (Law) เป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์ ที่ได้รับ
การพิสูจน์แล้วว่าถูกต้องโดยผ่านการทดลอง
แล้วได้ผลตรงกันทุกครั้งจนแน่ใจ  (๖) ทฤษฎี 
(Theory) เป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์ที่เกิดขึ้น
จากการคาดคะเน (speculation) จากกฎที่มี
อยู่แต่ก็สามารถใช้อธิบายปรากฏการณ์ต่าง ๆ 
ได้จริง  

จากสถิ ติ ที่ แล้ วมาปรากฏว่ า 
ผลสรุปของวิทยาศาสตร์มีความแม่นตรง
มากกว่าผลสรุปของวิชาอื่น ๆ ท าให้เชื่อว่า หาก
ปรับปรุ งวิ ธี การให้ รั ดกุ มมาก ๆ วิ ธี การ
วิทยาศาสตร์น่าจะเป็นมาตรการตัดสินความ

จริงเท็จของความรู้ของมนุษย์ได้อย่างแท้จริง๑๒ 
เป็นเหตุ ให้  ส านักปฏิฐานนิยมใหม่  ( neo-
positivism) ซึ่งมีก าเนิดมาจากชมรมเวียนนา 
(Vienna Circle) น าเสนอมาตรการตัดสินความ
จริ งว่ า  ถ้ าสามารถพิ สู จน์ ได้ ด้ วยวิ ธี การ
วิทยาศาสตร์ ก็ยอมรับว่าเป็นจริงเรียกว่า 
ทฤษฎีพิสูจน์ว่ าเป็นจริง (Theory of 
verification ) ต่อมาภายหลัง Karl Popper 
พบว่า วิธีการทางวิทยาศาสตร์โดยเฉพาะการ
พิสูจน์และทดลองนั้นยังมีจุดอ่อน ซึ่งอย่างไร
เสียก็ยังอาจผิดได้ จึงน าเสนอมาตรการปรับปรุง
ใหม่ เรียกว่า theory of falsification ยอมรับ
ว่าวิธีการวิทยาศาสตร์นั้นให้ความจริงแต่มีข้อ
แม้ว่า ให้ถือว่าจริงไปก่อนตราบเท่าที่ยังไม่มี
การพิสูจน์ได้ว่าเท็จ 
 
๓. วิธีด าเนินการวิจัย 

ใช้วิธีวิจัยทางปรัชญา ได้แก่ วิภาษ
วิธี (dialectic) โดยวิเคราะห์ วิจักษ์ วิธานตาม
เหตุผลของทั้งสองฝ่ายแล้วแลกเปลี่ยนความ
คิ ด เ ห็ น กั น อ ย่ า ง มี เ ห ตุ ผ ล  ( discursive 
research) สรุปในลักษณะพหุนิยม 
(pluralistic) โดยตีความฐานข้อมูล (data) 
ตีความเอกสาร (document) และตีความสถิติ
เท่าที่จ าเป็น 
 
๔. ผลการวิจัย 

พระพุทธศาสนาไม่เป็นเพียงแค่
วิ ท ย าศ า สต ร์  แ ต่ ก็ อ า จ มี ผู้ คั ด ค้ า น ว่ า 

                                                      
๑๒กี ร ติ  บุ ญ เ จื อ ,  วิ ธี ก า ร ศึ ก ษ า 

ทั่วไปแบบบูรณาการสมบูรณ์ เล่มต้น มนุษย์รู้
อย่างไร, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนา
พานิช, ๒๕๒๕), หน้า ๙๖. 



     ศภุชัย ศรีศริิรุ่ง และคณะ                  ~ ๗๗ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
พระพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์ ได้ โดย 
อ้างเหตุผลว่า (๑) ความรู้ในพระพุทธศาสนา
เป็นความรู้ที่ได้ผ่านประสบการณ์ซึ่งเป็นวิธีการ
เ ดี ย ว กั บ ที่ นั ก วิ ท ย า ศ า ส ต ร์ ใ ช้  
(๒) พระพุทธศาสนาสอน ไม่ให้เชื่ออะไรด้วย
ความงมงาย แต่ให้เชื่ออย่างมีเหตุผล มีการ
พิ สู จน์ ทดลองแล้ ว จึ ง เ ชื่ อ เ ช่ น เดี ย วกั บ
วิทยาศาสตร์และ (๓) ความจริงที่วิทยาศาสตร์
ค้นพบเป็นความจริงเดียวกันกับที่น าเสนอโดย
พระพุทธศาสนา กฎของพระพุทธศาสนา
ทั้งหมดจึงเป็นกฎวิทยาศาสตร์ เพราะเป็นกฎที่
มีความถูกต้อง ไม่เคยผิดพลาดเลย  แต่ข้อ
โต้แย้งดังกล่าวก็ยังมีจุดอ่อนที่การเหมารวมว่า
ประสบการณ์นิยมคือวิทยาศาสตร์ ซึ่งแท้จริง
แล้ ว ไ ม่ ใ ช่  แล ะกา รพิ สู จน์ ท ดลองทา ง
พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์นั้ นก็ มี
รายละเอียดรวมถึงเคร่ืองมือที่ใช้ในการพิสูจน์
ทดลองที่แตกต่างกัน ที่เป็นเช่นนั้นก็เพราะ
พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์นั้นมีมูลบททาง
อภิปรัชญาและญาณวิทยาที่ แตกต่ างกัน 
เครื่องมือที่ใช้แสวงหาความรู้ตลอดจนความจริง
ที่ค้นพบและเกณฑ์ตัดสินความจริงจึงแตกต่าง
กันด้วย 

ส่วนเหตุผลที่พระพุทธศาสนาไม่
เป็นเพียงแค่วิทยาศาสตร์นั้น สามารถสังเกตได้
โดยง่ายจากปรากฏการณ์ความหลากหลายของ
พระพุทธศาสนาอันเป็นที่ประจักษ์กันอยู่แล้วใน
สังคมนี้นั่นเอง๑๓ ความหลากหลายดังกล่าวเกิด
จ า ก กา รตี ค ว า มพ ระพุ ท ธ ศ าส น า แล ะ

                                                      
๑๓ภั ท ร พ ร  สิ ริ ก า ญ จ น ,

พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพใน
ความหลากหลาย ,  (กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๗), หน้า ๙๙. 

พระไตรปิฎกได้ความหมายที่แตกต่างกัน การ
ตีความว่าพระพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์นั้น
เป็นเพียงการตีความของผู้ถือกระบวนทรรศน์ที่
๔เพียงกระบวนทรรศน์ เดียวที่ต้องการให้
พระพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์ พบว่ายังมี
การตีความโดยกระบวนทรรศน์อื่น ๆ อีกที่ท า
ให้พระพุทธศาสนาที่ปรากฏจริงนั้นไม่เป็นเพียง
แค่วิทยาศาสตร ์

เรื่องราวในคัมภีร์พระไตรปิฎกนั้น
ผ่านการเป็นเรื่องเล่าปากมาก่อน นับจากการ
สังคายนาครั้งที่  ๑ หลังพุทธปรินิพพาน ๓ 
เดือนเป็นต้นมา พระธรรมวินัยก็ถูกสืบทอดต่อ 
ๆ กันมาด้วยการท่องสวดพร้อมกัน (มุขปาฐะ) 
อยู่ประมาณ ๔๐๐ กว่าปี จึงเริ่มบันทึกเป็นลาย
ลักษณ์อักษร ผ่านทางภาษามคธโดยเขียนไว้
เป็นตัวบทครั้งแรกในใบลานด้วยอักษรสิงหล๑๔ 
แล้วสืบทอดเนื้อหาผ่านการสังคายนาต่อ ๆ กัน
มาโดยเหล่าสาวกอีก ๙ ครั้ง๑๕  เป็นเวลารวมถึง
สองพันกว่าปี ถูกแปลเป็นภาษาต่าง ๆ มากมาย
ทั่วโลก การอ่านพระไตรปิฎกแล้วจะเข้าใจ
ความหมายได้ ย่อมต้องผ่านการตีความตัวบท 
วิธีตีความจึงเป็นหนทางสู่ความเข้าใจและความ
กระจ่าง และเมื่อใช้วิธีที่เชื่อว่าดีที่สุดก็ถือได้ว่า
จะได้ความจริงในเงื่อนไขของมนุษย์ (truth by 
human condition) ไม่ใช่ความจริงวัตถุวิสัย 
ล้วน ๆ ไม่ใช่ความจริงอสัมพัทธ์ และก็ไม่ใช่

                                                      
๑๔เ บ ญ จ ว ร ร ณ  ม นั ส ไ พ บู ล ย์ 

และคณะ, เก็บเพชรจากคัมภีร์พระไตรปิฎก , 
(กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, ๒๕๔๕), หน้า ๒๒๘. 

๑๕สุชีพ ปุญญานุภาพ,พระไตรปิฎก 
ฉบับประชาชน, พิมพ์ครั้งท่ี ๑๖, (กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙), หน้า ๑๓. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๗๘ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
ความจริงอัตวิสัยล้วน ๆ ไม่ใช่ความจริงสัมพัทธ์
เต็มที่ แต่เป็นความจริงกลาง ๆ อัตวิสัยผสม
วัตถุวิสัย อสัมพัทธ์ผสมสัมพัทธ์ เป็นความจริง
พหุนิยม (pluralism) ที่ต้องช่วยกันคิด ช่วยกัน
ค้น ช่วยกันแสวงหา จากแง่มุมต่าง ๆ กัน 
มาร่ วมวงแบ่ งปันกัน เพื่ อให้ ได้ความรู้ ที่
ใกล้เคียงความเป็นจริงมากขึ้นเรื่อย ๆ ซึ่งมนุษย์
สามารถตีความได้ต่าง ๆ กันไป ดังนี้ 

๑) ตีความตามหลักวิชาการ โดย
ใช้ วิ ธี การทางวิทยาศาสตร์  น า เสนอโดย 
Friedrich Schleiermacher เสนอการตีความ
เป็น ๒ ระดับ๑๖ ได้แก่  

ก ) ร ะ ดั บ ไ ว ย า ก ร ณ์  
(grammatical interpretation) หรือตีความ
ตามตัวอักษรการอ่านพระไตรปิฎกทุกคร้ังย่อม
ต้องการการแปลความซึ่งก็คือการตีความเสมอ
เพื่อให้เข้าใจความหมายที่ตัวบทต้องการสื่อ แต่
ถึงจะตีความอย่างไรก็ต้องยอมรับว่าไม่มีทางที่
จะเข้าถึงความหมายที่แท้จริงที่พระพุทธองค์
ทรงต้องการสื่อได้ร้อยเปอร์เซ็นต์แน่ ๆ อัน
เนื่องมาจากข้อจ ากัดของภาษาเองที่ไม่สามารถ
สื่อถึงปรมัตถสัจจะได้อย่างตรงไปตรงมา อีกทั้ง
คนแต่ละคนก็ย่อมต้องตีความไปตามแบบฉบับ
ความเข้าใจของตนเอง  

ข ) ร ะ ดั บ จิ ต วิ ท ย า  
(psychological interpretation) คือการเดาใจ
ผู้แต่งโดยเดาจากการรู้เบื้องหลังและสภาพ
จิตใจของผู้ แต่ งขณะแต่งเรื่ องนั้น ๆ ว่ ามี
จุดมุ่งหมายที่ต้องการสื่ออะไร กับใครและใน

                                                      
๑๖กีรติ บุญเจือ, ปรัชญาหลังนวยุค 

แนวคิดเพ่ือการศึกษาแผนใหม่, (กรุงเทพฯ: ดวง
กมล (๒๕๒๐), ๒๕๔๕), หน้า ๔๐. 

สถานการณ์ใด ทั้งนี้ต้องพิจารณาไปถึงสภาพ
ทางสังคม เศรษฐกิจและการเมืองในยุคสมัย
ของผู้แต่งด้วย เพื่อให้สามารถเดาใจผู้แต่งขณะ
แต่งได้ ใกล้ เคียงที่สุด โดยใช้วิชาจิตวิทยา 
พ ฤ ติ ก ร ร ม ศ า ส ต ร์  สั ง ค ม ศ า ส ต ร์ แ ล ะ
ประวัติศาสตร์ มาช่วย  

Wilhelm Diltheyเสนอให้เน้น
บริ บท  ไ ด้ แก่  ค ว ามหมาย ในครอบฟ้ า
ประวัติศาสตร์ (historical horizon) ทั้งของผู้
แต่งและของผู้อื่นในประวัติศาสตร์ยุคสมัย
เดียวกันด้วย๑๗ แต่ก็ยังเป็นที่น่าสงสัยกันอยู่ว่า
จะสามารถเดาใจผู้แต่งและเข้าถึงความหมายใน
ครอบฟ้าประวัติศาสตร์ของยุคสมัยที่ผ่านมา
นานถึง สองพันกว่าปีได้จริงหรือไม่ 

๒) ตีความตามตัวบท (น าเสนอ
โดย Paul Ricoeur) เมื่อผู้แต่งเขียนตัวบทออก
มาแล้ว ตัวบทก็เสมือนหนึ่งมีชีวิตขึ้นเอง มี
ความหมายในตัวเอง ตัวบทจึงมีความหมายอยู่
ด้วยตัวของมันเอง ที่เกิดจากการพยายามสะสม
กั นมาตามยุ คสมั ย  มี การบั นทึ กตี ความ
ต่อเนื่องกันมาตลอดประวัติศาสตร์จนมีอิทธิพล
ต่อความหมายของตัวบทมากกว่าจากที่ผู้แต่ง
ต้องการสื่อเสียอีก เจตนาของผู้แต่งจึงไม่จ าเป็น 
จนถึงกลับมีคนกล่าวว่า “ผู้แต่งตายเสียแล้ว”   

๓) ตีความตามผู้อ่าน (น าเสนอ
โดย Hans Georg Gadamer)  การตีความย่อม
อยู่ที่ผู้อ่านแต่ละคน ที่มีแนวโน้มที่จะเอาจุดยืน
ของตนเองเสริมเข้าไป อยากจะให้มีความหมาย
ตามที่ตนต้องการ และยังขึ้นกับเจตนาและ

                                                      
๑๗Macey, D.,The Penguin 

Dictionary of critical Theory, (England : 
Clays, 2001), p. 181. 
 



     ศภุชัย ศรีศริิรุ่ง และคณะ                  ~ ๗๙ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
ความสนใจในการอ่านของแต่ละคนอีกด้วย 
ผู้อ่านจึงสร้างความหมายใหม่ให้แก่ตัวบทเสมอ
ทุกครั้งที่อ่าน  ความหมายของตัวบทจึงอยู่ที่ตัว
ผู้อ่าน ว่าจะอ่านและตีความผ่านกระบวน
ทรรศน์ใด ผู้อ่านจึงสามารถสร้างความหมาย
ใหม่ ๆ ขึ้นได้อย่างไม่รู้จบ เพราะถือว่า ผู้อ่าน
เป็นผู้ร่วมแต่งหนังสือ (co-author) จึงมีสิทธิที่
จะเข้าใจตัวบทได้มากกว่าและไกลกว่า หรือ
แม้ กระทั่ งลึ กซึ้ งกว่ าผู้ เขี ยนหลั ก  (main 
author) เสียอีก สามารถ วิเคราะห์ วิจักษ์และ
วิธานได้ดังนี้ 

กระบวนทรรศน์ที่  ๑ เชื่อว่าทุก
อย่างขึ้นกับน้ าพระทัยเบื้องบน คนกลุ่มนี้อ่าน
พระไตรปิฎกเพื่อตีความออกมาเป็น พระ
ประสงค์ของพระพุทธเจ้าที่มีความศักดิ์สิทธิ์ใน
ตัว วิจักษ์ได้ว่ามองศาสนาเป็นคาถาอาคม เป็น
สิ่ งศักดิ์สิทธิ์  อภินิหาร พระพุทธศาสนาใน
มุมมองของคนกระบวนทรรศน์นี้จึงเป็นดุจไสย
ศาสตร์ที่อาจมีประโยชน์ด้านการเสริมสร้าง
ก าลังใจได้บ้างในคราวคับขันแต่ก็มีทุกข์โทษ
มากจากความงมงาย และถกูหลอกได้ง่าย 

ก ร ะ บ ว น ท ร ร ศ น์ ที่  ๒  อ่ า น
พระไตรปิฎกเพื่อเข้าใจตามที่เจ้าส านักของตน
ชี้แจง ส านักอื่นตีความผิดหมด ส านักของฉัน
เท่านั้นที่จริง ผูกขาดเป็นเจ้าของนิพพานและ
กฎธรรมะที่ส านักตนตีความ เป็นการตีความ
แบบยึดมั่นถือมั่น ซึ่งกาลามสูตรห้ามไว้อย่าง
ชัดเจน วิจักษ์ได้ว่า มีทั้งคุณและโทษ อย่างไหน
มากกว่ากันอยู่ที่ตัวบุคคลและค าสอนของส านัก
ว่าจะยึดมั่นรุนแรงขนาดไหน 

ก ร ะ บ ว น ท ร ร ศ น์ ที่  ๓  อ่ า น
พระไตรปิฎกเพื่อหาเคล็ดลับและทางลัดเพื่อไป
สวรรค์หรือนิพพาน ซึ่งต้องแข่งขันกันเสียสละ
ความสุขและความสะดวกสบายในโลกนี้อย่าง

เอาเป็นเอาตาย วิจักษ์ได้ว่า ให้คุณบางโอกาส 
เพราะคนพวกนี้ภายนอกดูเป็นคนเคร่งศาสนา
แต่ภายในอาจจะโหดเหี้ยมอ ามหิตร้ายแรง จึง
อาจเป็นอันตรายต่อผู้อื่นอย่างคาดไม่ถึงเมื่อใดก็
ได้ จึงวิจักษ์ว่ามีโทษแฝงอยู่ที่อาจจะระเบิด
ออกมาเป็นสงครามศาสนาเมื่อใดก็ได้ 

ก ร ะ บ ว น ท ร ร ศ น์ ที่  ๔  เ ชื่ อ
คณิตศาสตร์  และวิธีการทางวิทยาศาสตร์
เท่านั้น จึงพยายามตีความพระไตรปิฎกให้เข้า
กับวิทยาศาสตร์ให้จงได้เพื่อจะเชื่อคัมภีร์ตาม
ตัวอักษรได้อย่างสบายใจ ถ้าท าไม่ได้ก็ถึงกับ
ยอมเลิกเชื่อศาสนา วิจักษ์ได้ว่ากระบวนทรรศน์
นี้ดูเหมือนกับว่าท าดีแก่ศาสนาด้วยการยกย่อง
ศาสนาขึ้ น เป็นวิทยาศาสตร์  แต่ ผลกลับ
กลายเป็นการดึงศาสนามาสู่ระดับวิทยาศาสตร์
ซึ่งไม่น่าจะเป็นคุณแก่พระศาสนาและแก่ผู้นับ
ถือศาสนา แต่การนับถือศาสนาด้วยเหตุผล
วิทยาศาสตร์  ที่ท าให้ เข้าใจนรก/สวรรค์ /
นิพพานแบบวิทยาศาสตร์ก็ยังมีข้อดีอยู่บ้างคือ 
ท าให้ไม่สนใจในโลกหน้ามากนัก ท าให้ไม่มี
สงครามศาสนา และไม่มีใครยอมตายเพื่อ
ศาสนากันอีก 

ถ้าเป็นกระบวนทรรศน์ที่ ๕ ก็คือ
การอ่านและวิเคราะห์ด้วยวิจารณญาณว่า 
พระไตรปิฎกนั้นถูกเขียนขึ้นจากประสบการณ์
ทางศาสนา ภาษาที่ใช้จึงเป็นภาษาศาสนาซึ่ง
ต้องใช้ “วิจารณญาณ” โดยยอมรับ ข้อจ ากัด
ของภาษาว่าไม่สามารถสื่อถึงปรมัตถสัจจะได้
อย่ างตรง ๆ ครบทุกด้าน และยอมรับใน
สมรรถภาพสร้างสรรค์ของปัญญามนุษย์ที่
สามารถสร้างสรรค์ความหมายใหม่ ๆ ขึ้นได้
อย่างไม่รู้จบ  จึงยอมรับการตีความภาษา
ศาสนาในทุกระดับขั้นของการพัฒนาปัญญา
ของมนุษย์ในทุกกระบวนทรรศน์และทุกระดับ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๘๐ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
ความหมาย ตั้งแต่ระดับผิวพื้นจนกระทั่ งถึง
ระดั บลึ กที่ สุ ด  ว่ า  แต่ ละ ระดั บต่ า งก็ มี
ความส าคัญ จึงควรจะรับรู้และเคารพกันและ
กัน และหาวิธีให้แต่ละระดับได้พัฒนาคุณภาพ
ชีวิ ตอย่ างเต็มที่  ในขณะเดียวกันก็หาวิ ธี
ยกระดับการพัฒนาในแต่ละระดับให้สูงขึ้นเรื่อย 
ๆ ตามแต่โอกาสจะอ านวย  

เมื่อพิจารณาเก่ียวกับส านวนที่ใช้
เขียนพระไตรปิฎก ก็ต้องยอมรับว่าเป็นส านวน
ที่ส่งเสริมศรัทธาของศาสนิกเป็นส าคัญ โดยมี
เป้าหมายเพื่ออบรมศาสนิกให้ได้พัฒนาคุณภาพ
ชีวิต ความจริงทางศาสนาจึงไม่ใช่ข้อเท็จจริง 
ไม่ใช่ความจริงวิทยาศาสตร์หรือความจริง
ประวัติศาสตร์  แต่คือความจริงที่สามารถ
เปลี่ยนวิถีชีวิตและพัฒนาคุณภาพชีวิตของผู้
ศรัทธาได้จริง ความจริงทางศาสนาจะเป็นจริง
ได้ต้องอาศัยศรัทธารับเข้ามาสู่วิถีชีวิต จะ
สามารถเข้าถึงความจริงทางศาสนาได้ก็โดยผ่าน
ศรัทธาที่มีต่อศาสนานั้น ๆ ความจริงทางศาสนา
จึงขึ้นกับศรัทธา ถ้าศรัทธาเต็มร้อยก็จริงเต็ม
ร้อย ศรัทธาเกินร้อยก็จรงิเกินร้อย ผู้ไม่มีศรัทธา
ย่อมไม่สามารถตัดสินความจริงทางศาสนาได้ 
เพราะไม่สามารถเข้าถึงความหมายของภาษา
ศาสนาได้เหมือนผู้มีศรัทธา ความศรัทธาน าไปสู่
การปฏิบัติด้วยความทุ่มเทสุดตัว จึงจะเข้าใจถึง
ความหมายที่ลึกที่สุดที่ศาสดาเข้าถึงและย่อม
ก่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลงของชีวิตของบุคคล
นั้น ๆ ซึ่งจะปรากฏผลออกมาจริงทั้งต่อโลกและ
ชีวิต เป็นความเป็นจริงของปรากฏการณ์ทาง
ศาสนาที่เกิดขึ้นจริงในตัวผู้ศรัทธา  กระบวน
ทรรศน์ที่ ๕ จึงอ่านคัมภีร์พระไตรปิฎกอย่างมี
เป้าหมายชัดเจนคือเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตของ
แต่ละบุคคลเป็นหลักซึ่งมีระดับขั้นที่ไม่เท่ากัน 
แต่ทุกคนก็มีความสามารถที่จะพัฒนาขึ้นได้

เรื่อย ๆ ด้วยการปฏิบัติจนเข้าถึงความหมาย
ของภาษาศาสนาในระดับลึกกว่า (deeper) 
จนถึงระดับลึกที่สุด (deepest) ที่ศาสดาเข้าถึง 
โดยในระหว่างการพัฒนาก็จะเข้าถึงความหมาย
ในระดับลึกกว่าเรื่อยไปตามล าดับขั้นของการ
พัฒนาปัญญาของแต่ละคน จนกระทั่งดับทุกข์
ได้โดยสิ้นเชิง 

พระพุทธศาสนาจึงไม่เป็นเพียงแค่
วิทยาศาสตร์ แต่สามารถเป็นอะไรก็ได้ตามการ
ตีความของศาสนิกว่าจะตีความด้วยวิธีและ
กระบวนทรรศน์ใด และเนื่องจากมนุษย์ในทุก
กระบวนทรรศน์นั้นยังมีศักยภาพที่จะพัฒนา
ตนเองต่อได้เรื่อยไป จึงพร้อมที่จะสร้างสรรค์
และแสวงหาความหมายใหม่ ๆ ที่ประณีตและ
ลึกซึ้งมากขึ้นต่อไปได้อีกไม่สิ้นสุด 
 
๕. สรุปและอภิปรายผลการวิจัย  

ในอดีตที่ผ่านมามีงานประพันธ์
มากมายที่ กล่ า วถึ งพระพุ ทธศาสนากั บ
วิทยาศาสตร์ ซึ่งมักจะวิเคราะห์เฉพาะในกรอบ
กระบวนทรรศน์ของผู้ประพันธ์ ที่ส่วนใหญ่เป็น
กระบวนทรรศน์ที่ ๑ ถึง ๔ ท าให้งานที่ได้ไม่
ครอบคลุมและไม่สมบูรณ์ เช่น ถ้าผู้ประพันธ์ถือ
กระบวนทรรศน์ที่ ๓ อยู่ พวกเขาจะมีความ
เชื่อมั่นและศรัทธาในพระพุทธศาสนาอย่างเต็ม
ตัว และมักน าเสนอว่า ความรู้/ความจริงที่
นักวิทยาศาสตร์ค้นพบนั้นล้วนเป็นความจริง
เดียวกันกับที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบมาก่อน
แล้ว และไม่ว่านักวิทยาศาสตร์จะค้นพบอะไรก็
จะติดตันอยู่แค่ผลประโยชน์ในโลกนี้เท่านั้น ยัง
ไปไม่ถึงความรู้สูงสุดยอดในพระพุทธศาสนาที่
น าพามนุษย์ไปสู่โลกหน้าที่ดีกว่าได้ ส่วนผู้ถือ
กระบวนทรรศน์ ที่  ๔  ก็ จ ะน า เ สนอว่ า 
พระพุทธศาสนานั้นเป็นศาสนาที่มี เหตุผล 



     ศภุชัย ศรีศริิรุ่ง และคณะ                  ~ ๘๑ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
สามารถพิสูจน์ทดลองได้ด้วยวิธีวิทยาศาสตร์ 
ดังนั้นพระพุทธศาสนาจึงเป็นวิทยาศาสตร์
โดยเฉพาะวิทยาศาสตร์ทางด้านจิตใจ ส่วน
เ นื้ อ ห า ที่ ไ ม่ ส า ม า ร ถ พิ สู จ น์ ไ ด้ ด้ ว ย วิ ธี
วิทยาศาสตร์ก็จะพยายามตีความให้สามารถ
พิสูจน์ได้ด้วยวิธีวิทยาศาสตร์ ถ้าพิสูจน์ไม่ได้ก็
อาจถงึกับปฏิเสธข้อความนั้น ๆ ไปเลย โดยอ้าง
ว่าเป็นข้อความเท็จเทียมที่ถูกเพิ่มเข้ามา
ภายหลัง ถ้าตัดออกได้ก็ควรตัดออกเสียเพื่อเพิ่ม
ความน่าเชื่อถือของคัมภีร์เพราะมีเหตุผลทาง
วิทยาศาสตร์รองรับ การกระท าดังกล่าวจะเป็น
การท าให้ศาสนาน่าเชื่อถือมากขึ้นหรือเป็นการ
ท าลายพระศาสนากันแน่ 

จุดเด่นของงานวิจัยนี้ได้แก่ การใช้
ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง มาเป็นกรอบการ
ตีความน าเสนอการวิ เคราะห์ ความหมาย
พระพุทธศาสนาไว้อย่างครบถ้วน ด้วยความไม่
ยึดมั่น แต่มีหลักยึดเหนี่ยวที่ไม่ยึดติด ได้แก่ 
การพัฒนาคุณภาพชีวิต ที่ไม่ตายตัวและยังคง
พัฒนาต่ อไปได้ อยู่ เ สมอเช่ นกั น  เมื่ อ ใช้
วิ จ า ร ณ ญ า ณ ท า ใ ห้ ท ร า บ ว่ า ใ น ที่ สุ ด 
พระพุทธศาสนาตามที่ปรากฏจริงก็ย่อมขึ้นกับผู้
รับรู้ ซึ่งตีความไปตามความสนใจ และกระบวน
ทรรศน์ อันเป็นเหตุผลส าคัญของความแตกต่าง
หลากหลายของพระพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่
จริงในสังคมดังที่ได้วิเคราะห์ไว้แล้วครบทั้ง ๕ 
กระบวนทรรศน์พร้อม ๆ ไปกับการประเมินค่า
ทั้ ง ข้ อ ดี แ ล ะ ข้ อ เ สี ย ข อ ง ก า ร ตี ค ว า ม
พระพุทธศาสนาในทุกกระบวนทรรศน์  

กระบวนทรรศน์ที่  ๕ ปรัชญา
หลังนวยุคสายกลาง ประเมินค่าพระศาสนาว่า 
ศาสนิกควรตีความพระศาสนาให้ตรงตาม
เจตนารมณ์ของพระศาสดามากที่สุดซึ่งเมื่อ
พิจารณาแล้ว จะพบว่า พระพุทธเจ้าท่านมี

ภาษาของท่าน บางคร้ังพูดออกมาแต่คนเข้าไม่
ถึง แม้ตัวคัมภีร์ที่สืบทอดต่อกันมาก็บันทึก
เฉพาะค าพูดที่คนสมัยนั้นเข้าใจ ไม่ได้บันทึก
ค าพูดของศาสดาทั้งหมด ฉะนั้นหลักการตีความ
จึงต้องเป็นไปเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตของ
ตนเองและบุคคลอื่น ในสั งคมด้ วย ซึ่ ง ใน
พระพุทธศาสนานั้นได้แก่การดับทุกข์ได้เป็น
ล าดับขั้นไปของการพัฒนาปัญญาของแต่ละคน
จนกระทั่งดับทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง เมื่อตีความ
เช่นนี้ เชื่อว่าน่าจะตรงตามเจตนารมณ์ของพระ
ศาสดาและวิญญูชนย่อมสรรเสริญและไม่ติ
เตียนอย่างแน่นอน  

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากงานวิจัย 
ได้แก่ การแสดงให้เห็นถึงความจริงที่ปรากฏใน
การรับรู้ของคนในโลกนั้นมีความแตกต่างกัน 
แม้จะรับรู้ความเป็นจริงเดียวกัน ทั้งอภิปรัชญา
และญาณปรัชญาก็ยังแตกต่างกันได้ ซึ่งก็ยังไม่
สามารถพิสูจน์ได้ว่าของใครจริงของใครเท็จ จึง
ควรยอมรับถึงความแตกต่างหลากหลายของ
พระพุทธศาสนาว่ามีอยู่จริง พร้อมวิจักษ์ทั้ง
ข้อดีและข้อเสียของการตีความในทุกกระบวน
ทรรศน์อย่างตรงไปตรงมา แล้วน าเสนอ
ทางออกด้วยกระบวนทรรศน์ที่ ๕ ผ่านปรัชญา
หลังนวยุคสายกลาง กล่าวคือให้ย้อนอ่าน
เนื้ อหา เดิ ม ใหม่ หมดและวิ เคราะห์ ด้ วย
วิจารณญาณว่า พระไตรปิฎกนั้นเป็นเรื่องเล่าที่
ถูกเขียนขึ้นในหลายรูปแบบวรรณกรรม มีทั้ง
ส่วนที่ เป็นต านาน เป็นประวัติศาสตร์ เป็น
นิทาน เป็นบทสนทนา เป็นชีวประวัติ เรื่อง
ลึกลับ และประสบการณ์ทางศาสนา ฯลฯ 
ความจริงทางศาสนานั้นมิใช่ความจริงที่ต้องมี
ข้ อเท็ จจริ งรองรับ เหมื อนความจริ งทาง
ประวัติศาสตร์หรือวิทยาศาสตร์ แต่กลับมี
เนื้อหาที่หลากหลายซ้อนทับกันอยู่ การตีความ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๘๒ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
จึ งต้ องตี ความตามรู ปแบบวรรณกรรม 
ตามบริบทของแต่ละตอน แต่ละเรื่ องไป 
อย่างไรก็ตาม ส านวนวรรณกรรมที่มีปัญหามาก
ที่สุด ได้แก่ ค าบรรยายผ่านภาษาศาสนาที่ต้อง
ใช้ “วิจารณญาณ” เป็นอย่างมากในการตีความ 
โดยยอมรับข้อจ ากัดของภาษาสามัญว่าไม่
สามารถสื่อถึงปรมัตถสัจจะได้อย่างตรง ๆ ครบ
ทุกด้าน และยอมรับในสมรรถภาพสร้างสรรค์
ของมนุษย์ที่สามารถสร้างสรรค์ความหมาย 
ใหม่ ๆ ได้อย่างไม่รู้จบ จึงยอมรับการตีความ
ภาษาศาสนาในทุกระดับขั้นของการพัฒนา

ปัญญาของมนุษย์ในทุกกระบวนทรรศน์และทุก
ระดับความหมาย ตั้งแต่ระดับผิวพื้นจนกระทั่ง
ถึง ลึกที่สุด ว่าแต่ละระดับต่างก็มีความส าคัญ 
จึงควรจะรับรู้และเคารพกันและกัน ไม่ยึดมั่น
แต่ในความหมายของตน แต่หาวิธีให้แต่ละ
ระดับได้พัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างเต็มที่  ใน
ขณะเดียวกันก็หาวิธียกระดับการพัฒนาในแต่
ละระดับให้สูงขึ้นเรื่อย ๆ ตามแต่โอกาสจะ
อ านวย 

 

 

 
 

บรรณานุกรม 
 

กีรติ บุญเจือ. วิธีการศึกษาทั่วไปแบบบูรณาการสมบูรณ์ เล่มต้น มนุษย์รู้อย่างไร . พิมพ์ครั้ง 
ที่ ๒.  กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๒๕.  

_______.ศาสนศาสตร์เบื้องต้น. พิมพ์ครั้งที่ ๔. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช, ๒๕๔๑. 
_______. ปรัชญาหลังนวยุค แนวคิดเพื่อการศึกษาแผนใหม่. กรุงเทพมหานคร: ดวงกมล 

(๒๕๒๐), ๒๕๔๕. 
_______.อรรถปริวรรต คู่เวรคู่กรรม ปรัชญาหลังนวยุค.  กรุงเทพมหานคร:โรงพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๙.  
เบญจวรรณ มนัสไพบูลย์, พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), สมภาร พรมทา, อดิศักดิ์ ทองบุญ,  

พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, พระสุธีวราภรณ์, วารีญา ภวภูตานนท์ ณ 
มหาสารคาม.เก็บเพชรจากคัมภีร์พระไตรปิฎก.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๕. 

พุทธทาสภิกขุ.อิทัปปัจจยตา.  กรุงเทพมหานคร: อรุณวิทยา, ๒๕๔๕. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (ช าระเพิ่มเติม 

ช่วงที่ ๑).  พิมพ์ครั้งที่ ๑๑.  กรุงเทพมหานคร: เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมส โปรดักส์, 
๒๕๕๑.  

ภัทรพร สิริกาญจน.พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพในความหลากหลาย.  
กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๗. 



     ศภุชัย ศรีศริิรุ่ง และคณะ                  ~ ๘๓ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
วิทย์ วิศทเวทย์.  ปรัชญาทรรศน์ : พุทธปรัชญา.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๓. 
สมภาร พรมทา.“พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์”.  ในวารสารปัญญา.ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ (๒๕๕๓):

๙๙. 
สุชีพ ปุญญานุภาพ.พระไตรปิฎก ฉบับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่ ๑๖.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.  
ส านักคอมพิวเตอร์ มหาวิทยาลัยมหิดล.พระไตรปิฎก ประมวลคัมภีร์ และแหล่งค้นพุทธศาสน์ 

ฉบับคอมพิวเตอร์  (BUDSIR VI for Windows).CD-ROM, ๒๕๕๐. 
Macey, D.The Penguin Dictionary of critical Theory.  England : Clays, 2001 

 

 


