
กัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนากับปรัชญาตะวันตก : 
บูรณาการเพื่อความสมานฉันท์ในสังคมไทย 

Kalyãṇamitta in Buddhism and Western Philosophy : 
Integration for Enhancement of Unanimity in Thai Society 

 

พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป   Phramaha Pairat  Dhammadipo๑  
พระมหาดวงเด่น  ฐิตญาโณ   Phramaha Duangden  Thitañāno ๒ 

ภัทรพร สิริกาญจน   Pataraporn  Sirikanchana ๓   
จี.ที.เมอร์ริทส์ ควี   G.T. Maurits Kwee ๔ 

 

บทคัดย่อ 
 

การวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงบูรณาการระหว่างการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary 
Research) ซึ่งได้วิเคราะห์และสังเคราะห์แนวคิดเร่ืองกัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนากับมิตรภาพ
ในปรัชญาของเพลโต อาริสโตเติล  และอิมมานูเอล คานต์ กับการสัมภาษณ์เชิงลึกภาคสนามกับ
กลุ่มตัวอย่างในประเด็นเร่ืองบทบาทของกัลยาณมิตรและมิตรภาพในเสริมสร้างความสมานฉันท์
ระดัชุมชนที่หมู่บ้านนาโคก  ต าบลศรีสองรัก  อ าเภอเมือง จังหวัดเลย   และในการสร้างความ
สมานฉันท์ระดับชาติของสถาบันพระปกเกล้า จากการศึกษาพบว่ากัลยาณมิตรและมิตรภาพเป็น
ปัจจัยส าคัญจ าเป็นในการสร้างความสมานฉันท์  และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในระดับชุมชนและ
ระดับชาติ    โดยนัยนี้ ผู้วิจัยได้เสนอแนวทางในการสร้างความสมานฉันท์ด้วยหลักกัลยาณมิตร
โดยเน้นคุณธรรมประการหนึ่งคือการให้อภัยต่อกัน ซึ่งเป็นคุณธรรมที่ส าคัญของกัลยาณมิตร  

                                                      
๑ สาขาวิชาปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

Philosophy Program, Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University, 
Thailaind. Email: ratanadham@yahoo.com 

๒ สาขาวิชาสันติศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
Peace Studies Program, Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  
Thailaind. Email: Deeden108@gmail.com  

๓ สาขาวิชาสันติศึกษา วิทยาลัยพุทธศาสตร์นานาชาติ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัยPeace Studies Program, International Buddhist Studies College 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailaind. Email: Sudtida.jeab@gmail.com  

๔ สาขาวิชาพระพุทธศาสนา วิทยาลัยพุทธศาสตร์นานาชาติ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย Buddhist Program, International Buddhist Studies College 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailaind. Email: mauritskwee@gmail.com 

mailto:ratanadham@yahoo.com
mailto:Deeden108@gmail.com
mailto:Sudtida.jeab@gmail.com


     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๕๕ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
เป็นการให้โอกาสผู้ส านึกผิดได้พัฒนาตนไปสู่ความดีงาม  เป็นการสร้างบารมีขั้นสูงที่เรียกว่า 
มหาทาน เพราะเป็นการละปาณาติบาตหรือการให้ความไม่มีภัย ไม่ เบียดเบียนชีวิตสัตว์อื่น เป็น
มหากุศลน าสุขมาให้ ซึ่งสอดคล้องกับแนวความคิดเรื่องมิตรภาพในปรัชญาตะวันตก อันน าไปสู่
การให้อภัยด้วยเหตุผล และส่งผลให้เกิดความสมานฉันท์ในสังคมอย่างยั่งยืน 

 

ค าส าคัญ: กัลยาณมิตร, สมานฉันท์ 

Abstract 

 

This research is a documentary research work that has integrated  the 
synthesis of the analytical analysis of the idea of Kalayãṇamitta in Buddhism, and 
the idea of friendship in the philosophical writings of three western 
philosophers—Plato, Aristotle, and Immanuel Kant and the information/data 
obtained by in-depth interview.  The in-depth interview and observation focused 
on the roles of Kalayãṇamitta and friendship in the process of reconciliation and 
peaceful coexistence at local level, at Pracharat Community, Moo Baan Nakoak, 
Tambon Srisongrak, Amphur Muang, Loei Province, and at national level, 
Prajadhitpok’s Institute. As regards the application of research results in the 
process of reconciliation in Thailand, this research was found that the idea of 
Kalayãṇamitta in Buddhism and friendship in western philosophy are the 
foundation of peaceful coexistence at local level and is a necessary component 
in process of reconciliation at national level.  The researcher claimed that such 
reconciliation needs the moral virtue of forgiveness.  It is the virtue that paves 
the way for the offender to repent for the crime he/ she has committed and to 
move forward on the road of self-development. For the victim of the offence, 
forgiveness is a great merit making.  It is an abstinence from violent retaliation to 
other living things by all evil means, and is the expression of utmost loving-
kindness.  This deed will brings the forgiver a great merit and leads them to 
sustainable happiness. Western philosophy also claimed the same belief that 
forgiveness will lead to the promotion of sustainable peaceful co-existence 

 

Keywords: Kalayãṇamitta , Enhancement of Unanimity 
 

 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๕๖ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
 

๑. บทน า 
สั งคมไทยในปัจจุบั นมีปั จจั ย

ส าหรับการด าเนินชี วิตที่ เอื้ ออ านวยให้มี
ความสุขสบายมากขึ้น ตลอดจนได้มีโอกาส
เรียนรู้และรับรู้เร่ืองราวต่าง ๆ ได้อย่างสะดวก
รวดเร็วด้วยเทคโนโลยีที่ทันสมัย แต่ในความ
เป็นจริงคนในสังคมไทยกลับมีสภาพที่ขาดความ
ไว้วางใจ ไร้มิตรภาพ และความเชื่อมั่นระหว่าง
กัน เนื่ องจากรอยร้ าวแห่ งความขัดแย้ ง 
แตกแยก และบาดแผลเก่าในอดีตจากปัญหา
การเมืองของกลุ่มเสื้อเหลืองเสื้อแดงตลอด
ทศวรรษที่ผ่านมายังไม่ได้รับการแก้ไขให้หมด
สิ้น  ส่งผลให้เกิดความสูญเสียแก่ประเทศไทย  
และคนไทยมากมาย  เกินจะสามารถบรรยาย
เพียงสั้น ๆ ได้  ด้วยประสบการณ์แห่งความ
เจ็บปวด คนไทยเริ่มตระหนักถึงความสูญเสีย
อันเนื่องมาจากความแตกแยกในสังคม  และเริ่ม
โหยหาวันเวลาที่สังคมไทยเคยอยู่อาศัยร่วมกัน
ได้อย่างสันติสุขในระดับหนึ่ง (Peaceful Co-
existence) แต่ก่อนที่เราจะสามารถย้อนกลับ
ไปถึงวันนั้นได้  เราต้องสามารถก้าวข้ามความ
แตกแยก  แตกต่าง และความเกลียดชังที่ฝังราก
ลึกในสังคมไทยแทบทุกระดับให้ได้ก่อน  ความ
พยายามของรัฐบาลในยุคปัจจุบันโดยการน า
ของพลเอกประยุทธ์  จันทร์โอชา  ในการที่จะ
สร้างความสมานฉันท์นั้น  แท้ที่จริงแล้วคือ
ความพยายามเพื่อน าพาประเทศไทย  ก้าวพ้น
ความเจ็บปวดในอดีต  ก้าวไปข้างหน้าเพื่อความ
มั่นคง มั่งคั่ง และยั่งยืนนั่นเอง 

ความพยายามในการแก้ไขความ
ขัดแย้ งและเสริ มสร้ า งความสมานฉั นท์
ปรองดองดังกล่าว  ได้ด าเนินการมาโดยตลอด
อย่างต่อเนื่องของทุกรัฐบาลด้วยแนวทางที่

หลากหลาย  ซึ่งก็ถือได้ว่าปัญหาได้รับการแก้ไข
ไปได้ ในระดับหนึ่ ง แต่ ในส่ วนลึก ๆ แล้ ว
ความรู้สึกขัดแย้ง ขุ่นเคือง หวาดระแวงยังแฝง
อยู่ในใจของผู้เป็นคู่กรณีแห่งความขัดแย้ง  ดัง
จะเห็นได้จากการให้สัมภาษณ์  การตอบโต้
กล่าวหาซึ่งกันและกันอยู่เนือง ๆ จนถึงปัจจุบัน
นี้  ผู้ วิ จั ย เ ห็ น ว่ า  แ น ว ค า ส อ น ข อ ง
พระพุ ทธศาสนาเรื่ อ งกั ลยาณมิ ตรและ
แนวความคิดเรื่องมิตรภาพของนักปรัชญา
ตะวันตก น่าจะเป็นหลักการในการสร้างความ
สมานฉันท์ ในสั งคมได้อีกทางหนึ่ ง  จึ งได้
ศึกษาวิจัยในเรื่องนี้ 
 
๒.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

๒.๑ เพื่อศึกษาแนวความคิดเรื่อง
กัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนากับปรัชญา
ตะวันตก 

๒.๒ เพื่อศึกษาองค์กรและชุมชน
ของสังคมไทยที่สร้างความสมานฉันท์ด้วยหลัก
กัลยาณมิตร 

๒.๓ เพื่อบูรณาการและเสนอแนะ
แนวทางการสร้างความสมานฉันท์ในสังคมไทย
ด้วยหลักกัลยาณมิตร 
 
๓. ขอบเขตของการวิจัย 

๓.๑  ขอบเขตด้านเนื้อหา มุ่งเน้น
การศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องกัลยาณมิตรใน
พระพุทธศาสนากับแนวคิดเรื่องมิตรภาพของ
เพลโต  อาริสโตเติล และอิมมานูเอล คานต์ซึ่ง
เป็นนักปรัชญาตะวันตก  รวมทั้งศึกษาองค์กร
และชุ มชนของสั ง คม ไทยที่ ส ร้ า งความ
สมานฉันท์และปรองดองด้วยหลักกัลยาณมิตร  
แล้วบูรณาการแนวความคิดดังกล่าว เพื่อ



     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๕๗ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
เสนอแนะแนวทางการสร้างความสมานฉันท์
แ ล ะ ป ร อ ง ด อ ง ใ น สั ง ค ม ไ ท ย ด้ ว ย หลั ก
กัลยาณมิตร 

๓ . ๒   ข อ บ เ ข ต ด้ า น พื้ น ที่ 
การศึกษาครั้ งนี้จ ากัดขอบเขตขององค์กร
ตัวอย่างที่อยู่ในพื้นที่ของกรุงเทพมหานคร และ
ชุมชนตัวอย่างที่จังหวัดเลย 

๓.๓  ขอบเขตด้านประชากรและ
กลุ่มตัวอย่าง  ได้แก่  ผู้บริหารและนักวิชาการ
ของสถาบันพระปกเกล้า  และเจ้าอาวาส  
ผู้ใหญ่บ้าน  ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน  ผู้น าในหมู่บ้าน
นาโคก  ต. ศรีสองรัก  อ. เมือง  จังหวัดเลย ที่
เป็นชุมชนสมานฉันท์และปรองดอง  รวม
ประมาณ  ๒๐ รูปหรือคน 
 
๔.  วิธีการด าเนินการวิจัยและการเก็บข้อมูล 

มีขั้นตอนที่ส าคัญ ดังนี้ 
๑ ) การวิ จั ย เอกสาร 

(Documentary Research) เป็นการรวบรวม
เอกสารที่เกี่ยวข้องกับเร่ืองกัลยาณมิตรในพุทธ
ศาสนาและมิตรภาพในปรัชญาตะวันตกจาก
หนังสือ วารสาร และงานวิจัยที่เก่ียวข้อง  เพื่อ
ท าการวิเคราะห์ให้เห็นความเหมือน  ความ
แตกต่าง  จากนั้นท าการสังเคราะห์และสร้าง
หลักการแห่งกัลยาณมิตรระหว่างพุทธศาสนา
กับปรัชญาตะวันตก 

๒) การศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) ซึ่งผู้วิจัยต้องเข้าไป
ศึกษาองค์กรและชุมชนที่ประสบผลส าเร็จใน
การสร้างความสมานฉันท์และปรองดอง พร้อม
ทั้งสังเกตพฤติกรรมในการแสดงออกซึ่งความ
เป็นมิตรภาพ ความสมานฉันท์ ปรองดอง และ
การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) 
ผู้ บ ริ ห า ร แ ล ะ ผู้ น า อ ง ค์ ก ร แ ล ะ ชุ ม ช น  

ประกอบด้วยผู้บริหารและนักวชาการของ
สถาบันพระปกเกล้า กรุงเทพมหานคร และ 
เจ้าอาวาส  ผู้ใหญ่บ้าน  ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน  บ้าน
นาโคก  ต. ศรีสองรัก  อ. เมือง  จ. เลย 

๓)  วิเคราะห์ สังเคราะห์ข้อมูล  
บูรณาการแนวความคิด และเสนอแนะแนว
ทางการสร้างความสมานฉันท์ในสังคมไทยด้วย
หลักกัลยาณมิตร 

๔)  เขียนรายงานวิจัย 
 

๕. สรุปผลการวิจัย 
๕.๑  แนวคิดเรื่องกัลยาณมิตรใน

พระพุทธศาสนากับมิตรภาพในปรัชญา
ตะวันตก 

จากการวิจัยพบว่า กัลยาณมิตรใน
พระพุทธศาสนา หมายถึง เพื่อน ผู้ที่มีเยื่อใยอัน
ดีต่อคนอื่น ๆ หรือผู้มีน้ าใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ 
ยิ่งกว่านั้นค าว่า มิตร ยังมีความหมายใกล้เคียง
กันกับค าว่า เมตตา คือความรักหรือการมีน้ าใจ
และอัธยาศัยอันดีงามที่มุ่งหวังสร้างประโยชน์
สุ ขแก่ ผู้ อื่ น  กล่ า วคื อ  ความหมายของ
กัลยาณมิตรตามตัวอักษรนั้น มุ่งให้ความหมาย
ไปยังตัวบุคคล  คือการเป็นบุคคลผู้มีน้ าใจดีงาม 
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เกื้อกูลประโยชน์ทั้งส าหรับ
ตนเองและผู้อื่น นั่นคือการเป็นเพื่อนที่ดี เป็น
มิตรที่ดีหรือมิตรแท้ ซึ่งแบ่งออกได้เป็น ๔ 
ประเภทคือ  มิตรมีอุปการะ มิตรร่วมสุขร่วม
ทุกข์  มิตรแนะน าประโยชน์  และมิตรมีความ
รักใคร่ เมื่อมิตรแท้หรือกัลยาณมิตรได้ปฏิบัติ
หน้าที่ของตนต่อคนอื่นตามหลักทิศ ๖ แล้ว  
ย่อมสร้างความแน่นแฟ้นแก่มิตรภาพระหว่าง
กันมากยิ่งขึ้น เช่น มิตรภาพระหว่างบิดามารดา
ต่อบุตรธิดา ครูบาอาจารย์ต่อลูกศิษย์ ซึ่งเกิด
จากความรักหรือความปรารถนาดีต่อกันโดย



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๕๘ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
แท้จริง การได้ เจรจาสนทนาและได้ศึกษา
ปฏิปทาพร้อมคุณธรรมของท่านผู้ถึงพร้อมด้วย
ศรัทธา ศีล จาคะ และปัญญาตามสมควรนี้
เรียกว่า กัลยาณมิตตตา๕ คือความเป็นผู้มี
กัลยาณมิตรเป็นเพื่อนนั่นเอง ส่วนความหมาย
ตามบริบทนั้น ได้มีการขยายความครอบคลุมไป
ถึงสิ่งแวดล้อมทุกอย่าง ที่เอื้อต่อการเรียนรู้  
และสามารถพัฒนายกระดับความคิดความอ่าน
และความเข้าใจที่ถูกต้อง ส่วนในทางศาสน
ธรรมนั้น แม้ยังไม่ได้ท าการช่วยเหลือแก่ผู้ใดให้
ปรากฏออกมาเป็นรูปธรรม เพียงแค่เป็นผู้ยินดี
ในกุศลธรรม ตัวอย่างเช่น การมีกายสุจริตเป็น
ต้น ก็ถือได้ว่าเป็นกัลยาณมิตรแล้ว เพราะว่าผู้
ยินดี ในกุศลธรรมก็คือผู้มีคุณลักษณะของ
กัลยาณมิตรภายในนั่นเอง และหากแม้นเมื่อมี
โอกาสในอนาคต บุคคลดังกล่าวจะแสดงความ
เป็นกัลยาณมิตรที่เป็นรูปธรรมออกมาโดยแน่
แท้  ซึ่ งอาจจะแสดงออกผ่ านทางการให้
ค าปรึกษาชี้แนะ หรือการกระท าความดีให้เป็น
ที่ประจักษ์ และเป็นแบบอย่างส าหรับคนอื่นได้  
กล่ าว โดยสรุ ปแล้ ว  หน้ าที่ หลั ก  ๆ  ของ
กัลยาณมิตรที่ปรากฏในค าสอนเรื่องทิศ ๖ เมื่อ
กัลยาณมิตรได้ท าหน้าที่ต่อมิตรของตนเองแล้ว 
ย่อมส่งผลดีต่อสังคมหลายประการด้วยกัน  
กล่าวคือ สามารถเป็นตัวจักรส าคัญที่ท าให้
ปัญหาของสังคมลดลงได้และขณะเดียวกันย่อม
เสริมส่งให้สังคมพัฒนาได้เร็วขึ้น 

พระไตรปิฎกและอรรถกถา ได้ให้
ค าอธิบายคุณลักษณะและคุณธรรมของ
กัลยาณมิตรว่าเป็นผู้ที่มีคุณธรรมได้แก่ ศรัทธา 

                                                      
๕ องฺ.อฏฐก. (ไทย) ๒๓/๕๕/๓๓๔. 

ศีล สุตะ จาคะ วิริยะ  สติ และปัญญา๖  และ
ต้องมีคุณธรรมพื้นฐาน ๗ ประการคือธัมมัญญุ
ตา อัตถัญญุตา อั ตตัญญุตา มัตตัญญุตา 
กาลัญญุตา ปริสัญญุตา และปุคคลัญญุตา 
รวมทั้งมีคุณสมบัติของกัลยาณมิตร ๗ ประการ 
ได้แก่ น่ารัก  น่าเคารพ น่าเจริญใจ น่ารับฟัง 
อดทนต่อถ้อยค า อีกทั้งยังเป็นผู้ที่กล่าวถ้อยค า
หรือเรื่องที่ลึกซึ้งได้   และไม่ชักจูงในสิ่งที่
เหลวไหลไร้สาระหรือในทางที่ เสี ยหาย๗ 
นอกจากนี้ต้องเป็นผู้ทรงคุณแห่งความเป็น
พหูสูต ๕ ประการ และคุณสมบัติด้านจรณะ 
๑๕ ประการ จนสามารถแนะน าและบ าเพ็ญ
ประโยชน์แก่ผู้อื่นได้  กล่าวได้ว่ากัลยาณมิตร
ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์ เกื้อกูล เพื่อความสุข
แก่ทุกคนที่มาปฏิสัมพันธ์และเกี่ยวข้องด้วย 
อย่างไรก็ตาม สิ่งที่เป็นอุปสรรคขัดขวางไม่ให้
ความเป็นกัลยาณมิตรส าเร็จผลก็ยังคงมีอยู่ อัน
ได้แก่ การมีเป้าหมายชีวิตที่ไม่ชัดเจน  การขาด
ก าลังใจ การขาดความอุตสาหะและความอดทน
ตลอดจนการขาดอิสรภาพ  เมื่อเราสามารถ
ท า ล า ยสิ่ ง ที่ เ ป็ น อุ ป ส ร ร ค ต่ อ ก า ร เ ป็ น
กัลยาณมิตรดังกล่าวได้แล้วย่อมพบได้ว่า บุคคล
ใดไม่ว่าจะเป็นพระภิกษุหรือคฤหัสถ์ ย่อม
สามารถด าเนินชีวิตบรรลุถึงเป้าหมายตามความ
ประสงค์ของตนได้ทั้งในระดับโลกิยะ และโลกุต
ตระ โดยปราศจากข้อแม้ว่าต้องมีสถานภาพ
ชีวิตแบบใด เพราะทุกอย่างจะเป็นเหตุปัจจัยให้
มิตรภาพระหว่ างกันมีความแน่นแฟ้น มี
ความสัมพันธ์กันตามฐานะอย่างเหมาะสม และ
สามารถบ าเพ็ญประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื่นได้

                                                      
 ๖ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๗๖/๑๖๔. 
 ๗ องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๓๗/๕๗. 



     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๕๙ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
อย่างดีในวิถีแห่งความถูกต้องดีงาม ฉะนั้น 
กัลยาณมิตรจึงควรมีไว้เพื่อตนเองและสังคม  
เพื่อความสุขและความสงบที่มนุษย์ทุกคน
ต้องการจะให้เกิดขึ้นทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น ดังที่
พระพุทธองค์ทรงยืนยันกับพระสารีบุตรว่า
ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี นี้เป็น
พรหมจรรย์ทั้งสิ้น เพราะจะได้มีโอกาสเจริญ
อริยมรรคประกอบด้วยองค์ ๘  อันจะน าไปสู่
ความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง๘ 

ค าว่า เพื่อน มิตร หรือมิตรภาพ 
ในปรัชญาตะวันตก มีความสอดคล้องกับค าว่า 
ฟีเลีย (philia) ในปรัชญากรีก  โดยที่ค าว่าฟีเลีย 
(philia) ตามรากศัพท์มีความหมายว่า ความรัก  
มิตรภาพ  หรือเพื่อนซึ่งได้รับการจัดให้อยู่ใน
กลุ่มของความรักประการหนึ่งในปรัชญากรีก 
นักปรัชญากรีกคนแรกที่วางรากฐานให้กับ
แนวความคิดเรื่องความรักแบบเพื่อนหรือ
มิตรภาพไว้ในวงการปรัชญากรีกสมัยนั้น คือ 
เพลโต (Plato) โดยเฉพาะอย่างยิ่งในงานเขียนที่
เป็นบทสนทนา (dialogue) ชื่อ Lysis, 
Symposium และ  Phaedrus โดยเพลโต
อธิบายว่า ความรักคือความปรารถนาที่จะได้
ครอบครองสิ่งที่ดีและงาม  เพลโตได้แยกแยะ
ความรักว่ามีหลายระดับ เช่นความรักแบบ
ปรารถนา (eros) ความรักแบบครอบครัวและ
เพื่ อ น  (philia)  และคว ามรั ก ในปั ญญา 
(sophia) ทั้งนี้ ความรักแบบเพื่อนหรือมิตรภาพ 
(philia) ในในทัศนะของเพลโตคือความสัมพันธ์
แบบเพื่อนธรรมดาทั่วไป ซึ่ งไม่ ได้ เกิดจาก
คุณธรรมจึงมีทั้งเพื่อนที่ดีและเพื่อนที่ไม่ดี ดัง
แนวความคิดบางประเด็นของเพลโตที่ว่า   เขา
จะไม่ถามค าถามว่าใครมาจากครอบครัวที่

                                                      
 ๘ ส .ม. (ไทย) ๑๙/๓/๔. 

ร่ ารวยมั่งคั่งกว่า เพราะทั้งสองเป็นเพื่อนกัน 
(philo) “สิ่งของของเพื่อน (Philon) ถือว่าเป็น
สมบัติร่วมกัน  ดังนั้น เพื่อนจึงไม่มีความ
แตกต่างกันในเร่ืองนี้  ถ้าหากเขาพูดความจริง
เร่ืองมิตรภาพระหว่างกัน”๙ ซึ่งการพูดเช่นนี้มี
นัยบ่งบอกว่าเงินและทรัพย์สมบัติไม่ใช่เป็น
สาระส าคัญของมิตรภาพ  ดังที่ครีโตได้กล่าวไว้
ว่า “ไม่มีการกล่าวใดที่น่าอับอายมากไปกว่า
กา รยื นยั น ว่ า  เ งิ น ส า คั ญกว่ า เพื่ อน ”๑๐ 
แนวความคิดเรื่องมิตรภาพของเพลโตเป็นการ
จุดประกายให้นักปรัชญารุ่ นต่อมาเสนอ
ความคิดเรื่องเพื่อนหรือมิตรภาพต่อไป 

อาริสโตเติล ซึ่งเป็นลูกศิษย์ของ
เพลโต ได้น าเสนอข้อถกเถียงเกี่ยวกับเรื่อง
มิตรภาพไว้โดยท าการอธิบายความรักแบบ
เพื่อนหรือมิตรภาพไว้อย่างชัดเจนและง่ายต่อ
การเข้าใจมากยิ่งขึ้น นั่นคือ ความรักไม่ใช่เรื่อง
ของอารมณ์ แต่ความรักเป็นเรื่องของท่าที  
(disposition) อาริสโตเติลได้แบ่งมิตรภาพ
ออกเป็นสามชนิดคือ๑๑ (๑) มิตรภาพเพื่อ

                                                      
๙ Plato,  Lysis in The 

Dialogues of Plato,  Volume 2: The 
Symposium and Other Dialogues.  Ed. by 
R. M. Hare & D. A. Russel. Trans.  by 
Benjamin Jowett. (London: Sphere Books 
Limited, 1970), p. 77. 

๑๐ Plato,  Crito in The 
Dialogues of Plato.  Volume 1: The 
Symposium and Other Dialogues.  Ed. by 
R. M. Hare & D. A. Russel. Trans.  by 
Benjamin Jowett. (London: Sphere Books 
Limited, 170), Crito 44c, p. 88. 

๑๑ Aristotle,  Nicomachean 
Ethics, Volume 2, Ed. by Jonathan 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๖๐ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
ป ร ะ โ ย ช น์  (Friendship  of  Utility)   
(๒) มิตรภาพเพื่อความเพลิดเพลิน (Friendship 
of Pleasure) และ (๓)  มิตรภาพที่เกิดจาก
คุณธรรม (Friendship of Virtue)  และอาริส
โตเติลได้ยกย่องมิตรภาพที่เกิดจากคุณธรรมให้
เป็นมิตรภาพขั้นสูงสุดหรือมิตรภาพี่สมบูรณ์
แบบ  เพราะสามารถก าหนดได้ว่าเป็นความดี 
คุณธรรมและปัญญา อย่างไรก็ตาม เนื่องด้วย
ธรรมชาติความเป็นมนุษย์ซึ่งมีข้อจ ากัด เราจึง
ไม่อาจบรรลุถึงมิตรภาพที่สมบูรณ์แบบได้  แต่
เราสามารถพัฒนาภาวะแห่งความเป็นมิตรภาพ
ต่อกันได้จนใกล้จะบรรลุมิตรภาพที่สมบูรณ์
แ บ บ นั้ น  ต่ อ ม า ใ น ช่ ว ง ยุ ค ส ว่ า ง  ( The 
Enlightenment Period) ได้มีนักปรัชญาชาว
เยอรมันนามอุโฆษชื่อ อิมมานูเอล คานต์ เสนอ
แนวคิดเรื่องมิตรภาพไว้อย่างกระทัดรัดในงาน
เขียนชื่อ Lecture of Ethics และ 
Metaphysics of Moral  โดยยึดตาม
กระบวนการคิดของนักปรัชญากรีก ด้วยการ
อธิบายมิตรภาพในบริบทของความรัก  และยึด
ตามแนวคิดของอาริสโตเติลที่ว่า มิตรภาพคือ
อุ ดมคติ ของความ เป็ น เพื่ อน  ซึ่ ง ขยา ย
ความหมายออกไปได้ว่า   มิตรภาพที่สมบูรณ์
เป็นอุดมคติที่มนุษย์ไม่สามารถเข้าถึงอย่างครบ
ครันได้   เพราะโดยธรรมชาติแล้วมนุษย์มี
ความเห็นแก่ตัว  และมนุษย์ต้องการความเป็น
ส่วนตัวระดับหนึ่ง จึงไม่สามารถเปิดเผยตนเอง
ทั้งหมดให้ใครได้ แต่เราสามารถพัฒนาความ
เป็นมิตรภาพต่อกันได้ดี จนมีความก้าวหน้าที่

                                                                  
Barnes, Trans. by W. D. Ross, Rev. by J.O. 
Urmson. (Princeton: Princeton University 
Press, 1995), p. 1827. 

สามารถเข้าใกล้ภาวะมิตรภาพที่สมบูรณ์ได้
ยิ่งขึ้นเรื่อย ๆ  ดังที่คานต์ได้ยืนยันว่า แม้การ
เปิดเผยตนเองต่อเพื่อน (Self-Disclosure) เป็น
สิ่งจ าเป็นเพื่อบรรลุถึงมิตรภาพเชิงศีลธรรมซึ่ง
เป็นรูปแบบที่ดีที่สุดในเรื่องมิตรภาพ  และ
มนุษย์ก็มีความโน้มเอียงที่อยากเปิดเผยตนเอง 
(complete disclosure) ให้กับเพื่อนทั้งหมด
อยู่ แล้ ว  แต่อย่ างไรก็ตามมนุษย์ชอบคิด
ย้อนหลังและลังเลที่จะเปิดเผยตนเองทั้งหมด
ใหแ้กเ่พื่อน  เพราะด้วยธรรมชาติที่รักตนเองอยู่
เหนือคนอื่น๑๒  ทั้งนี้ คานต์ได้ให้การยกย่อง
มิตรภาพที่เป็นความรักซึ่งให้ความชื่นชมต่อ
ความดีงามของกันและกัน  จึงมีคุณลักษณะที่
ตรงกันกับมิตรภาพที่เกิดจากคุณธรรมของอา
ริสโตเติลว่าเป็นมิตรภาพขั้นสูงสุด  หรือมิตรแท้
ในทางพระพุทธศาสนานั่นเอง  ต่างกันตรงที่
มิตรภาพที่สมบูรณ์แบบของคานต์เป็นเพียง
อุดมคติไม่สามารถเข้าถึงได้จริง  แต่มิตรแท้
ในทางพระพุทธศาสนามีอยู่จริงและสามารถ
เข้ าถึ งตั วตนได้จริ ง   กล่ าวโดยสรุปแล้ ว  
ปรัชญาตะวันตกอธิบายมิตรภาพ  หรือความ
เป็นเพื่อนด้วยบริบทของความรัก  โดยแบ่ง
ความรักออกเป็น ๔ ประเภทคือ ความรักแบบ
ปรารถนา (eros)  ความรักแบบครอบครัว 
(storge)  ความรักแบบเพื่อน (philia)  และ
ความรักในพระเจ้าและปัญญา (agape) 
 

                                                      
๑๒ Immanuel Kant, Practical 

Philosophy,  Translated and edited by 
Mary J. Gregor.  General Introduction  by 
Allen W. Wood, (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1964), p. 138. 



     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๖๑ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  

๕.๒ การบูรณาการเพื่อสร้าง
ความสมานฉันท์ในสังคมไทย 

หลักค าสอนเรื่องกัลยาณมิตรใน
พระพุทธศาสนากับแนวความคิดเร่ืองมิตรภาพ
ในปรัชญาตะวันตก มีความคล้ายคลึงกันในบาง
ประเด็น จะเห็นได้ว่า มิตรภาพในทัศนะของอา
ริสโตเติล สามประเภท ได้แก่  มิตรภาพเพื่อ
ประโยชน์ (Friendship  of  Utility) มิตรภาพ
เพื่อความเพลิดเพลิน (Friendship of 
Pleasure) มิตรภาพที่ เกิดจากคุณธรรม 
(Friendship of Virtue) มิตรภาพแต่ละ
ประเภทเกื้อต่อความสมานฉันท์ในลักษณะที่
แตกต่ า งกั น   มิ ต รภาพ เพื่ อป ระ โ ยชน์ 
(Friendship  of  Utility) สามารถดึงดูดคู่กรณีที่
เห็นประโยชน์ร่ วมกันสู่ การเสวนา  เพื่ อ
แลกเปลี่ยนสิ่งของหรือประโยชน์ระหว่างกัน  
แต่เมื่อไม่มีผลประโยชน์  หรือผลประโยชน์แย้ง
กัน  มิตรภาพชนิดนี้ก็สิ้นสุดลงไปด้วย มิตรภาพ
ที่เกิดจากคุณธรรม (Friendship of Virtue) 
เป็นมิตรภาพจะท าให้เกิดความสมานฉันท์ที่
แท้จริง  และมีความยั่งยืน  เนื่องจากเป็น
มิตรภาพที่คู่กรณีทุกฝ่ายชื่นชมในคุณธรรม
ความดีของกันและกัน  และมุ่งมั่นให้มิตรของ
ตนรักษาและพัฒนาความดี  และคุณธรรมให้
สูงขึ้นไปเรื่อยๆ มิตรภาพแบบไม่ได้ให้ความ
สนใจ หรือคาดหวังว่าจะได้รับซึ่งสิ่งของหรือสิ่ง
ตอบแทนจากความมีมิตรภาพ มิตรภาพเช่นนี้ 
ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความปรารถนาอันบริสุทธิ์
ที่มุ่งมั่นอยากให้เพื่อนได้สิ่งที่ดีที่สุดโดยไม่ได้
คาดหวังประโยชน์ตอบแทน เป็นมิตรภาพที่
มุ่งมั่นให้มิตรของตนรักษาและพัฒนาความดี  
และคุณธรรมให้สูงขึ้นไปเรื่อยๆ มิตรภาพแบบ
ไม่ได้ให้ความสนใจหรือคาดหวังว่าจะได้รับซึ่ง
สิ่งของหรือสิ่งตอบแทนจากความมีมิตรภาพ 

มิตรภาพเช่นนี้ตั้ งอยู่บนพื้นฐานของความ
ปรารถนาอันบริสุทธิ์ที่มุ่งมั่นอยากให้เพื่อนได้สิ่ง
ที่ดีที่สุดโดยไม่ได้คาดหวังประโยชน์ตอบแทน 
มิตรภาพเชิงคุณธรรมในปรัชญาตะวันตกจึง
สอดคล้องกับกัลยาณมิตรมิตรแท้ในพุทธศาสนา  
หรือได้ปฏิบัติกิจหน้าที่ของตนต่อคนอื่นตาม
หลักทิศ ๖๑๓ แล้ว  ย่อมก่อให้เกิดมิตรภาพ
ระหว่างกันมากยิ่งขึ้น เช่น มิตรภาพระหว่าง
บิดามารดาต่อบุตรธิดา ครูอาจารย์ต่อลูกศิษย์ 
ซึ่งเกิดจากความรักหรือความปรารถนาดีต่อกัน
โดยแท้จริง ส่วนความหมายตามบริบทนั้น 
ครอบคลุมไปถึงสิ่งแวดล้อมทุกอย่าง ที่เอื้อต่อ
การเรียนรู้  พัฒนายกระดับความคิดความอ่าน 
ความเข้าใจที่ถูกต้อง ส่วนในทางธรรมแม้ยัง
ไม่ได้ท าการช่วยเหลือแก่ผู้ใดให้ปรากฏออกมา
เป็นรูปธรรม เพียงแค่เป็นผู้ยินดีในกุศลธรรม มี
กายสุจริตเป็นต้น ก็ถือว่าเป็นกัลยาณมิตรแล้ว 
เพราะว่าผู้ยินดีในกุศลธรรมก็คือผู้มีคุณลักษณะ
ของกัลยาณมิตรภายในนั่นเอง  ซึ่งในโอกาส
ต่อไปบุคคลดั งกล่ าว จะแสดงความเป็น
กัลยาณมิตรที่เป็นรูปธรรมออกมาโดยแน่แท้
ผ่านการให้ค าปรึกษาชี้แนะหรือการกระท า
ความดีให้เห็นเป็นที่ประจักษ์และเป็นแบบอย่าง
ของคนอื่นได้  ซึ่งโดยสรุปแล้วหน้าที่หลัก ๆ 
ของกัลยาณมิตรปรากฏในค าสอนเรื่องทิศ ๖ 
เมื่อกัลยาณมิตรได้ท าหน้าที่ต่อมิตรของตนเอง
แล้ว ย่อมส่งผลดีต่อสังคมหลายประการด้วยกัน  
กล่าวคือ ท าให้ปัญหาของสังคมลดลงได้  และ
ท าให้สังคมพัฒนาได้เร็วขึ้น 

จากการศึกษากรณีตัวอย่างพบว่า  
บ้านนาโคก หมู่ที่ ๒ ต าบลศรีสองรัก อ าเภอ

                                                      
๑๓ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๒๖๖-๒๗๒/

๒๑๒-๒๑๖. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๖๒ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
เมือง จังหวัดเลย  เป็นหมู่บ้านในโครงการ
ประชารัฐ  และมีการเป็นอยู่ด้วยความเก้ือกูล
สมานฉันท์กันเป็นอย่างดี  จากการสังเกตและ
สัมภาษณ์เชิงลึกพบว่า ผู้น าในหมู่บ้านทั้งในฝ่าย
พระพุ ทธศาสนาและฝ่ า ยบ้ าน เมื อง ให้
ความส าคัญกับคุณธรรมและจริยธรรมเป็นอย่าง
มาก มีการรณรงค์ส่งเสริมให้รักษาศีล ๕ และ
น าคุณธรรมมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน ท า
ให้สมาชิกในชุมชนหรือหมู่ บ้ านเป็นคนมี
คุณธรรมหรือเป็นกัลยาณมิตรซึ่งกันและกัน  
อันเป็นปัจจัยส าคัญประการหนึ่ งที่ท าให้
หมู่บ้านมีสันติสุข  น่าอยู่อาศัย และท าให้ง่าย
ต่อการพัฒนาในด้านอื่น ๆ ด้วย  จากการ
สัมภาษณ์ผู้น าชุมชน  อันได้แก่ผู้ ใหญ่บ้าน   
สมาชิกองค์การองค์การบริหารส่วนต าบล  และ
ปราชญ์ชุมชน  ให้ความเห็นว่ากัลยาณมิตรคือ
มิตรแท้  ในบริบทของชุมชุนหมู่บ้าน ประการ
แรก  เกิดจากการมักคุ้น  ความเป็นญาติพี่น้อง  
การการเกื้อกูลกันตามโอกาส  ประการที่สอง
มิตรภาพเกิดจากการผูกเสี่ยว  โดยมีพ่อแม่  
ญาติผู้ใหญ่เป็นพยานในการผูกเสี่ยว  ในภาษาอิ
สานค าว่าเสี่ยวหมายถึงมิตรแท้  คนที่เป็นมิตร
แท้ต่อกันจะต้องไปมาหาสู่กันประจ าเพื่อรักษา
สัมพันธภาพความเป็นมิตร  หากเสี่ยวอยู่ไกล
ต้องหาโอกาสไปเยี่ยมเยือนกันตามโอกาส  ที่
ส าคัญที่สุดเสี่ยวหรือมิตรแท้ต้องไม่ทอดทิ้งกัน  
เป็นต้นในยามเสี่ยวของตนก าลังประสบกับ
ความยากล าบาก  หากได้ยินข่าวว่าเสี่ยวของตน
เจ็บไข้ได้ป่วย แม้ว่าเขาอยู่ไกลแค่ไหนต้อง
เดินทางไปเยี่ยมเยือน  หากเสี่ยวของตนขาด
แคลนต้ อง ให้ ความเกื้ อกู ลกั นอย่ า ง เต็ ม
ความสามารถ โดยไม่มีการทอดทิ้งกัน  และหา
กว่าเสี่ยวหรือครอบครัวของเสี่ยวมีความยินดี  
ต้องไม่ละเลยที่จะไปร่วมแสดงความยินดีต่อกัน  

จะเห็นได้ว่ามิตรแท้หรือเสี่ยวตามความเชื่อ
ท้องถ่ิน  เป็นความคิดประสมประสานระหว่าง
มิตรภาพในปรัชญาของเพลโต  อาริสโตเติล  
คานต์   และพระพุทธศาสนา  ดร. อรุณี 
ราชพัฒน์ ผู้อ านวยการโรงเรียนบ้านนาโคกให้
ความเห็นเพิ่มเติมว่า บรรยากาศเกื้อกูลอย่างฉัน
มิตร  เป็นปัจจัยส าคัญในการแก้ปัญหาในชุมชน  
และเป็นพลังขับเคลื่อนให้ชุมชนอยู่ร่วมกันได้
อย่างสันติ ดังจะเห็นได้ว่า ตลอดทศวรรษที่ผ่าน
มาแทบจะไม่มีการโจรกรรม  และการกินเหล้า
เมามายจนก่อให้เกิดความเสียหาย  หากเกิด
ปัญหาในชุมชน  หรือต้องการการตัดสินใจ
ร่วมกัน  เป็นต้น  ในการใช้กองทุนจากภาครัฐ  
การเสวนากันด้วยบรรยาของกรรยาณมิตรช่วย
ท าให้บรรลุถึงข้อตกลงร่วมกันได้  หากเกิด
ข้อสังสัยในเรื่องความโปร่งใส ก็จะมีการการ
เสวนา ในระดั บชุ มชนด้ ว ยบรรยากาศ
กัลยาณมิตรที่น าไปสู่การเข้าใจซึ่งกันและกัน
และจบลงด้วยความสมานฉันท์ได้ทุกครั้ง 

จากการศึกษาและการสัมภาษณ์
เชิงลึกผู้บริหาร  และนักวิชาการของส านักสันติ
วิธีและธรรมาภิบาล  สถาบันพระปกเกล้า   
ซึ่งเป็นหน่วยงานที่มีบทบาทส าคัญในการ
ท างานด้านความสมานฉันท์และปรองดอง
ระดับชาติพบว่า  เป้าหมายส าคัญของความ
สมานฉันท์แบ่งได้เป็นสองระดับคือ  ระดับแรก
เป็นการยุติความขัดแย้งและการต่อสู้กันอย่าง
ยั่งยืน  ส่วนระดับที่สองเป็นการอยู่ร่วมกันด้วย
สันติอย่างยั่งยืน (sustainable co-existence)  
ซึ่งกัลยาณมิตร และมิตรภาพมีบทบาทจ าเป็น  
และส าคัญทั้งในขั้นของการเสวนาเพื่อยุติความ
ขัดแย้ง การต่อสู้กัน  และในขั้นตอนของการ
เสวนาเพื่อการสร้างและการรักษาไว้ซึ่งการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติในสังคมให้เกิดความยั่งยืน 



     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๖๓ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
ศาสตราจารย์ นายแพทย์ วันชัย  วัฒนศัพท์ 
อ ดี ต ผู้ บ ริ ห า ร ข อ ง ส า นั ก สั น ติ วิ ธี แ ล ะ 
ธรรมาภิบาล  ได้ให้ข้อสังเกตว่าสาเหตุแห่ง
ความขัดแย้งในสังคมไทยคือความไม่ไว้วางใจ 
(trust)  และสาเหตุแห่งความไม่ไว้วางใจกันคือ
การขาดความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน  ในบรรดามิติ
แห่งความขัดแย้งห้าประการ  อันได้แก่ความ
ขั ดแย้ ง ด้ า นข้ อมู ล   คว ามขั ดแย้ ง ด้ า น
ความสัมพันธ์  ความขัดแย้งด้านผลประโยชน์  
ความขัดแย้งด้านความเชื่อและค่านิยม  และ
ความขัดแย้งด้านโครงสร้างนั้น จะพบว่าความ
แย้ งด้ านความสัมพันธ์ส าคัญที่ สุ ด  หาก
ความสัมพันธ์ระหว่างกันดี  การไว้วางใจต่อกัน
ดี การขจัดปัญหาความขัดแย้ง  ไม่ว่าจะเป็น
ความขัดแย้งแบบใด ก็สามารถแก้ไขปัญหา 
ได้ง่าย   

ศาสตราจารย์ นายแพทย์วันชัย  
วั ฒนศั พท์  ไ ด้ ใ ห้ ข้ อสั ง เ กต เพิ่ ม เติ ม ว่ า
กัลยาณมิตรหมายถึงมิตรที่ดีที่ต้องการความ
เอื้อเฟื้อ  และเอาใจใส่ต่อกัน  สิ่ งที่ส าคัญ
ประการหนึ่งในการท านุบ ารุง  และการรื้อฟื้น
กัลยาณมิตร หรือมิตรภาพระหว่างกัน  เราต้อง
มี ค ว า ม ช า น า ญ ที่ ป ร า ศ จ า ก เ ท ค นิ ค 
(nontechnical skills)  ในด้านการสื่อสารแบบ
ปราศจากซึ่ ง ความรุ นแรง  ( nonviolent 
communication)  ซึ่งเป็นการการสื่อสารที่
เน้นให้แต่ละคนเข้าใจเข้าใจตนเอง  เช่นเมื่อเรา
โกรธ  แทนที่จะพยายามองหาว่าใครท าให้เรา
โกรธ  ให้เรากลับมามองว่าท าไมเราจึงโกรธ  
หลาย ๆ ครั้งย่อมพบว่าตัวเรานั่นเองที่ท าให้
ตนเองโกรธ  จากนั้นเราจึงเร่ิมเจรจากับคู่กรณี  
กิจกรรมเช่นนี้เรียกว่าการเห็นใจตนเอง (Self-
empathy) ในความพยายามที่จะท าการ
แก้ปัญหาความขัดแย้ ง  และสร้ างความ

สมานฉันท์ในสังคมไทย  หากเรายังติดอยู่กับ
การโยนความผิ ด ใส่ ฝั่ งตรงข้ าม  ความ
สมานฉันท์คงอยู่ห่างไกล  ในการเสวนาเพื่อการ
สมานฉั นท์   และสร้ า งบรรยากาศแห่ ง
กัลยาณมิตร  และมิตรภาพ การสื่อสารแบบไร้
ความรุนแรง  (nonviolent communication) 
เป็นเคร่ืองมือส าคัญที่เราต้องค านึงถึง  และถ้า
ท าได้โอกาสของการฟื้นฟูความเป็นกัลยาณมิตร  
มิตรภาพก็ เป็นไปได้สูง   หลักการที่ส าคัญ
ประการหนึ่ง ในการแก้ไขความขัดแย้งและ
ส่ งเสริมให้ เกิดความสมานฉันท์คือต้องมี
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน  การมีความสัมพันธ์ที่ดี
ต่อกันก็คือเป็นกัลยาณมิตรหรือมีมิตรภาพต่อ
กันนั่นเอง  โดยนัยนี้จะเห็นได้ว่ากัลยาณมิตรมี
บทบาทที่ส าคัญหรือเป็นปัจจัยที่ส าคัญอย่าง
หนึ่งในการเสริมสร้างความสมานฉันท์ให้เกิดมี
ขึ้นในสังคม   

ส่วนความเห็นของอาจารย์ชลัท 
ประเทืองรัตนา นักวิชาการแห่งส านักสันติวิธี
และธรรมาภิบาล  สถาบันพระปกเกล้า  ได้ให้
ความเห็นว่ากัลยาณมิตรคือการรู้ตัวตนของเขา
และเราจริงๆ ทั้งในระดับปัจเจกและมวลรวม 
ท าให้มีความเข้าอกเข้าใจกันอย่างแท้จริง  
อันเป็นการสร้างปฏิสัมพันธ์จนเข้าใจและเห็น
อกเห็นใจอีกฝ่ายหนึ่งอย่างจริงใจจึงน ามาสู่การ
ช่วยเหลือเกื้อกูลร่วมทุกข์สุขกันอย่างแท้จริง 
อันเป็นลักษณะของความสามัคคีสมานฉันท์ใน
สังคม  ดังนั้น กัลยาณมิตรมีความส าคัญมากๆ 
เพราะเป็นความจ าเป็นต่อการด ารงชีวิตของเรา
ในทุกระดับ ซึ่งสถาบันพระปกเกล้า ก าลังทุ่มเท
กับงานด้านนี้อยู่  ในความพยายามสร้างความ
สมานฉันท์บนกรอบของกัลยาณมิตร  ต้องการ
ให้ทุ กฝ่ ายหันหน้ า เข้ าหากันโดยสถาบัน
พระปกเกล้า เป็นคนกลางรับฟังความคิดเห็น



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๖๔ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
จากฝ่ายต่างๆ โดยดูตัวอย่างจากความส าเร็จ
ของสิบประเทศ  การเสวนาเพื่อสร้างความ
ปรองดองบนหลักกัลยาณมิตร  ต้องซื่อตรง
จริงใจต่อกัน ไม่หักหลังกัน ไม่แทงข้างหลังกัน  
มีความเข้าใจระหว่างกัน  ไปพร้อมๆ กับการ
เข้าใจตนเอง  หากพบความผิดในฝ่ายของเอง  
หรืออีกฝ่ายหนึ่งก็ต้องพร้อมให้อภัยต่อกันอย่าง
จริงใจ  จากนั้นจึงมุ่งร่วมมือกันสร้างการพัฒนา
ของตนร่วมกัน  กระบวนการเช่นนีเรียกว่า 
กระบวนการสันติวิธีอาศัยความเข้าใจในตนเอง 
(Self Empathy) ซึ่งสอดคล้องกับความเห็น
ของอาจารย์อภิญญา ดิสสะมาน นักวิชาการ 
ส านักสันติ วิ ธี และธรรมาภิบาล  สถาบัน
พระปกเกล้า ให้ความเห็นว่ากัลยาณมิตรหรือ
การเป็นมิตรที่ดีเกิดจาก การเข้าอกเข้าใจกัน  
รู้ว่าเขามีตัวตนเป็นยังไง มีบริบทยังไง และเราก็
เข้าใจเพื่อนของเราหรือในทางปรัชญาตะวันตก
เขาว่า  Sympathy (ซิมพาตี) อันจะน ามาซึ่ง
ความเชื่อเหลือเกื้อกูลกัน  ดังนั้นกัลยาณมิตรมี
ความจ าเป็นและส าคัญในการสร้างความ
สมานฉันท์  ในความพยายามนี้ยังต้องการการ
เข้ามามีส่วนร่วมของศาสนา  เพราะศาสนา
สามารถกล่อมจิตใจคนให้เปิดกว้างรับฟังผู้อื่น  
และให้อภัยผู้กระท าผิด  ซึ่งทั้งสองเป็นเงื่อนไข
ส าคัญที่ สุ ดของการสมานฉันท์ หรื อการ
ปรองดอง 

นักวิชาการบางท่านอธิบายเรื่อง
ปรองดองว่า เป็นกระบวนการเยียวยาบาดแผล
ของทั้ งผู้ ถูกกระท าและผู้ กระท าหลั งจาก
เหตุการณ์ของความรุนแรงได้เกิดขึ้นแล้ว และ
เป็นการยุติความสัมพันธ์ด้านลบต่อกัน อีกทั้ง
ไม่น าไปสู่ซึ่ งความเป็นศัตรูกันในหลักการ  
ตลอดจนการมีกระบวนการสร้างบุคคลที่สาม
ขึ้นมา เพื่อท าหน้าที่ประสานความสัมพันธ์

ระหว่างผู้กระท า และผู้ที่เป็นเหยื่อของกระท า  
ทั้งนี้ผู้ที่ เป็นเหยื่อของการกระท าสามารถให้
อภัย หรือเรียกร้องให้ผู้กระท าผิดชดใช้ หรือ
ไม่เช่นนั้นก็ต้องได้รับการลงโทษ หรือแม้กระทั่ง
ด าเนินการล้างแค้น ส าหรับผู้กระท าผิดอาจจะ
ยอมรับผิด หรือถูกลงโทษจากผู้กระท าก็อาจ
เป็นไปได้๑๔ ตามทัศนะของโคทม อาริยา  
การปรองดอง คือ ออมชอม ประนีประนอม 
ยอมกัน ไม่แก่งแย่งกัน ตกลงกันด้วยความไกล่
เกลี่ย ตกลงกันด้วยไมตรีจิต๑๕  ส่วนค าว่า 
สมานฉันท์  หมายถึ ง ความพอใจร่ วมกัน 
ความเห็นพ้ องกัน เช่ น มี ความเห็นเป็น
สมานฉันท์๑๖  นั่นคือเป็นความเห็นพ้องต้องกัน
ในด้านความคิดเห็น ความไว้เนื้อเชื่อใจกันอัน
น าไปสู่ความสามัคคี การให้อภัยกัน รวมไปถึง
การเลิกแล้วต่อกันจากความขัดแย้งที่มีในอดีต 

                                                      
๑๔ Johan Galtung. Peace by 

Peaceful Means: Peace and Conflict, 
Development and Civilization. (London: 
Sage Publications, 1998), p. 69; Jacob 
Bercovitch, Victor Kremenyuk, and William I. 
Zartman (eds.). The SAGE Handbook of 
Conflict Resolution. (London: Sage, 2009), 
pp.71-81. 

๑๕โคทม อาริยา, “การปรองดองใน
สังคมประชาธิปไตยไทย” ใน ดุลด านาจใน
การเมืองการปกครองไทย, สถาบันพระปกเกล้า, 
(กรุงเทพมหานคร: สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๘), 
หน้า ๑๓๒-๑๓๔.  

๑๖ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม 
ฉบั บ ร าช บัณฑิ ต ยสถาน  พ . ศ .  ๒๕๕๔ , 
(กรุงเทพมหานคร :  บริษัท ศิริวัฒนาอินเตอร์พ
ริ้นท์ จ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๖), หน้า ๑๑๗๑. 



     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๖๕ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
ทั้งนี้  ความสมานฉันท์อาจมองได้ในแง่มุมเชิง
ทฤษฎีและแนวทางการปฏิบัติ  ในแง่ทฤษฎี 
การสมานฉันท์หมายถึงกระบวนการต่างๆ ที่
ป้องกันแก้ไขไม่ให้ความขัดแย้งเกิดขึ้นมาใหม่
อีกครั้ง โดยการสร้างสันติภาพ หยุดยั้งวงจร
คว ามรุ น แร ง  และส ร้ า งส ถาบั นที่ เ ป็ น
ประชาธิปไตยให้กลับคืนมาอีกครั้งหนึ่ง ในแง่
ปฏิบัติ หมายถึงกระบวนการที่น าไปสู่การลด
ความเกลียดชังแตกแยก และสร้างความ
ไว้วางใจเพื่อฟื้นคืนความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่ม
คนที่เคยขัดแย้งรุนแรง โดยผ่านการแสดงความ
รับผิดชอบต่อการกระท าในอดีต การยอมรับ
ความจริงที่เกิดขึ้น การเมตตาให้อภัย ตลอดจน
การมองภาพอนาคตของสังคมร่วมกัน 

คุณสมบัติของกัลยาณมิตรทั้ง ๗ 
ประการ ได้แก่ ความน่ารัก  ความน่าเคารพ 
ความน่าเจริญใจ  น่ารับฟัง  ความอดทนต่อ
ถ้อยค า  เป็นผู้ที่กล่าวถ้อยค าหรือเรื่องที่ลึกซึ้ง
ได้  และไม่ชักจูงในสิ่งที่เหลวไหลไร้สาระหรือ
ในทางที่ เสียหายนั้น  ย่อมเป็นคุณธรรมที่
น าไปสู่การสมานฉันท์  ซึ่งตรงกับทัศนะเรื่อง
มิตรภาพในปรัชญาตะวันตก ซึ่งช่วยส่งเสริมให้
เกิดความสมานฉันท์ โดยเปิดโอกาสให้มีการ
เสวนา (Dialogue) ซึ่งถือว่าเป็นกระบวนการที่
ส าคัญในการสร้างความสมานฉันท์  การเสวนา
อันจะน าไปสู่ความสมานฉันท์ไม่ว่าจะเป็นการ
เสวนาเพื่อยุติความขัดแย้ง  การสู้รบ  หรือการ
เสวนาเพื่อเสริมสร้างการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ
ให้เข้มแข็งมากยิ่งขึ้น จะต้องเป็นการเสวนาด้วย
บรรยากาศของกัลยาณมิตร และมิตรภาพ  
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเสวนาเพื่อยุติความ
ขัดแย้ง ซึ่งกล่าวโดยสรุปได้  ๒ ประการ 
ดังต่อไปนี้คือ 

๑.  การเสวนาอย่างคุ้นเคยและ
บริสุทธิ์ใจ 

คานต์ให้ค าอธิบายคุณลักษณะ
ของมิตรภาพประการหนึ่งซึ่งพอที่จะตีความได้
ว่า เป็นการกระท าที่ส่งเสริมให้มีการเสวนาอัน
จะน าไปสู่ความสมานฉันท์  โดยคู่สนทนาต้อง
ละความโกรธแค้น   อีกทั้งพยายามสร้างความ
พึงพอใจซึ่งกันและกัน บนพื้นฐานของการเปิด
ใจอย่ า ง เต็ มที่ และ เปิ ด เผยตั ว เอง  (self-
disclosure)  โดยพร้อมที่จะแบ่งปัน  และ
เข้าใจความรู้สึกและความคิดของกันและกัน  
คานต์ยังอธิบายเพิ่มเติมต่อไปอีกว่า การเสวนา
แบบดังกล่าวจะน าไปสู่มิตรภาพเชิงศีลธรรมนั้น  
อย่างไรก็ตามคานต์เสนอแนะให้จ ากับขอบเขต
ในการเปิดเผยตนเอง  ด้วยธรรมชาติที่รักตนเอง
อยู่เหนือคนอื่น  การเปิดเผยตนเองทั้งหมดต่อ
เพื่อน  หรือต่อคนที่เคยเป็นศัตรูนั้น อาจจะเป็น
ภัยต่อตนเอง เพราะอีกฝ่ายหนึ่งนั้นอาจจะใช้
ข้อมูลของการเปิดเผยในทางที่ผิด เช่นสร้างการ
เอารัดเอาเปรียบและสร้างความเสียหายต่อ
ตนเองซึ่งเป็นผลที่ตามมา  อย่างไรก็ตาม คานต์
ให้ความเห็นว่า หากมั่นใจได้ว่า  ความเป็นศัตรู
หายไปจนหมดสิ้น  เกิดมิตรภาพเชิงจริยธรรม
ระดับสูงสุด  ณ ตรงจุดนั้นเราจะสามารถท าให้
เราเป็นอิสระหลุดพ้นจากความหวาดกลัวและ
ระแวงสงสงสัย และมีการเปิดเผยตนเองอย่าง
สมบูรณ์ (complete self-disclosure) ได้ ดังที่
คานต์ให้แนวคิดไว้ 

๒.  การเสวนาด้วยความรักที่ชื่น
ชมความดีงามของกันและกัน  

การเสวนาต้องท าไปด้วยความเป็น
กัลยาณมิตร  หรือมิตรภาพที่ให้ความเคารพนับ
ถือซึ่งกันและกัน “ในระดับที่ทัดเทียมกัน”  มี
ความความเห็นอกเห็นใจ (sympathy) และ



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๖๖ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
ความมีใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่  เนื้อแท้ของการเสวนา 
ควรประกอบไปด้วยความพยายามแสวงหาและ
สร้างคุณงามความดีให้กันและกัน แทนที่จะเป็น
การโยนความผิดให้กับคู่เสวนาที่เคยเป็นฝ่าย
ตรงข้าม  จึงควรเป็นการเสวนาอย่างคุ้นเคย 
เพื่อเป้าหมายหนึ่งเดียวโดยมุ่งที่จะยุติความ
ขัดแย้ง  สถาปนามิตรภาพ  เพิ่มพูนความสุข
ให้แก่กันและกัน และการการกลับมารวมกันอยู่
อย่างสันติและเป็นสุข บนพื้นฐานของหลักการ
หรือหน้าที่ด้านจริยธรรม  

น อ ก จ า ก นี้  คุ ณ ธ ร ร ม ข อ ง
กัลยาณมิตรและคุณสมบัติของมิตรภาพยังเอ้ือ
ให้คู่กรณีมีการให้อภัยกัน ซึ่งการให้อภัยนับเป็น
องค์ประกอบส าคัญของการสร้ างความ
สมานฉันท์ โดยนัยนี้ผู้จัยจึงเสนอแนวทางหรือ
รูปแบบในการสร้างความสมานฉันท์ด้วยหลัก
กัลยาณมิตรโดยเน้นคุณธรรมประการหนึ่งคือ
การให้อภัยต่อกัน ซึ่งเป็นคุณธรรมที่ส าคัญของ
กัลยาณมิตร  พุทธศาสนาถือว่าการให้อภัยเป็น
มหาทานอย่ างหนึ่ ง๑๗ เพราะเป็นการละ
ปาณาติบาตหรือการให้ความไม่มีภัย ไม่
เบียดเบียนชีวิตสัตว์อื่น เป็นมหาบุญและมหา
กุศล  น าสุขมาให้ ให้อารมณ์อันเลิศมีสุขเป็นผล  
ท่านสาธุคุณ เดสมอน ตูตู (Desmond Tutu) 
ประธานคณะกรรมาธิการสัจจะและสมานฉันท์
ของประเทศแอฟริกาใต้  ได้กล่าวย้ าอย่าง
ชัดเจนว่า “ไม่มีอนาคตแน่ หากปราศจากซึ่ง
การให้อภัย”๑๘ ค ากล่าวยืนยันของท่านสะท้อน
ให้เห็นความจริงที่ว่าหากไม่มีการอภัยอย่าง

                                                      
๑๗ องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) ๒๓/๓๙/๓๐๐. 
๑๘ Joram Haber, Forgiveness, 

(Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 
1991),  p. 11. 

แท้จริง  โอกาสที่ความขัดแย้งและการสู้รบจะ
ปะทุขึ้นมาอีกนั้น มีความเป็นไปได้สูงมาก  
อย่างไรก็ตาม จ าเป็นต้องยอมรับความเป็นจริง
อย่างหนึ่งว่า การให้อภัยเป็นความยากล าบาก
และแสนล าเค็ญยิ่งหรือแทบจะเป็นไปไม่ได้เลย 
อย่างไรก็ดี  ท่านสาธุคุณได้ให้ข้อคิดต่อไปว่าใน
การให้อภัยนั้น ไม่จ าเป็นที่จะต้องลืมความ
เจ็บปวดหรือความเสียหายในอดีต  ด้วยการลืม
อดีตแห่งความเจ็บปวดและความอยุติธรรม 
เพราะมันฝืนธรรมชาติความเป็นมนุษย์  ท่าน
สาธุคุณจึงได้ให้ค าแนะน าว่า ควรท าการจดจ า
เรื่องราวเหล่านั้นให้เป็นบทเรียน ซึ่งถือได้ว่า
เป็นเรื่องที่ส าคัญมาก แต่ที่ส าคัญยิ่งกว่านั้นคือ 
คนเราต้องใช้สภาวะที่ก าลังเป็นอยู่ในปัจจุบัน
เพื่อท าการเยียวยาความเจ็บปวดที่ เกิดขึ้น
มาแล้วในอดีตผ่ านทางการให้อภัย จึ งจะ
สามารถท าให้มีการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันต่อไปด้วย
คว า ม ส ม าน ฉั น ท์ อ ย่ า ง สั น ติ  (Peaceful  
Co-existence)  ในที่นี้สามารถแบ่งเรื่องการให้
อภัยออกเป็น ๕ ประเด็น  ดังต่อไปนี้ 

๑.  การให้อภัยเป็นสิ่งที่มีคุณค่า
ทั้งภายนอก (extrinsic value)  และคุณค่า
ภายใน (intrinsic value)  

การให้อภัยเป็นความจ าเป็นเพื่อ
สร้างความสมานฉันท์  และเป็นหนทางส าคัญ
เพื่ อการอยู่ รวมกั นอย่ างสั นติ  (Peaceful  
Co-existence)  การให้อภัยเป็นการเยียวยา
ความเจ็บปวดที่เกิดขึ้นมาแล้ว  นักจากนั้นแล้ว
การให้อภัยเป็นคุณธรรมระดับสูงเทียบเคียงกับ
มิตรภาพคุณธรรม  การที่บุคคลจะให้อภัยได้
อย่ างแท้จริ งต้องการความกล้ าหาญทาง
จริยธรรม (moral courage) มีความเชื่อมั่นยืน
หยัดในการกระท าที่ถูกต้อง  ปฏิเสธความ
รุนแรงอย่างสิ้นเชิง  ลงมือท าการใดๆ ด้วย



     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๖๗ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
ปัญญา  ด้วยเหตุผลเหล่านี้เอง  นักปรัชญา
ตะวันตก เช่น เพลโต  อาริสโตเติล และคานต์  
อธิบายการสมานฉันท์และการให้อภัยภายใต้
หัวข้อเดียวกัน  เสมือนหนึ่งสองด้านของเหรียญ
เดียวกัน  ในทางพุทธศาสนา  อภัยทานเป็น
เงื่อนไขจ าเป็น (necessary condition) ของ
การสมานฉันท์  อภัยทานเงื่อนจ าเป็นในการ
ฟื้นฟู  สถาปนา และหล่อเลี้ยงมิตรภาพระหว่าง
คู่กรณี   

๒. การอภัยกับหลักความยุติธรรม
เชิงแก้แค้นทดแทน (Retributive Justice)  

การให้อภัยดูคล้ายขัดแย้งกับหลัก
ความยุติธรรมเชิงแก้แค้นทดแทน (Retributive 
Justice) ซึ่งความจริงแล้ว หลักความยุติธรรม
เป็นหลักจริยธรรมและคุณธรรมที่ส าคัญที่สุด
ประการหนึ่งในสังคม  ดังที่พระสันตะปาปา
ปอลที่  ๖ เคยตรัสไว้ว่า  “ถ้าท่านต้องการ
สันติภาพ  จงจรรโลงความยุติธรรมในสังคม" 
แต่การให้อภัยเป็นที่ยอมรับได้และถือว่าเป็น
ความถู กต้ องชอบธรรม (Righteousness)  
เพราะการอภัยเป็นคุณธรรมระดับศีลธรรม 
(Moral Virtue)  ตามแนวคิดของนักปรัชญา
ตะวันตก  เช่น  เพลโต  อาริสโตเติล  และ
คานต์ การให้อภัยจึงนับว่าเป็นคุณธรรมที่อยู่ใน
ระดับเดียวกันกับมิตรภาพเชิงคุณธรรม (Moral 
Friendship) แต่อย่างไรก็ตาม  ก่อนการให้อภัย
ควรต้องมีการสืบสวน  สอบสวนถึงความเป็น
จริงที่เกิดขึ้น (truth telling)  พร้อมกับท าการ
แยกแยะความถูกต้องออกจากความผิด และจัด
กลุ่มผู้กระท าความผิดให้ออกจากกลุ่มผู้ก่อ
ความรุนแรง  หลังจากนั้นจึงพิจาณาเหตุการณ์  
หรือปรากฏการณ์ตามหลักความยุติธรรมเชิงแก้
แค้นทดแทน (Retributive Justice) และหลัก
ค ว า ม ยุ ติ ธ ร ร ม ใ น ร ะ ย ะ เ ป ลี่ ย น ผ่ า น 

(Transitional Justice) เมื่อเป็นเช่นนี้ การให้
อภัยไม่จ าเป็นต้องมีการผูกติดกับการอภัยโทษ 
(amnesty)  หรือการละเว้นไม่ท าโทษผู้กระท า
ความผิด  หรือการบังคับให้ผู้กระท าความผิด
ชดใช้ความเสียหาย 

๓. การให้อภัยต้องตั้งอยู่บนหลัก
ความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์  (Restorative 
Justice) 

ด้วยกระบวนการให้อภัย อาจ
น าไปสู่การอภัยโทษ (amnesty)  หรือการละ
เว้นไม่ท าโทษผู้กระท าความผิด  หรือการบังคับ
ให้ผู้กระท าความผิดชดใช้ความเสียหาย อย่างไร
ก็ตาม การให้อภัยต้องกระท าควบคู่ไปกับหลัก
ของความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (Restorative 
Justice)  ความหมายประการแรกของหลัก
ความยุติธรรมดังกล่าวคือ การเยียวยาผู้ที่ตก
เป็นเหยื่อของการกระท า  ฮุยส์ (Huyse) ให้
ค าแนะน าเพิ่มเติมว่ า กระบวนการความ
ยุติธรรมเชิงสมานฉันท์เป็นกระบวนการความ
ยุติธรรมที่เปิดโอกาสให้ผู้ที่ตกเป็นเหยื่อของการ
กระท า และผู้ได้กระท าความผิดแล้วนั้นเข้ามามี
ส่วนร่วม โดยมีการพูดคุยกัน เพื่อท าการค้นหา
ข้อเท็จจริง ตลอดจนสอบสวนหาสาเหตุของการ
กระท าความผิด เพื่อท าให้ เกิดการเรียนรู้
ร่วมกันในอันที่จะท าใหต้่างฝ่ายต่างเข้าใจกัน๑๙ 

๔. การอใหภ้ัยเป็นสิทธิของเหยื่อ 

                                                      
๑๙ Luc Huyse, “Justice” in 

Reconciliation After Violent Conflict: A 
Handbook. eds. David Bloomfield, 
Teresa Barnes and Luc Huyse, (Sweden: 
International Instituted for Democracy 
and Electoral Assistance (IDEA), 2003) 
pp.111-113. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๖๘ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
การให้อภัยเป็นเสรีภาพและเป็น

เรื่องส่วนตัวของเหยื่อผู้ประสนประสบความ
ความสูญเสียจากความรุนแรงเท่านั้น ที่มีสิทธิ
ตัดสินใจว่าจะให้อภัยหรือไม่ ผู้อื่นไม่สามารถ
ล่วงล้ า บีบบังคับ หรือเบียดเสียดเข้ามาใน
กรอบของเสรีภาพดังกล่าวนั้นได้ สิ่งที่ควรค านึง
อย่างอย่างถี่ถ้วนที่สุดคือ การให้อภัยต้องไม่ถูก
ใช้ในรูปแบบของการบังคับ เพราะหากท า
เช่นนั้น ยิ่งจะท าให้ศักดิ์ศรีและคุณค่าของผู้
ประสบความความสูญเสียจากความรุนแรงถูก
ลดทอนให้ด้อยค่าลงไปเรื่อยๆ 

๕. การให้อภัยแบบมีเงื่อนไข  และ
การให้อภัยอย่างไม่มีเงื่อนไข 

ตามหลักปรัชญาตะวันตกการให้
อภั ยต้ องด า เนินการด้ วยความรอบคอบ  
ประการแรกตามหลักของคานต์  และฮันนา  
อาเดรนท์ การให้อภัยต้องกระท าภายใต้เงื่อนไข
ที่ว่าผู้กระท าความผิดต้องส านึกผิดและแสดง
เจตนารมณ์ที่จะไม่กระท าผิดซ้ าอีก ซึ่งคานต์ได้
นิยามความหมายของการให้อภัยว่า “การ
ยกเว้นการชดใช้ความเสียหายหรือการจ่ายเงิน
ทดแทน”๒๐  จากค านิยามดังกล่าว จะเห็นได้ว่า 
คานต์ให้ความหมายแก่การให้อภัย แตกต่างไป
จากค านิยามที่ถือเป็นมาตรฐานคือ ค านิยามที่
บัญญัติโดย สาธุคณ โยเซฟ บัตเลอร์ (Joseph 
Butler) ในบทเทศนาที่ สิ บห้ า  (Fifteenth 
Sermon)   ที่กล่าวว่า การอภัยโทษคือ การยุติ
ความรู้ สึ กโกรธเคือง และความต้ องการ 

                                                      
๒๐Immanuel Kant, Lecture on 

Ethics, edited by Peter Heath and J.B. 
Schneewind, translated by Peter Heath, 
(Cambridge, Cambridge University Press, 
1997), p. 689. 

แก้แค้น๒๑  เนื่องจากว่า คานต์มีเหตุผลโต้แย้ง
นิยามของ สาธุคุณ โยเซฟ  บัตเลอร์ โดยคานต์
อธิบายว่า เหยื่อผู้รับเคราะห์กรรมจากความ
รุนแรง มักเกิดความรู้สึกขุ่นเคือง (Indignation) 
ต่อการกระท าที่ผิด หรือผู้กระท าซึ่งความผิดนั้น  
โดยคานต์เห็นว่า ความรู้สึกนี้เป็นความรู้สึกทาง
จริยธรรมที่ เกิดจากการรับรู้ ว่ า ผู้ กระท า
ความผิดนั้น ได้ละเมิดกฎจริยธรรม หาก
พิจารณาโดยสภาวะแล้ว ความรู้สึกขุ่นเคือง
ชนิดนี้ เกี่ยวข้องกับหน้าที่แสดงความเมตตา 
หรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งคือหน้าที่ในการควบคุม
อารมณ์ทางจิต (pathological emotion) 
ไม่ให้มีอิทธิพลต่อการเลือกการกระท าในทาง
จริยธรรม๒๒  อย่างไรก็ตาม คานต์  และฮันนา  
อาเดรนท์  ได้ เสนอเพิ่มเติมว่า การให้อภัย
นอกเหนือจากเงื่อนไขดังกล่าวข้างต้นแล้ว ถือ
ว่าเป็นการละเมิดสิทธิต่อความปลอดภัยของผู้ที่
ตกเป็นเหยื่อของความรุนแรง  และหากผู้ตก
เป็นเหยื่อของรุนแรงให้อภัยทั้ง ๆ ที่รู้ว่าเขาจะ
กลับมาท าร้ายตนเองอีก ก็ถือว่าเป็นการละเมิด
สิทธิต่อความปลอดภัย  และหลักการของความ
เคารพต่อตนเอง 

กล่าวโดยสรุป จากการศึกษาวิจัย
พบว่า พระพุทธศาสนาและนักปรัชญาตะวันตก  
ไม่ ได้ คั ดค้ านการให้อภั ยอย่ างมี เงื่ อนไข  

                                                      
๒๑ Joseph Butler,  Fifteenth 

Sermons Preached at Rolls Chapel, 
Sermon IX  “Upon Resentment and 
Forgiveness of 
Injuries”;http://anglicanhistory.org/butler/
rolls/09.html (๑๐ มกราคม ๒๕๖๐) 

๒๒ Immanuel Kant, Lecture 
on Ethics, p. 689. 

http://anglicanhistory.org/butler/rolls/09.html
http://anglicanhistory.org/butler/rolls/09.html


     พระมหาไพรัชน์  ธมฺมทีโป และคณะ    ~ ๖๙ ~   ปีที่ ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม–สิงหาคม ๒๕๖๐ 
  
แต่สนับสนุนให้พัฒนาจิตใจเพื่อพร้อมที่จะให้
อภัยได้อย่างไม่มี เงื่อนไข ผู้วิจัยจึงได้ เสนอ
แนวทางในการสร้ างความสมานฉันท์ ใน
สั งคมไทยด้ วยหลั กกัลยาณมิตรโดยเน้น
คุณธรรมประการหนึ่งคือการให้อภัยต่อกัน ซึ่ง
เป็นคุณธรรมที่ส าคัญของกัลยาณมิตร  เป็นการ
ให้โอกาสผู้ส านึกผิดได้พัฒนาตนไปสู่ความดีงาม  

เป็นการสร้างบารมีขั้นสูงสุดที่เรียกว่ามหาทาน 
เพราะเป็นการละปาณาติบาตหรือการให้ความ
ไม่มีภัย ไม่เบียดเบียนชีวิตสัตว์อื่น เป็นมหา
กุศลน าสุขมาให้ ซึ่งสอดคล้องกับแนวความคิด
เรื่องมิตรภาพในปรัชญาตะวันตก อันน าไปสู่
การให้อภัยด้วยเหตุผล และส่งผลให้เกิดความ
สมานฉันท์ในสังคมไทยได้อย่างยั่งยืน  

 

 
 

บรรณานุกรม 
 

โคทม อารยา. “การปรองดองในสังคมประชาธิปไตยไทย” ใน ดุลอ านาจในการเมืองการ
ปกครองไทย. สถาบันพระปกเกล้า. กรุงเทพมหานคร: สถาบันพระปกเกล้า, ๒๕๕๘. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.                                              . 
กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔, กรุงเทพมหานคร : บริษัท 
ศิริวัฒนาอินเตอร์พริ้นท์ จ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๖. 

Aristotle.  Nicomachean Ethics. Translated and edited by Jonathan Barnes.  The 
Complete  Works of Aristotle, Revised Oxford Translation.  
Princeton: Princeton  University Press, 1995. 

Galtung, Johan. Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and 
Civilization. London: Sage Publications, 1998. 

Haber, Joram.  Forgiveness.  Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 1991. 
Kant, Immanuel.   Practical Philosophy.  Translated and edited by Mary J. 

Gregor. General Introduction by Allen W. Wood. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1996. 

 . Lectures on Ethics.  Edited by Peter Heath and J.B. Schneewind.  
Translated by Peter Heath. Cambridge, Cambridge University Press, 
1997. 

Huyse, Luc. “Justice” in Reconciliation After Violent Conflict: A Handbook. 
eds. David Bloomfield, Teresa Barnes and Luc Huyse, (Sweden: 
International Instituted for Democracy and Electoral Assistance 
(IDEA), 2003. 



     วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์            ~ ๗๐ ~  ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๖๐ 

 
Plato.  Symposium in The Dialogues of Plato.  Volume 2: The Symposium and 

Other Dialogues.  Ed. by R. M. Hare & D. A. Russel. Trans.  by Benjamin 
Jowett. (London: Sphere Books Limited, 1970. 

 .  Lysis in Plato’s Dialogue on Friendship: An Interpretation of the 
Lysis, with a New Translation.  Translated by David Bolton. New York: 
Cornell University Press, 1997. 

 . The Symposium. trans. by Robin Waterfield. Oxford: Oxford 
University Press, 1998. 

 . The Dialogue of Plato.  Volume 1-4.  Ed. by R. M. Hare & D. A. Russel. 
Trans. by Benjamin Jowett.  London: Sphere Books Limited, 1970 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Robin_Waterfield

