
 
 
 
w w

กิติยา โต๊ะทอง   

คณะวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี

Kitiya Totong   

Faculty of Science and Technology, Dhonburi  Rajabhat University

   kitiya.totong@gmail.com

DOI: 10.14456/jem.2017.14

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับ 
การจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างย่ังยืน
ISLAMIC FUNERAL MANAGEMENT  
AND SUSTAINABLE ENVIRONMENTAL 
MANAGEMENT

07
บทความวิชาการ / Viewpoint



 
 
 
w w

บทคัดย่อ
มิติสังคมและวัฒนธรรม เป็นมิติหนึ่งของ

สิ่งแวดล้อมท่ีเก่ียวข้องกับกิจกรรมต่างๆ ในชีวิตของ
มนุษย์ การท�ำความเข้าใจกับวัฒนธรรมจึงเป็นสิ่ง
ส�ำคัญ เพราะวัฒนธรรมของมนุษย์เป็นตัวขับเคลื่อน
การใช้ทรัพยากร หากการใช้ทรัพยากรน้ันไม่เหมาะ
สมอาจท�ำให้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ถูกท�ำลายได้ ตามแนวคิดการจัดการสิ่งแวดล้อม 
การใช้ทรัพยากรต้องวางอยู่บนพ้ืนฐานการใช้อย่าง 
สมเหตุสมผลและมีการจัดการอย่างเหมาะสม ถูกวิธี  
และเป็นระบบ เพ่ือให้ทรัพยากรธรรมชาติและส่ิง
แวดล้อมเอื้ออ�ำนวยประโยชน์ต่อมนุษย์ให้มีใช้ใน
อนาคตและเกิดความย่ังยืน มนุษย์เป็นส่วนหน่ึงของ
สิ่งแวดล้อม เม่ือมนุษย์เสียชีวิตลง การจัดการศพซึ่ง
เป็นของเสียต้องมีแนวทางปฏิบัติท่ีไม่ก่อให้เกิดผล 
กระทบต่อคุณภาพสิ่งแวดล้อม ศาสนาอิสลามเป็น
ศาสนาที่ให้แนวทางการด�ำเนินชีวิตเป็นโครงสร้าง
ทางสังคมที่มีรากฐานมาจากความศรัทธาน�ำไปสู่
การปฏิบัติและมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของ
มนุษย์ในทุกด้าน รูปแบบและวิธีการจัดการศพของ
มุสลิมน้ันมีค�ำอธิบายที่เชื่อมโยงกับหลักค�ำสอนของ
ศาสนา บทความนี้เป็นการน�ำเสนอและวิเคราะห์รูป
แบบการจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่ง
แวดล้อมโดยพบว่ารูปแบบจัดการศพตามวิถีอิสลาม
มีความเรียบง่าย ไม่ก ่อให้เกิดปัญหามลพิษสิ่ง
แวดล้อม และมีนัยแห่งสารัตถะชีวิตในหลายมิติท้ัง
ด้านสังคม เศรษฐกิจ สาธารณสุข สิ่งแวดล้อม ระบบ
นิเวศ และเอื้อต่อการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างย่ังยืน

ค�ำส�ำคัญ : อิสลาม มุสลิม การจัดการศพตาม 
วิถีอิสลาม การจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างย่ังยืน

Abstract 
	 The social and cultural dimension is 

one of the environmental dimensions relating 

to human activities. Understanding culture is 

important because human culture is a driver of 

resource use. Inappropriate resource use can lead 

to destruction of natural resources and environ-

ment. According to the concept of environmental 

management, the use of resources must be based 

on reasonable use and appropriate, proper, and 

systematic management in order to provide 

environmental benefits to humans for future 

use and sustainability. Mankind is a part of the 

environment. When people die, the body as waste 

must be disposed by methods that do not affect 

environmental quality. Islam is a religion that 

gives life guidance as a social structure which 

puts faith into practice and it influences human 

life in all aspects. The Muslim form of manag-

ing corpses has explanations that are linked 

to religious doctrine. This article presents and 

analyzes the forms of Islamic funeral practices 

and environmental management. It finds that 

Islamic funeral management is simple, and does 

not cause environmental pollution. Moreover, 

as it touches on several   dimensions of life, i.e. 

society, economics, public health, the environ-

ment, and the ecosystem, it supports sustainable 

environmental management.

Keywords : Islam, Muslim, Islamic funeral 

management, Sustainable environmental man-

agement



บทน�ำ
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมมีความส�ำคัญต่อวิถีชีวิตและความเป็นอยู่ของมนุษย์ใน

ทุกยุคทุกสมัยทรัพยากรธรรมชาติเอ้ืออ�ำนวยประโยชน์ต่อมวลมนุษยชาติท้ังทางตรงและทางอ้อมหลาย
ด้านและเป็นต้นทุนท่ีมนุษย์น�ำมาใช้เพ่ือสร้างความเจริญทางด้านเศรษฐกิจสังคมและการพัฒนาประเทศ
ชาติ ในขณะท่ีสิ่งแวดล้อม คือ ทุกสรรพสิ่งในสากลโลกท่ีอยู่รอบๆ ตัวเรามีความส�ำคัญและมีความสัมพันธ์
ระหว่างกัน นักวิชาการสิ่งแวดล้อมได้จัดแบ่งสิ่งแวดล้อมให้เป็นมิติหรือกลุ่มสิ่งแวดล้อม 5 มิติ ได้แก่ 1) มิติ
ทรัพยากร 2) มิติเทคโนโลยี 3) มิติของเสียและมลพิษ 4) มิติทางสังคมและวัฒนธรรม และ 5) มิติเศรษฐกิจ 
โดยค�ำนึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และสรรพสิ่งที่อยู่รอบข้าง (Jankaew, 2004; Wongchanta, 2011)

มิติทางสังคมและวัฒนธรรมเป็นมิติหนึ่งของสิ่งแวดล้อมที่เก่ียวข้องกับกิจกรรมต่างๆ ของมนุษย์ 
กอปรกับมีปัญหาการท�ำลายทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมอันเกิดจากวิถีชีวิตที่กระท�ำกิจกรรมต่างๆ 
ของมนุษย์โดยขาดความเข้าใจหรือไม่ได้ค�ำนึงถึงผลกระทบต่อส่ิงต่างๆ รอบตัวการท�ำความเข้าใจกับ
วัฒนธรรมจึงเป็นสิ่งส�ำคัญ เพราะวัฒนธรรมของมนุษย์เป็นตัวขับเคล่ือนการใช้ทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมหากการให้คุณค่าและการใช้ทรัพยากรนั้นไม่เหมาะสมย่อมท�ำให้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่ง
แวดล้อมถูกท�ำลาย ระบบนิเวศเสียสมดุลอันส่งผลต่อการเปล่ียนแปลงคุณภาพสิ่งแวดล้อมและคุณภาพ
ชีวิตของทุกสรรพสิ่งในระบบนิเวศ (Wongchanta, 2011)

“ความตาย” เป็นสัจธรรมอันแท้จริงที่มนุษย์ไม่อาจปฏิเสธ ทุกศาสนาได้สอนเก่ียวกับความตาย
ไว้เหมือนกันว่า ความตายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตมนุษย์ ดังค�ำกล่าวท่ีต้ังอยู่บนหลักค�ำสอนของศาสนาพุทธท่ี
ว่า การเกิด การแก่ การเจ็บ การตาย การพลัดพรากจากส่ิงท่ีรักท่ีชอบท้ังหลายทั้งปวงเป็นธรรมดาของชีวิต
มนุษย์ (Taweeboon, 2016) ในขณะที่หลักค�ำสอนของศาสนาอิสลาม กล่าวว่าแต่ละชีวิตน้ันจะได้ล้ิมรสแห่ง
ความตาย และเมื่อความตายซึ่งถูกก�ำหนดไว้แล้วมาถึง มนุษย์ก็ไม่สามารถท่ีจะขอประวิงเวลาออกไปได้
หรือขอเลื่อนเวลาตายให้เร็วขึ้นมาก็ไม่ได้ไม่ว่าจะเป็นพระราชา มหาเศรษฐี คนร�่ำรวย คนจน คนพิการ คน
ด้อยโอกาส ไม่ว่าจะมีอายุขัยมากหรือน้อยเพียงใด ทุกชีวิตก็ต้องได้ประสบพบเจอกับความตายท้ังสิ้น แต่
การมีชีวิตและความตายในมุมมองหรือทัศนะของแต่ละศาสนา รวมทั้งวัฒนธรรมและประเพณีที่มีรากฐาน
มาจากความเชื่อความศรัทธาของแต่ละศาสนาท่ีแตกต่างกัน ย่อมก่อให้เกิดพิธีกรรมในการจัดการศพท่ีแตก 
ต่างกันเช่น ศาสนาอิสลามจัดการศพด้วยวิธีการฝัง เพราะเชื่อว่ามนุษย์ถูกสร้างมาจากดินและกลับคืนสู ่
ดินไม่ว่าจะเป็นกษัตริย์ มหาเศรษฐี ปุถุชน หรือคนยากไร้ ก็จะจัดการศพด้วยวิธีการท่ีเหมือนกันตาม 
ศาสนบัญญัติ ศาสนาพุทธส่วนใหญ่ใช้วิธีการเผาศพซึ่งการจัดงานศพข้ึนอยู่กับฐานะทางเศรษฐกิจและ
สังคมของครอบครัวผู ้เสียชีวิต ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูใช้วิธีเผาศพที่แม่น�้ำคงคาซึ่งพิธีกรรมจะมีความ 
แตกต่างกันตามวรรณะและสถานภาพทางสังคมของผู้เสียชีวิต เป็นต้น (Masamae, 2011)

เมื่อมนุษย์ได้เสียชีวิตลง ศพกลายเป็นของเสียท่ีต้องมีการจัดการ หากรูปแบบหรือวิธีการจัดการ
ศพไม่เหมาะสม มีค่านิยมท่ีมุ่งใช้ทรัพยากรอย่างฟุ่มเฟือยขาดการวางแผนการใช้ทรัพยากร ย่อมก่อให้เกิด
การสูญเปล่าในการใช้ทรัพยากรหรือเกิดปัญหามลพิษสิ่งแวดล้อมตามมา บทความน้ีจึงมุ่งน�ำเสนอแนว
ปฏิบัติในการจัดการศพตามหลักการของศาสนาอิสลาม และวิเคราะห์รูปแบบการจัดการศพตามวิถีอิสลาม
กับการจัดการสิ่งแวดล้อม

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560102 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 103



ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมในทัศนะของอิสลาม
ในทัศนะของอิสลาม ค�ำว่า “ธรรมชาติ” มิได้หมายถึง สิ่งที่เกิดขึ้นมาเองหรือด�ำเนินการไปตามสิ่ง

ที่เกิดขึ้นเองโดยไม่ต้องอาศัยอ�ำนาจใดๆ ในการสร้างสรรค์ แต่ “ธรรมชาติ” คือทุกสรรพสิ่งถูกก�ำเนิดข้ึนมา
โดยอ�ำนาจการสร้างของอัลลอฮฺ (ซ.บ.)1 หรือพระเจ้า และมีกฎแห่งการด�ำเนินชีวิตของทุกสรรพส่ิงอยู่ภาย
ใต้การก�ำหนดของพระองค์ (Samaun, 2013) ตามค�ำสอนของศาสนาอิสลาม พระเจ้าเป็นผู้ทรงสร้างสรรค์
สิ่งท้ังหลายขึ้นมาโดยทุกสรรพสิ่งล้วนมีบทบาทและหน้าที่ท่ีส�ำคัญและอยู่ร่วมกันอย่างเป็นระบบที่สัมพันธ์
กัน มีความสมดุลหากไม่ถูกรบกวนมากเกินไป มีวัตถุประสงค์ในการสร้างสรรค์ทั้งสิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต
อย่างชัดเจน คือ เพ่ืออ�ำนวยประโยชน์ต่างๆ ให้กับมนุษย์ในการด�ำรงชีวิตทั้งทางตรงและทางอ้อม และ
พระเจ้าได้มอบหมายให้มนุษยชาติเป็นตัวแทนของพระเจ้าในการปกป้องดูแลรักษาทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมท่ีพระเจ้าทรงสร้างขึ้นมา พร้อมทั้งก�ำชับและห้ามมิให้มนุษย์ใช้ทรัพยากรต่างๆ อย่างฟุ่มเฟือย
หรือก่อให้เกิดความเสียหายต่อทรัพยากรธรรมชาติและส่ิงแวดล้อม (Huda, 2012) ดังท่ีพระเจ้าได้ตรัสไว้
ในคัมภีร์อัลกุรอานซึ่งมีความหมายโดยสรุปว่า “และอัลลอฮฺ (ซ.บ.) ได้สร้างสรรพสิ่งในแผ่นดินทั้งหมด เพ่ือ
ยังประโยชน์แก่พวกเจ้าทั้งมวล” (อัลกุรอาน บทท่ี 2 วรรคท่ี 29) “และพระองค์ คือ ผู้ทรงให้พวกเจ้าเป็น
ผู้สืบแทนในแผ่นดิน…เพ่ือที่พระองค์จะทรงทดสอบพวกเจ้าในส่ิงท่ีพระองค์ได้ทรงประทานแก่พวกเจ้า” 
(อัลกุรอาน บทที่ 6 วรรคท่ี 165) และ “จงกิน จงด่ืม และจงอย่าฟุ่มเฟือย แท้จริงพระองค์ไม่ชอบบรรดาผู้
ที่ฟุ่มเฟือย” (อัลกุรอาน บทที่ 7 วรรคที่ 31) (Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997)

ผู้ท่ีนับถือศาสนาอิสลามหรือมุสลิมถือว่าศาสนาเป็นส่ิงส�ำคัญท่ีสุดในการมีชีวิตอยู่ และไม่ได้
แบ่งแยกชีวิตทางโลกและทางธรรมออกจากกัน ท้ังน้ีอิสลามเป็นศาสนาท่ีให้แนวทางและวิถีการด�ำรงชีวิต
เป็นโครงสร้างทางสังคม กิจกรรมทุกอย่างของสังคมจะต้องวางอยู่บนพ้ืนฐานของการเคารพภักดีต่ออัลลอฮฺ 
(ซ.บ.) พระเจ้าเพียงองค์เดียว โดยมีคัมภีร์อัลกุรอานเป็นธรรมนูญแห่งชีวิต ชีวิตความเป็นอยู่ของมุสลิมจึงมี
ความสัมพันธ์แนบแน่นกับศาสนาจนไม่สามารถแยกออกจากกันได้ ศาสนาอิสลามจึงมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิต
และความเป็นอยู่ของมนุษย์ในทุกด้านตลอดวงจรชีวิตต้ังแต่เกิดจนตาย (Nima & Hasuwannakit, 2008) 
และเมื่อมีการตายเกิดข้ึนกับมุสลิม รูปแบบและวิธีการในการจัดการศพก็มีความชัดเจนโดยมีค�ำอธิบายที่
เชื่อมโยงกับหลักค�ำสอนของศาสนาในเรื่องหลักศรัทธาและหลักปฏิบัติเช่นกัน

ความตายในทัศนะของศาสนาอิสลาม
อิสลาม เป็นศาสนาหน่ึงท่ีสอนให้มนุษย์ตระหนักถึงความตายเสมอ คัมภีร์อัลกุรอานได้ย�้ำถึง

สัจธรรมข้อนี้ว่า “ทุกชีวิตต้องลิ้มรสแห่งความตาย” (อัลกุรอานบทท่ี 21 วรรคท่ี 35 และอัลกุรอานบทท่ี 3 
วรรคที่ 185) (Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997) ในทัศนะของศาสนาอิสลาม
ความตาย คือ การกลับไปสู่ความเมตตาของอัลลอฮฺ (ซ.บ.) หรือพระผู้เป็นเจ้า มิใช่เป็นการดับสูญหรือการ
สูญเสียหรือการหมดเคราะห์กรรมแต่อย่างใด อิสลามปฏิเสธการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ และปฏิเสธ
ความเชื่อเรื่องชาติภพ ความตายในทัศนะอิสลามเป็นการเคลื่อนย้ายสถานท่ีจากโลกหน่ึงไปสู่อีกโลกหน่ึง 

1 ซ.บ. ย่อจาก “ซุบฮานะฮูวะตะอาลา” แปลว่า “มหาบริสุทธิ์และความสูงส่งย่ิงแด่พระองค์” เป็นข้อก�ำหนดให้กล่าวทุกคร้ังท่ี

เอ่ยนามของพระองค์อัลลอฮ์ (ซ.บ.)

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560102 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 103



และถือว่าเน้ือแท้ของมนุษย์มิใช่เรือนร่างอันเป็นวัตถุ แต่เป็นวิญญาณ ท่ีเรียกว่า “รูห์” ซึ่งยังคงสภาพอยู่
และเตรียมพร้อมส�ำหรับการเคลื่อนย้ายไปสู่ชีวิตใหม่ในโลกหน้า (Taweeboon, 2016) เมื่อผ่านพ้นจาก
โลกน้ีไปแล้ว ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนจบสิ้นมีเพียงวิญญาณและการงานของมนุษย์เท่าน้ันท่ีจะยังคงอยู่เพ่ือรอ
รับการพิพากษาจากพระผู้เป็นเจ้าในโลกหน้า อิสลามกล่าวถึงโลกน้ีว่า เป็นสถานท่ีพ�ำนักชั่วคราว เป็นส่ิงท่ี
ไม่นิรันดร์ ความตายของมนุษย์นั้นเป็นไปตามก�ำหนดอายุขัยบนโลกน้ีท่ีถูกก�ำหนดแล้ว ในขณะเดียวกันก็
เป็นการเริ่มต้นของชีวิตในโลกหน้าอันเป็นโลกนิรันดร์ (Institute of Geriatric Medicine, 2008) ดังน้ันเมื่อ
มีการตายเกิดขึ้น จึงเป็นหน้าที่ของมุสลิมทุกคนท่ีจะต้องส�ำนึกและตระหนักว่าทุกส่ิงท่ีเกิดข้ึนเป็นไปตาม
การลิขิตของอัลลอฮฺ (ซ.บ.) เมื่อมีมุสลิมคนหนึ่งคนใดเสียชีวิตลงก็จ�ำเป็นจะต้องจัดการศพตามหลักศาสนา 
ข้อบัญญัติในเรื่องความตายและการจัดการศพถือว่าเป็นภารกิจส่วนมหาชน (ฟัรดูกิฟายะห์) หมายความ
ว่า เมื่อมีมุสลิมผู้หน่ึงผู้ใดตายลง หากมีกลุ่มใดกลุ่มหน่ึงจากชาวมุสลิมได้ท�ำหน้าท่ีจัดการศพตามหลักการ
ศาสนา 4 ประการได้แก่ การอาบน�้ำศพ การห่อศพ การท�ำพิธีละหมาดซึ่งเป็นพิธีสวดให้แก่ศพ (หรือเรียก
ว่า ละหมาดญะนาซะฮฺ) และการฝังศพแล้ว มุสลิมคนอื่นๆ ก็จะพ้นจากบาปไปด้วย แต่หากทุกคนละเลย
ไม่มีใครกระท�ำก็จะรับบาปกันทุกคน (Stacey, 2012)

แนวปฏิบัติในการจัดการศพตามหลักการศาสนาอิสลาม
เมื่อมีมุสลิมคนหน่ึงเสียชีวิต มุสลิมคนอ่ืนจะต้องปฏิบัติต่อศพอย่างมีมารยาท (Abdul Rahman 

Al Yabaroyn, 2005) เม่ือเร่ิมทราบข่าวว่ามีการตายเกิดขึ้นให้กล่าวค�ำว่า “แท้จริงเราเป็นกรรมสิทธ์ิของ 
อัลลอฮฺ (ซ.บ.) และเราจะต้องกลับคืนสู่พระองค์” เพ่ือเป็นการยอมรับในการลิขิตของพระองค์ และเป็นการ
ตระหนักถึงสัจธรรมของความตาย ส�ำหรับผู้ที่อยู่ใกล้ผู้ตายให้ท�ำการปิดเปลือกตาท้ังสองข้างของผู้ตายและ
ขยับข้อตามร่างกายของผู้ตายโดยให้ท�ำอย่างเบามือเท่าท่ีจะสามารถท�ำได้ เพ่ือที่ศพจะได้ไม่แข็งทื่อและ
เพ่ือความสะดวกในการอาบน�้ำศพและห่อศพ น�ำผ้ามาคลุมให้ปกปิดท่ัวร่างกายผู้ตายและแจ้งข่าวการ
ตายแก่ญาติพ่ีน้องและคนทั่วไป เพ่ือที่พวกเขาจะได้รับรู้ และมาร่วมท�ำพิธีละหมาดให้แก่ศพ หลังจากน้ัน
ให้รีบจัดการอาบน�้ำศพซึ่งมีขั้นตอนโดยสรุปดังนี้ (Abdul Rahman Al Yabaroyn, 2005; Abdul Rahman 
Al Yabaroyn, 2012; Baianonie, 2000; Ekpo & Ishaq, 2016; Muhammad Said, 2012; Stacey, 2012)

1) เมื่อจะเริ่มอาบน�้ำศพ ให้น�ำศพมาวางไว้ในสถานท่ีที่เหมาะสมส�ำหรับการอาบน�้ำ ซึ่งควรเป็น
สถานที่ที่ให้น�้ำไหลผ่านได้สะดวก ให้ถอดหรือใช้กรรไกรตัดเสื้อผ้าออกจากศพอย่างเบามือ แล้วน�ำผ้าผืน
ใหญ่ๆ มาคลุมปิดสิ่งท่ีพึงสงวนของศพ (ส�ำหรับผู้ชาย คือ ต้ังแต่สะดือถึงเข่า ส่วนส�ำหรับผู้หญิง คือ ให้ปิด
ตั้งแต่ต้นคอจนถึงหน้าแข้ง) และสถานที่ที่อาบน�้ำศพก็ควรเป็นท่ีมิดชิดและปิดก้ันจากสายตาคนท่ัวไป และ
ไม่ให้คนมามุงดู เพราะถือว่าศพเป็นภาพที่ไม่น่าดูและอาจจะมีส่ิงท่ีไม่ควรเปิดเผย

2) ให้ผู้ท่ีอาบน�้ำศพสวมถุงมือ เพ่ือจะได้ไม่สัมผัสกับผู้ตายโดยตรง ต่อจากน้ันให้ยกศีรษะผู้ตาย
ให้ตั้งสูงขึ้น เหมือนกับท่าน่ัง และกดที่ท้องเบาๆ เพื่อให้ของเสียท่ีอยู่ระหว่างทวารท้ังสองออกจากร่างกาย 
และให้รดน�้ำล้างผ่านมากๆ เพ่ือให้สิ่งสกปรกไหลออกไปกับน�้ำ สามารถฟอกสบู่หรือใช้น�้ำยาท�ำความสะอาด
ที่ทวารหนักและทวารเบาของผู้ตายได้ และหากผู้ตายเป็นบุคคลที่มีอายุมากกว่า 7 ปีขึ้นไป ผู้อาบน�้ำศพ
ต้องไม่มองหรือสัมผัสอวัยวะที่พึงสงวนโดยตรง

3) หลังจากนั้นให้เร่ิมอาบน�้ำละหมาดให้ศพ ไม่ให้รดน�้ำเข้าไปในจมูกและปากผู้ตาย ล้างศีรษะ
และเคราด้วยน�้ำผสมน�้ำใบพุทรา เริ่มที่ศีรษะก่อน ต่อมาก็ล้างเคราและราดให้ทั่วร่างกายโดยให้ล้างด้าน
ขวาของศพจากทางด้านหน้าก่อนในท่านอนหงาย เมื่อล้างซีกขวาท่ัวท้ังหมดแล้ว ก็ล้างด้านขวาจากทาง
ด้านหลังในท่านอนตะแคงเพ่ือให้สะดวกในการล้าง 

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560104 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 105



4) หลังจากนั้นก็ล้างด้านซ้ายเช่นเดียวกับท่ีล้างด้านขวา กล่าวคือ เริ่มจากด้านหน้าก่อน ต่อมา
ก็ด้านหลังเมื่อล้างทั้งด้านขวาและด้านซ้ายเรียบร้อยแล้วถือว่าเป็นอันเสร็จ 1 ครั้ง

5) ให้กลับมาท�ำซ�้ำอีกเป็นครั้งที่ 2 และ 3 และในการล้างทุกๆ ครั้ง ให้ผู้ท่ีอาบน�้ำศพเอามือกด
ที่ท้องศพ ถ้ามีสิ่งสกปรกออกมาก็ให้ล้างให้สะอาดทุกๆ ครั้ง 

6) ผู้ท่ีอาบน�้ำให้ศพสามารถท่ีจะอาบน�้ำให้ศพมากกว่า 3 ครั้งก็ได้ ถ้าเห็นว่าสมควรต้องท�ำเช่น
นั้น และมีแบบอย่างการปฏิบัติจากท่านศาสดามุฮัมหมัด (ซ.ล.)2 ให้อาบน�้ำศพในการล้างน�้ำสุดท้ายด้วย
น�้ำพิมเสนหรือน�้ำการบูร เนื่องจากการบูรเป็นเครื่องหอมที่เป็นท่ีรู้จักกันแพร่หลาย มีคุณสมบัติ คือ เย็น
และไล่พวกแมลงต่างๆ ได้

หลังจากอาบน�้ำศพเรียบร้อยแล้ว ให้เอาผ้าซับร่างกายของศพและคลุมด้วยผ้าแห้ง เพ่ือเตรียม
น�ำไปสู่ขั้นตอนการห่อศพหรือเรียกว่า “การกะฝั่น” โดยมีขั้นตอนดังต่อไปน้ี (Abdul Rahman Al Yabaroyn, 
2005; Baianonie, 2000; Ekpo & Ishaq, 2016)

1) เตรียมผ้าขาวท่ีมีความกว้างยาวเพียงพอท่ีจะห่อศพให้มิดชิดได้ ส�ำหรับผู้ตายท่ีเป็นชายให้ใช้ 
3 ชั้น หากผู้ตายเป็นหญิงให้ใช้ 5 ชั้น โดยน�ำผ้าน้ันมาพรมเครื่องหอม เช่น ไม้หอม หรือก�ำยาน

2). เอาเชือกที่เตรียมไว้ส�ำหรับผูกมัดผ้าห่อศพ มาวางลงบนท่ีท่ีจะเตรียมไว้ห่อศพก่อน โดยกะ
ระยะให้อยู่เหนือศีรษะ 1 เส้น ตรงหน้าอก 1 เส้น ตรงกลางตัว 1 เส้น หัวเข่า 1 เส้น และปลายเท้าอีก 1 เส้น 
หรืออาจกะระยะตามความเหมาะสม

3) น�ำผ้ามาปูเรียงซ้อนกัน 3 ชั้นถ้าเป็นศพหญิงให้ซ้อนกัน 5 ชั้น ได้แก่ ผ้าพันกายท่อนล่าง 1 ชั้น 
ผ้าพันกายท่อนบน 1 ชั้น ผ้าคลุมศีรษะ 1 ชั้น และผ้าห่ออีก 2 ชั้น และใส่เครื่องหอมท่ีใช้เฉพาะการท�ำศพ
ในระหว่างผ้าแต่ละช้ัน โดยให้ผืนที่อยู่ล่างสุดซ่ึงเป็นผ้าท่ีจะห่อเป็นชิ้นสุดท้ายใหญ่กว่าทุกผืน เครื่องหอมท่ี
น�ำมาใช้อาจเป็นพวกไม้จันทน์ พิมเสน การบูร หรือน�้ำอบก็ได้

4) ยกผู้ตายท่ีอาบน�้ำศพเสร็จแล้วและถูกคลุมผ้าไว้ มาวางบนผ้าห่อศพในลักษณะนอนหงาย
ให้วางมือของผู้ตายอยู่ในท่ากอดอก คือ มือขวาทับมือซ้ายวางบนอกหรือปล่อยไว้ข้างล�ำตัวก็ได้ และน�ำ
เอาส�ำลีที่มีเครื่องหอมวางปิดทับท่ีอวัยวะเพศท้ังด้านหน้าและด้านหลังเพ่ือมิให้มีกล่ินน่ารังเกียจออกมา

5) ใส่เคร่ืองหอมท่ีใบหน้า ตาทั้งสองข้าง ปาก รูจมูก และรูหูท้ังสองข้าง ตลอดจนอวัยวะทุกส่วน
ที่มีการก้มกราบพระเจ้าและท่ัวร่างกาย

6) เม่ือใส่เคร่ืองหอมทั่วทั้งหมดแล้วให้ห่อศพแบบสลับฟันปลา กล่าวคือ ดึงชายผ้าห่อศพชิ้นแรก
ที่อยู่ทางด้านซ้ายตลบทับทางด้านขวาและดึงทางด้านขวาให้มาทับด้านซ้าย ท�ำเช่นน้ีท้ัง 3 ชั้น 

7) จากนั้นให้มัดรวบที่หัว เท้า แขน เอว ขาอ่อน หัวเข่า น่อง การมัดน้ีจะมัดน้อยกว่า 7 แห่งก็ได้ 
เพราะจุดประสงค์ของการมัด คือ การท�ำให้ศพน้ันมั่นคงไม่ให้ชี้งอไปทางโน้นหรือทางน้ี

8) ในกรณีท่ีไม่สามารถหาผ้าห่อศพได้ดังท่ีกล่าวมาแล้วด้วยสาเหตุใดก็ตามให้ห่อศพชายหรือ
ศพหญิงให้มิดชิดเพียงชั้นเดียวก็ใช้ได้ 

หลังจากที่ห่อศพเรียบร้อยแล้วให้น�ำศพไปที่มัสยิดหรือสถานท่ีท่ีจัดไว้เพ่ือจะท�ำพิธีละหมาดให้
แก่ศพ โดยวางศพไว้ด้านหน้าผู้ที่มาร่วมละหมาด และผู้ท่ีมาร่วมละหมาดท�ำการยืนละหมาดให้แก่ศพตาม
รูปแบบที่ศาสนาบัญญัติไว้ โดยไม่มีการก้มกราบศพแต่อย่างใด เพราะตามบทบัญญัติของศาสนาอิสลาม 
มุสลิมจะก้มกราบต่อสิ่งอื่นใดไม่ได้ นอกจากอัลลอฮฺ (ซ.บ.) พระเจ้าเพียงพระองค์เดียวเท่าน้ัน

2 ซ.ล. ย่อจาก “ซ็อลลัลลอฮุอะลัยฮิวะซัลลัม” แปลว่า “ขออัลลอฮฺ (ซ.บ.) โปรดประทานเมตตาและสันติแด่ท่าน” เป็นข้อก�ำหนดให ้

กล่าวทุกคร้ังท่ีเอ่ยนามของท่านศาสดา

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560104 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 105



เมื่อท�ำพิธีละหมาดให้แก่ศพเสร็จเรียบร้อยแล้วให้น�ำศพไปฝังที่สุสาน โดยให้ฝังศพผู้ตาย ณ 
เมืองที่เขาเสียชีวิต หรือในต�ำบลที่เขาพ�ำนักอยู่ หากว่าท่ีน่ันมีสถานท่ีส�ำหรับฝังศพของมุสลิมได้ (คือ สุสาน 
หรือเรียกว่า กุบูรฺ) ก็ควรจะฝังเขาที่นั่นเพราะการย้ายศพไปฝังยังสถานท่ีท่ีห่างไกล อาจเกิดความยุ่งยากใน
การจัดการและท�ำให้เกิดความล่าช้าในการฝังศพเป็นการขัดต่อค�ำสอนท่ีว่า ให้รีบฝังศพโดยเร็วในการแบก
ศพไปยังสุสานเพ่ือท�ำการฝังศพน้ัน อิสลามส่งเสริมให้แบกศพบนคานหามท้ัง 4 มุม บนบ่า โดยช่วยกันแบก
หามในลักษณะที่ผลัดเปลี่ยนกัน เป็นการแบ่งเบาภาระซึ่งกันและกัน และจะต้องกระท�ำอย่างเบามือและ
นุ่มนวลต้องไม่แก่งแย่งกันจนท�ำให้ศพโคลงเคลงหรือตกลงมา ผู้ท่ีไม่ได้แบกศพควรเดินไปส่งศพท่ีสุสาน
โดยจะเดินตามหรือน�ำหน้า หรือเดินข้างๆ ก็ได้ ยกเว้นคนท่ีขับขี่ยานพาหนะให้ขับขี่ยานพาหนะตามหลัง
ศพ (Abdul Rahman Al Yabaroyn, 2005; Abdul Rahman Al Yabaroyn, 2012)

การฝังศพตามหลักการศาสนาอิสลามน้ันจะท�ำการขุดหลุมศพในพ้ืนท่ีบริเวณสุสานซึ่งถือเป็น
พ้ืนที่สาธารณะภายหลังจากการเสียชีวิตของมุสลิมโดยไม่มีการจองพ้ืนที่หรือขุดหลุมล่วงหน้า หลุมศพท่ีจะ
น�ำศพไปฝังน้ันต้องมีความลึกพอสมควร คือ ประมาณ 1.5 เมตร หรือมากกว่าน้ัน เพ่ือให้มั่นใจว่าปลอดภัย
จากการคุ้ยเขี่ยของสัตว์และไม่ส่งกลิ่นออกมารบกวน โดยลักษณะของหลุมศพมี 3 รูปแบบ แต่ละรูปแบบ
จะแตกต่างกันไปตามลักษณะทางธรณีวิทยา ลักษณะภูมิประเทศของแต่ละท้องถ่ิน ดังน้ี (Abdul Rahman 
Al Yabaroyn, 2005)

1) แบบที่ 1 เรียกว่า หลุมละฮฺดุน คือ การท�ำหลุมศพเป็นลูกหลุมซึ่งถือว่าดีท่ีสุด วิธีการฝังแบบ
นี้ไม่ต้องใช้โลงศพในการฝัง กล่าวคือ ใช้วิธีการขุดหลุมลงไปก่อน แล้วจึงค่อยเซาะลูกหลุมด้านข้างท่ีก้น
หลุมให้มีความกว้างเพียงพอท่ีจะวางศพได้ เมื่อวางศพในลูกหลุมน้ีแล้วให้ใช้ไม้กระดานปิดด้านข้าง แล้ว
จึงกลบหลุมตามปกติลักษณะของหลุมแบบน้ีเหมาะส�ำหรับพ้ืนดินที่สามารถเซาะลูกหลุมด้านข้างได้โดย
ไม่เกิดการพังถล่มของดินด้านบน

2) แบบที่ 2 เรียกว่า หลุมชิกกุน คือ ขุดหลุมลงไปในดินเช่นเดียวกับแบบท่ี 1 จากน้ันให้เจาะ
ลูกหลุมตรงกลางก้นหลุมให้มีความกว้างพอที่จะน�ำศพวางลงในลูกหลุมนี้โดยไม่ต้องใส่โลงศพ เสร็จแล้ว
ให้ใช้ไม้กระดานหรือก้อนอิฐปิดลูกหลุมแล้วจึงกลบหลุมตามปกติเหมาะส�ำหรับพ้ืนดินท่ีไม่สามารถเซาะ
ลูกหลุมด้านข้างได้

3) แบบที่ 3 คือ การขุดหลุมโดยไม่มีลูกหลุม และฝังศพโดยน�ำศพใส่ไว้ในโลง (ฝังท้ังโลง) การ
ฝังแบบท่ี 3 น้ีอาจมีความจ�ำเป็นส�ำหรับในบางประเทศหรือสถานท่ีบางแห่งท่ีไม่สามารถขุดหลุมตามแบบ
ที่ 1 และ 2 ได้ เนื่องจากสภาพทางธรณีวิทยาไม่เอื้ออ�ำนวย แต่หากมีความสามารถท�ำตามแบบท่ี 1 และ 
2 ได้ก็ให้ท�ำตามแบบที่ 1 และ 2 จะดีกว่า

เมื่อศพถูกแบกมายังหลุมศพที่สุสานแล้ว ก็ให้ท�ำการฝังศพ โดยมีขั้นตอนการฝังศพ ดังต่อไป
นี้ (Abdul RahmanAl Yabaroyn, 2005; Abdul Rahman Al Yabaroyn, 2012; Ekpo & Ishaq, 2016)

1) น�ำศพลงหลุมโดยเอาด้านศีรษะลงก่อน เมื่อวางศพลงในหลุมแล้วให้แก้ปมเชือกท่ีมัดผ้าห่อ
ศพออกโดยไม่ต้องเปิดผ้าห่อศพ

2) วางศพในหลุมศพโดยให้วางตะแคงขวาผินหน้าไปทางกิบละฮฺ (กิบละฮฺ คือ ทิศที่มุสลิมผิน
หน้าไปสู่ในเวลาท�ำพิธีละหมาดส�ำหรับประเทศไทย คือ ทิศตะวันตก) ให้วางศพชิดกับผนังของลูกหลุม เพ่ือ
ไม่ให้หน้าคว�่ำลง ศีรษะของศพอยู่ทางด้านขวาและเท้าอยู่ทางด้านซ้ายเมื่อเราหันหน้าไปทางทิศกิบละฮฺ 
กรณีที่ฝังศพโดยใช้โลงศพก่อนจะน�ำโลงศพลงหลุมให้จัดศพอยู่ในท่านอนตะแคงขวาก่อน โดยใช้ดินปั้น
เป็นก้อนๆ แล้วน�ำมาหนุนล�ำตัวเพื่อบังคับให้ศพอยู่ในท่าตะแคงขวาแล้วจึงน�ำโลงศพฝังในหลุม

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560106 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 107



3) ไม่ต้องท�ำหมอนหนุนศีรษะไม่ว่าจะเป็นหมอนจากก้อนอิฐ ก้อนดิน หรือก้อนหินก็ตาม  
และไม่ต้องเปิดใบหน้าของผู้ตาย 

4) หลังจากน้ันท�ำการปิดลูกหลุมด้วยไม้กระดานหรือก้อนอิฐ และปิดช่องว่างระหว่าง 
ก้อนอิฐด้วยดิน

5) กลบหลุมศพสูงกว่าพ้ืนดินเล็กน้อยประมาณ 1 คืบ เพ่ือให้เป็นท่ีสังเกตแก่ผู้คนทั่วไปว่า น่ัน
คือ หลุมศพจะได้ระมัดระวังไม่เดินข้าม (ในบางท้องถ่ินนิยมใช้ไม้) มาวางไว้ทางด้านศีรษะและด้านเท้าของ
ศพ เพ่ือเป็นเครื่องหมายบ่งบอกต�ำแหน่งให้รู้ว่ามีหลุมศพอยู่บริเวณนั้น ห้ามไม่ให้ท�ำการก่อสร้างถาวรวัตถุ
ใดๆ บนหลุมฝังศพ ห้ามการสร้างมัสยิด ห้ามจุดตะเกียงบนหลุมศพ ห้ามการน่ังการยืนพิง รวมท้ังห้ามการ
ประดับประดาหลุมศพ ห้ามการน�ำดอกไม้มาโรยบนหลุมศพ ห้ามการวางพวงหรีด ห้ามการประพรมน�้ำหอม 
และห้ามการปลูกต้นไม้ยืนต้นต่างๆ 

แนวคิดของศาสนาอิสลามเก่ียวกับการจัดการสิ่งแวดล้อม
ค�ำสอนของอิสลามได้กล่าวถึงจักรวาลว่า เป็นหน่ึงในเดชานุภาพของพระผู้เป็นเจ้าผู้ทรงควบคุม

ให้สากลจักรวาลด�ำเนินไปอย่างเป็นระบบและมีระเบียบไม่สับสนหรือขัดแย้งกันเอง อัลกุรอานได้สอน
ให้มนุษย์รู้จักระบบความสัมพันธ์ของมนุษย์ท่ีมีต่อพระเจ้า การสร้างความสัมพันธ์ต่อเพ่ือนมนุษย์ สังคม 
ตลอดจนโลกและสิ่งแวดล้อม ทั้งหมดต่างด�ำเนินไปอย่างเป็นระบบและมีความสัมพันธ์ระหว่างกัน มี
อิทธิพลต่อกันและกันในทัศนะของอิสลาม มนุษย์ในฐานะท่ีเป็นผู้แทนของพระเจ้าบนหน้าแผ่นดินมีหน้า
ท่ีในการบริหารจัดการโลกใบน้ีให้เป็นไปตามพระประสงค์ของพระเจ้า มนุษย์ได้รับมอบหมายให้จรรโลง
สังคมสู่การพัฒนาและความเจริญงอกงามตามความเป็นมนุษย์ท่ีแท้จริง แม้ว่ามนุษย์จะมีสติปัญญาและมี
สามัญส�ำนึกในการท�ำความดี แต่บางครั้งมนุษย์ก็ถูกชักจูงด้วยอารมณ์ใฝ่ต�่ำ ถูกครอบง�ำด้วยกิเลส มีความ
โลภ ท�ำให้ต้องดิ้นรนแสวงหาเพ่ือสนองความต้องการอันไม่มีท่ีสิ้นสุด เป็นเหตุให้มนุษย์ท�ำลายทรัพยากร 
สังคมและสิ่งแวดล้อมรอบข้างหรือแม้กระท่ังตนเอง (Mahama, 2010) โดยคิดไปเองว่าส่ิงท่ีตนก�ำลังท�ำ
อยู่เป็นการพัฒนาหรือการปฏิรูป ซึ่งเป็นการพัฒนาที่จอมปลอมน�ำมาซึ่งความเสียหายและภัยพิบัติมาสู่
มนุษยชาติมิใช่การพัฒนาที่ย่ังยืนตามพระประสงค์ของพระเจ้า ด้วยเหตุดังกล่าวจึงต้องมีวิธีการจัดการท่ี
สามารถโน้มน้าวมนุษย์ให้รู้จักการจัดการทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมเพ่ือให้เกิดประโยชน์และคุ้มค่าสูงสุด 
ตลอดจนช่วยให้มนุษย์สามารถใช้ชีวิตร่วมกับทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมที่สอดคล้องกับวัฒนธรรมและวิถี
ชีวิตอย่างกลมกลืนและย่ังยืน โดยอิสลามได้วางแนวทางปฏิบัติให้มนุษย์สร้างปฏิสัมพันธ์ท่ีดีกับทรัพยากร
และสิ่งแวดล้อมผ่านบริบทต่างๆ โดยสรุปดังน้ี

1) ความสัมพันธ์ของมนุษย์ต่อสิ่งแวดล้อมและการศรัทธาต่อพระเจ้า อิสลามได้ย�้ำเตือนให้
มนุษย์ตระหนักถึงความส�ำคัญของทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมด้วยการเชื่อมโยงปรัชญาการมีอยู่
ของสรรพสิ่งต่างๆ ในธรรมชาติตามระเบียบท่ีอัลลอฮฺ (ซ.บ.) ได้ทรงจัดวางไว้อย่างสมดุลเข้ากับความศรัทธา
มั่นในพระผู้เป็นเจ้า ซึ่งน�ำมาสู่การเชื่อมั่นต่อสิทธิของพระเจ้าในฐานะผู้ทรงสร้างจักรวาล อันเป็นการสละ
ความยึดมั่นต่อตนเองว่ามนุษย์น้ันเป็นผู้ที่สามารถควบคุมจัดการและเป็นเจ้าของธรรมชาติอย่างเบ็ดเสร็จ
เด็ดขาดได้ เมื่อมนุษย์เข้าใจว่าสรรพสิ่งต่างๆ ในธรรมชาติที่มนุษย์ได้ใช้ประโยชน์อย่างอเนกอนันต์อยู่น้ี มิได้
เป็นของมนุษย์อย่างสมบูรณ์แท้จริง หากแต่เป็นกรรมสิทธของพระเจ้าผู้ทรงสร้าง ดังน้ันการใช้ประโยชน์จาก
ทรัพยากรธรรมชาติจึงต้องปฏิบัติให้เป็นไปตามพระประสงค์ของพระเจ้าเท่าน้ัน ดังที่พระเจ้าตรัสไว้ในคัมภีร์
อัลกุรอาน ความว่า “โอ้มนุษยชาติทั้งมวล จงยึดถือความงดงามให้มีในทุกครั้งของการละหมาด จงกิน จง
ดื่ม และจงอย่าฟุ่มเฟือย แท้จริง อัลลอฮฺ(ซ.บ.) ไม่ทรงรักบรรดาผู้ฟุ่มเฟือย” (อัลกุรอาน บทท่ี 7 วรรคท่ี 31)  

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560106 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 107



(Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997) จากการพิจารณาอัลกุรอานบทน้ีจะเห็นว่า 
อัลลอฮฺ (ซ.บ.) ได้ทรงเชื่อมโยงการปฏิบัติศาสนกิจ (การละหมาด) เข้ากับการบริโภคได้อย่างกลมกลืน 
กล่าวคือ ความประพฤติทางสังคมและเศรษฐกิจ (การใช้ทรัพยากร) มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับความ
ศรัทธามั่นในพระเจ้า เมื่อทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติท้ังหมดเป็นสิทธ์ิของอัลลอฮฺ (ซ.บ.) ท่ีได้
ทรงอนุญาตให้มนุษย์ได้ใช้ประโยชน์ในการด�ำรงชีวิต การท�ำลายทรัพยากรธรรมชาติและส่ิงแวดล้อม รวม
ทั้งการก่อให้เกิดมลพิษสิ่งแวดล้อมต่างๆ จึงถือว่าเป็นการละเมิดสิทธิของพระเจ้า (Jehni, 2010)

2) การป้องกันการท�ำลายทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ความรู้ความเข้าใจท่ีถูกต้อง 
เป็นสะพานเชื่อมโยงส�ำคัญที่ท�ำให้มนุษย์รู้จักการใช้ชีวิตในฐานะที่มนุษย์เป็นทรัพยากรและสิ่งแวดล้อม
ประเภทหน่ึง และเป็นตัวแทนพระเจ้าในการบริหารจัดการทรัพยากรท่ีพระเจ้าทรงสร้างมา ดังท่ีพระเจ้า
ตรัสไว้ในคัมภีร์อัลกุรอาน ความว่า “แล้วเราได้แต่งตั้งพวกท่านให้เป็นตัวแทนในแผ่นดิน…เพ่ือเราจะดู
ว่าพวกท่านจะปฏิบัติอย่างไร” (อัลกุรอาน บทท่ี 10 วรรคท่ี 14) และ “พระองค์คือ ผู้ทรงให้พวกเจ้าเป็นผู้
สืบแทนในแผ่นดิน...เพ่ือที่พระองค์จะทรงทดสอบพวกเจ้าในส่ิงท่ีพระองค์ได้ประทานแก่พวกเจ้า…” (อัล
กุรอาน บทที่ 6 วรรคที่ 165) (Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997) หน้าท่ีผู้แทน
บริหารแผ่นดินจึงเป็นหน้าที่ท่ีย่ิงใหญ่และมีความส�ำคัญย่ิง เมื่อเป็นผู้บริหาร ทุนของการบริหารที่ต้องมีอย่าง
น้อยที่สุด ได้แก่ ข้อมูล ความรู้ ความคิด และต้องมองปัญหาสองด้าน คือ ด้านท่ีให้คุณและด้านท่ีให้โทษ  
การแสวงหาความรูค้วามเข้าใจท่ีถูกต้องจงึเป็นหน้าทีห่ลกัของมสุลมิทุกคนโดยไม่จ�ำกัดเพศ ช่วงอายุ เชือ้ชาติ  
เผ่าพันธุ์ เวลา สถานท่ีและสถานการณ์ เพราะความรู้ความเข้าใจท่ีถูกต้องเป็นเครื่องมือส�ำคัญท่ีท�ำให้
มนุษย์รู้จักการใช้ชีวิตร่วมกับทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมอย่างถ้อยทีถ้อยอาศัย อ่อนน้อมถ่อมตน ไม่ท�ำลาย
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม และมีความพอเพียงบนพ้ืนฐานของหลักการแห่งสันติภาพ (Mahama, 
2010) นอกจากนี้ ยังมีค�ำเตือนและค�ำสอนจากคัมภีร์อัลกุรอานห้ามมิให้มนุษย์เป็นผู้ท�ำลายทรัพยากร
ต่างๆ ในโลกนี้ เพ่ือยับย้ังจากการท�ำผิดและสร้างความเสียหายต่อธรรมชาติ และย�้ำเตือนมนุษย์ให้ค�ำนึงถึง 
ผลกระทบหรือความเสียหายที่จะตามมา เพราะมนุษย์มักคิดไปเองว่าส่ิงท่ีตนก�ำลังท�ำอยู่เป็นการพัฒนาหรือ
การปฏิรูป แต่แท้จริงแล้ว การพัฒนาตามความคิดของมนุษย์น้ัน ได้สะท้อนออกมาให้เห็นเป็นรูปธรรมของ
ความเสียหายและผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมอย่างชัดเจนว่าเป็นการพัฒนาจอมปลอมท่ีไม่ย่ังยืน ไม่ใช่การ
พัฒนาอย่างย่ังยืนตามพระประสงค์ของพระเจ้า ดังนั้นมนุษย์จึงเป็นผู้ได้รับผลกระทบจากความเสียหายท่ี
เกิดข้ึนในฐานะที่เป็นผู้บ่อนท�ำลายธรรมชาติ ดังท่ีพระเจ้าตรัสไว้ในคัมภีร์อัลกุรอาน ความว่า “และพวกเจ้า
อย่าได้สร้างความเสียหายข้ึนบนหน้าแผ่นดิน หลังจากท่ีมันได้ถูกแก้ไขอย่างเหมาะสมแล้ว…แท้จริงความ
เอ็นดูเมตตาของอัลลอฮฺ (ซ.บ.) นั้นใกล้แก่ผู้กระท�ำดีทั้งหลาย” (อัลกุรอาน บทท่ี 7 วรรคท่ี 56) “และเมื่อมี
ผู้กล่าวตักเตือนพวกเขาว่า จงอย่าได้บ่อนท�ำลายบนผืนแผ่นดินเลย พวกเขาก็กล่าวตอบว่า อันท่ีจริง พวก
เราเป็นผู้พัฒนาให้ดีขึ้นต่างหาก จงรู้ไว้เถิดว่า แท้จริงแล้ว พวกเขา คือ ผู้บ่อนท�ำลาย แต่ทว่า พวกเขาไม่รู้
สึกตัว” (อัลกุรอาน บทที่ 2 วรรคที่ 11-12) และ “ความเสียหายได้เกิดข้ึนแพร่กระจายไปท้ังบนแผ่นดินและ
ผืนน�้ำ เนื่องด้วยน�้ำมือของมนุษย์ทั้งสิ้น เพ่ือท่ีพระองค์จะให้พวกเขาได้ล้ิมรสบางส่วน (ผลร้ายของความ 
เสียหาย) จากสิ่งที่พวกเขาได้ขวนขวายไว้ (บ่อนท�ำลาย) ท้ังน้ีเพ่ือให้พวกเขาจะได้หวนกลับ (ระลึกได้และ
กลบัเนือ้กลบัตวั)” (อลักรุอาน บทที ่30 วรรคที ่41) (Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997)

3) การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม อิสลามให้ความส�ำคัญต่อมนุษย์และ
ทรัพยากรโดยค�ำนึงถงึความสมดุลและความพอเพียง อิสลามประณามการใช้ชีวิตที่มีความตระหนี่ สุรุ่ยสุร่าย 

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560108 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 109



ฟุ้งเฟ้อ การใช้ทรัพยากรเกินความจ�ำเป็น แม้การอาบน�้ำละหมาดซึ่งเป็นการปฏิบัติศาสนกิจเพ่ือการเคารพ
ภักดีพระเจ้า หากมีการใช้น�้ำมากเกินเหตุก็ถือว่าฟุ่มเฟือย มุสลิมทุกคนจึงต้องตระหนักและพึงระวังการใช้
ทรัพยากรต่างๆ ในชีวิตประจ�ำวัน โดยค�ำนึงถึงการประหยัดและความคุ้มค่าสูงสุด เพราะทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อมเป็นของขวัญจากพระเจ้าที่ได้มอบหมายความไว้วางใจให้มนุษย์เข้าครอบครอง ดูแล และใช้
ประโยชน์ ดังน้ัน มนุษย์ผู้ครอบครองจะต้องไม่ใช้ทรัพยากรเหล่าน้ันไปในทางท่ีผิดหรือใช้อย่างฟุ่มเฟือยเกิน
ความจ�ำเป็น ต้องไม่ลิดรอนสิทธิและละเมิดสิทธิของผู้อื่น ไม่มีการรุกล�้ำหรือสร้างความเดือดร้อนซึ่งกันและ
กันอิสลามส่งเสริมให้มนุษย์กระท�ำความดีและสร้างคุณประโยชน์ต่อสังคม เช่น การเก็บกวาดขยะส่ิงปฏิกูล
และสิ่งท่ีสร้างความเดือดร้อนแก่ผู้ใช้ถนนหนทาง ห้ามมิให้ทิ้งสิ่งปฏิกูลในน�้ำท้ังน�้ำนิ่งหรือน�้ำไหล อิสลาม
ถือว่าการถ่ายอุจจาระหรือปัสสาวะในแหล่งน�้ำถือเป็นการกระท�ำท่ีถูกสาปแช่ง ในขณะเดียวกันอิสลามก็
ก�ำชับให้มุสลิมทุกคนมีจิตใจที่โอบอ้อมอารีให้เกียรติต่อทุกชีวิตที่อยู่รอบข้าง โดยเฉพาะอย่างย่ิงชีวิตมนุษย์ 
อิสลามห้ามการทรมานสัตว์และการฆ่าสัตว์โดยเปล่าประโยชน์เว้นแต่เพ่ือการบริโภคเท่าน้ัน ห้ามการตัดไม้
ท�ำลายป่า ห้ามการกระท�ำและพฤติกรรมอันเป็นสาเหตุท่ีก่อให้เกิดมลพิษสิ่งแวดล้อม นอกจากนี้อิสลามยัง
ก�ำชับให้มุสลิมตระหนักและให้ความส�ำคัญกับการปลูกต้นไม้ การเพาะปลูก การวางแผนการใช้ประโยชน์
ที่ดิน การพัฒนาที่ดินเพ่ือเป็นแหล่งประกอบอาชีพ โดยยึดหลักความสมดุล และความพอเพียง

4) การฟื้นฟูทรัพยากรธรรมชาติและส่ิงแวดล้อมเมื่อความเสียหายของทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมสะท้อนกลับมาในรูปแบบของภัยพิบัติต่างๆ อันเป็นผลมาจากการกระท�ำของมนุษย์ การฟื้นฟู
แก้ไขก็ต้องเริ่มจากตัวมนุษย์เองที่ต้องเป็นผู้ปรับปรุงเปล่ียนแปลงตนเอง เพ่ือน�ำไปสู่การปฏิรูปท่ีก่อให้เกิด
การพัฒนาอย่างย่ังยืนแท้จริง การปรับปรุงเปลี่ยนแปลงโลกใบน้ีไม่ได้ท�ำงานโดยผ่านปาฏิหาริย์ใดๆ แต่มี
กลไกและขั้นตอน ดังนั้น มนุษย์จึงเป็นกลไกส�ำคัญท่ีจะขับเคล่ือนไปสู่การบริหารจัดการทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อมอย่างย่ังยืน เพ่ือให้เกิดความสันติสุขในทุกมิติตามแนวทางหรือพระประสงค์ของพระเจ้า ดัง
ที่พระเจ้าตรัสไว้ ความว่า “แท้จริง อัลลอฮฺ (ซ.บ.) จะไม่ทรงเปลี่ยนแปลงสภาพของชนกลุ่มใด จนกว่าพวก
เขาจะเปลี่ยนแปลงสภาพของพวกเขาเองเสียก่อน…” (อัลกุรอาน บทท่ี 13 วรรคท่ี 11) (Arab Universities 
Alumni Association, Thailand, 1997)

5) การบริหารจัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เพ่ือให้เกิดการพัฒนาอย่างย่ังยืน ค�ำ
สอนของอิสลามไม่ได้มุ่งเน้นการพัฒนาตามระบบทุนนิยม เทคโนโลยี หรือจินตนาการของระบบเศรษฐกิจ
ยุคใหม่ที่น�ำเอาทรัพยากรมนุษย์และทรัพยากรธรรมชาติต่างๆ มาใช้ต่อสู้แข่งขันแพ้ชนะบนกิเลสแห่งการ
ผลิตและการบริโภคแล้วน�ำมาใช้เป็นดัชนีชี้วัดการพัฒนาทางเศรษฐกิจหรือสังคม รวมท้ังการแก้ไขปัญหา
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมด้วยการท�ำรายงานผลกระทบสิ่งแวดล้อมหรือการท�ำสัญญาข้อตกลง
ร่วมกัน แต่อิสลามเชื่อว่า ผู ้ท่ีมีศักยภาพในการท�ำลายทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่ทรงพลัง
อานุภาพท่ีสุด คือ มนุษย์ ดังนั้น ค�ำสอนของอิสลามจึงมุ่งเน้นการจัดระเบียบให้มนุษย์รู้จักและมีปฏิสัมพันธ์
ที่ดีต่อตนเอง สังคมและสิ่งแวดล้อมรอบข้าง (Mahama, 2010) ด้วยหลักจริยธรรมสิ่งแวดล้อมอันมีรากฐาน
มาจากหลักค�ำสอนของศาสนาโดยถือเป็นภาระหน้าที่และความรับผิดชอบของทุกคนในฐานะท่ีเป็นตัวแทน
ของพระเจ้าจะต้องบริหารจัดการทรัพยากรธรรมชาติและส่ิงแวดล้อมด้วยการใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดและ
ย่ังยืน เพ่ือให้มนุษยชาติสามารถใช้ชีวิตท่ามกลางทรัพยากรและส่ิงแวดล้อม โดยสอดคล้องกับวัฒนธรรม
และวิถีชีวิตอย่างกลมกลืน เกิดเป็นสันติสุขในทุกมิติ เกิดการพัฒนาชีวิตมนุษย์ท่ีครอบคลุมและสมบูรณ์ มี
ความผูกพันอย่างแนบแน่นกับพระเจ้าผู้ทรงสร้างสรรค์จักรวาลอันยิ่งใหญ่ 

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560108 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 109



แนวคิดการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างย่ังยืน
เกษม จันทร์แก้ว (Jankaew, 2004) ได้น�ำเสนอแนวคิดการจัดการส่ิงแวดล้อมไว้ว่า ส่ิงแวดล้อม

ทุกชนิดสามารถน�ำมาใช้ประโยชน์ได้ภายใต้การช่วยเหลือของธรรมชาติหรือเทคโนโลยีในการท�ำให้สิ่ง
แวดล้อมฟื้นคืนสภาพได้เหมือนหรือใกล้เคียงของเดิม ท้ังระหว่างการใช้และภายหลังการใช้แล้ว โดยจะ
ต้องด�ำเนินตามหลักการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างมีขั้นตอน ซึ่งสามารถสรุปได้ดังน้ี

หลักการที่หน่ึง คือ การก�ำหนดชนิดหรือประเภทและขอบเขตของสิ่งแวดล้อมเพ่ือการใช้
ประโยชน์ หลักการข้อนี้อาศัยพ้ืนฐานสมบัติเฉพาะตัวของสิ่งแวดล้อม เพ่ือการสร้างรูปแบบการจัดการ เป็น
ตัวก�ำหนดแนวคิดในการก�ำหนดชนิด ประเภท กลุ่ม ระบบย่อย ระบบสิ่งแวดล้อมและการก�ำหนดขอบเขต 
เช่น การวางแผนการใช้ที่ดิน ซึ่งเป็นการก�ำหนดขอบเขตขึ้นมา เนื่องจากทรัพยากรต่างๆ ล้วนมีแต่จะลด
จ�ำนวนลงเรื่อยๆ จากพฤติกรรมการใช้ทรัพยากรของมนุษย์ ดังน้ัน การก�ำหนดชนิดหรือขอบเขตของส่ิง
แวดล้อมจะน�ำไปสู่การสร้างศักยภาพให้เอื้อประโยชน์ต่อไป

หลักการท่ีสอง คือ การก�ำหนดกิจกรรมเพ่ือการคงสภาพหรือสร้างศักยภาพความย่ังยืนของส่ิง
แวดล้อมซึ่งต้องค�ำนึงถึงลักษณะการน�ำสิ่งแวดล้อมมาใช้ประโยชน์ เพ่ือการคงสภาพของสิ่งแวดล้อมให้
อยู่ในภาวะท่ีสมดุล และต้องค�ำนึงถึงความเหมาะสมของกิจกรรม สถานภาพส่ิงแวดล้อม และรูปแบบการ
จัดการเฉพาะที่ต้องมีประสิทธิภาพ 

หลักการที่สาม คือ การควบคุมในการก�ำจัดหรือบ�ำบัดของเสียและมลพิษจากกิจกรรมการใช้
ทรัพยากร จากหลักการท่ีหนึ่งและสอง แม้ว่าจะมีรูปแบบและการด�ำเนินการท่ีมีประสิทธิภาพแล้วก็ไม่
อาจรักษาสภาพของสิ่งแวดล้อมให้มีศักยภาพแบบย่ังยืนได้ เพราะของเสียและมลพิษมีพลังการท�ำลายส่ิง
แวดล้อมท่ีอยู่รอบๆ หรือที่เก่ียวข้องเสมอ หากไม่มีมาตรการควบคุมในการก�ำจัดและบ�ำบัดของเสียอย่าง
มีประสิทธิภาพแล้วก็อาจท�ำให้สิ่งแวดล้อมเกิดมลพิษได้ จึงต้องหาวิธีการหรือแนวทางในการก�ำจัดหรือ
บ�ำบัดของเสียและมลพิษที่ปนเปื้อนในสิ่งแวดล้อมให้หมดไปหรือให้มีปริมาณต�่ำกว่าค่ามาตรฐาน เพ่ือให้
สิ่งแวดล้อมคืนสภาพไปสู่จุดสมดุลและย่ังยืนตลอดไป

นอกจากแนวคิดและหลักการจัดการสิ่งแวดล้อมข้างต้นแล้ว ในการด�ำเนินการจัดการสิ่ง
แวดล้อมยังต้องค�ำนึงถึงปัจจัยต่างๆ ท่ีเก่ียวข้องด้วย อาทิเช่น ระบบนิเวศหรือระบบส่ิงแวดล้อม องค์ประกอบ
และหน้าท่ีของระบบ เช่น หลักการหมุนเวียนธาตุอาหาร สมรรถนะการยอมมีได้ (Carrying Capacity) 
ของระบบสิ่งแวดล้อม ซึ่งเป็นความพอเหมาะขั้นต�่ำของระบบสิ่งแวดล้อมท่ีสามารถให้มีการน�ำออกของ
ทรัพยากรจากระบบหรือการยอมให้มีการปนเปื้อนของระบบได้ โดยไม่ท�ำให้ระบบน้ันๆ ได้รับผลกระทบจน
เกินก�ำลังที่สิ่งแวดล้อมจะสามารถท�ำให้คืนสภาพได้ นอกจากนี้การจัดการสิ่งแวดล้อมที่มีประสิทธิผลท่ีดี 
มิใช่เพียงเพ่ือจะใช้ทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมเฉพาะอย่างอย่างเหมาะสมตามหลักการและวิธีการอนุรักษ์
เท่านั้น แต่ควรค�ำนึงถึงต้นทุนของทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมด้วย โดยต้องมีแนวทางปฏิบัติและมาตรการ
ที่เหมาะสม เพ่ือให้เกิดการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างย่ังยืน

องค์การสหประชาชาติ ได้ให้ค�ำจ�ำกัดความของ “การพัฒนาที่ยั่งยืน” หมายถึง การพัฒนาที่สนอง
ความต้องการของคนในรุน่ปัจจบุนั โดยไม่ท�ำให้ประชาชนรุน่ต่อไปในอนาคตต้องประณีประนอมยอมลดทอน
ความสามารถของเขาในการท่ีจะตอบสนองความต้องการของเขาเอง กล่าวคือ การพัฒนาท่ีย่ังยืน เป็นการ
พัฒนาที่สนองความต้องการของประชาชนในรุ่นปัจจุบัน โดยไม่ท�ำลายทรัพยากรซึ่งเป็นที่ต้องการในอนาคต 
โดยทัว่ไปแล้วการแปลความหมายของความย่ังยืนม ี3 แนวทาง (Suzuki, 2005) ได้แก่ 1) แนวทางสามเสาหลกั 
(Three-pillar Approach) ซึง่เป็นแนวทางท่ีพิจารณาความย่ังยืนของเศรษฐกิจ สังคมและสิง่แวดล้อม เพราะท้ัง
สามด้านต่างมีความส�ำคัญและมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกัน 2) แนวทางนิเวศวิทยา (Ecological Approach) 

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560110 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 111



เป็นแนวทางท่ีถือว่าสิง่แวดล้อมเป็นระบบใหญ่ ระบบเศรษฐกิจและสังคมเป็นระบบย่อยในระบบใหญ่ และเป็น
องค์ประกอบในความยั่งยืนของสิ่งแวดล้อม โดยความยั่งยืนจะเกิดขึ้นได้ เมื่อระบบนิเวศที่ถูกกระทบจากการ
เปลีย่นแปลงภายนอกแล้วสามารถทีจ่ะฟ้ืนคนืสภาพเดมิได้ 3) แนวทางทุน (Capital Approach) เป็นแนวทาง
การพัฒนาท่ีท�ำให้ความมัง่คัง่ของประเทศต่อประชากรไม่ลดลง โดยการทดแทนกนัหรอืการอนุรกัษ์แหล่งท่ีมา 
ของความมัง่คัง่ ได้แก่ ทุนทีม่นุษย์สร้างขึน้  ทุนมนษุย์ ทนุทางสงัคม และทุนธรรมชาต ิโดยทุนธรรมชาต ิประกอบ
ด้วย 3 ส่วน คอื ทนุของทรพัยากรธรรมชาต ิทีด่นิ และระบบนเิวศ ซึง่ทนุธรรมชาตดิงักล่าวจะท�ำหน้าท่ีใดหน้าท่ี
หนึ่งใน 3 หน้าที่ที่ส�ำคัญ ได้แก่ หน้าที่เป็นทรัพยากร หน้าที่เป็นแหล่งรองรับของเสีย และหน้าที่ให้บริการ 

จากความหมายและแนวคิดของการพัฒนาอย่างย่ังยืน สรุปได้ว่า การพัฒนาจะย่ังยืนได้น้ันจะ
เก่ียวข้องกับความสัมพันธ์ของระบบ 3 ระบบ ได้แก่ ระบบนิเวศ/สิ่งแวดล้อม ระบบเศรษฐกิจ และระบบสังคม 
(Landon, 2006)โดยการพัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคม ต้องด�ำเนินการควบคู่ไปกับการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตและการรักษาคุณภาพสิ่งแวดล้อม โดยพ้ืนฐานท่ีต้องมีในกระบวนการพัฒนาท่ีย่ังยืน คือ นิเวศวิทยา 
เศรษฐศาสตร์ และจริยธรรม เพราะความย่ังยืนของส่ิงแวดล้อม ความมั่นคงทางนิเวศวิทยา ประสิทธิภาพ
ในการจัดการทางด้านเศรษฐกิจ และความยุติธรรมท้ังต่อมนุษย์รุ่นปัจจุบันและรุ่นอนาคตต้องมีในทุกภาค
ส่วนไม่ใช่เฉพาะในภาคเศรษฐกิจเพียงด้านเดียว

การจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน เป็นแนวทางหรือกระบวนการต่างๆ ที่มีการด�ำเนินการอย่างมี
ระบบแบบแผนในการจดัการทรพัยากรธรรมชาตแิละสิง่แวดล้อม เพ่ือให้สิง่แวดล้อมท้ังหลายด�ำรงอยู่ในภาวะ
ที่สมดุล โดยยึดหลักการอนุรักษ์ กล่าวคือ ใช้ทรัพยากรอย่างสมเหตุสมผลใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดและก่อให้
เกิดปัญหาน้อยที่สุด เพื่อให้สิ่งแวดล้อมต่างๆ อ�ำนวยประโยชน์ต่อมนุษย์ได้สูงสุดและเพื่อการมีใช้ในอนาคต
อย่างยั่งยืน โดยไม่ท�ำให้คุณค่าทางนิเวศวิทยาต้องสูญเสียไปหรือเกิดการสูญเปล่าน้อยที่สุด ทั้งนี้ ต้องค�ำนึง
ศักยภาพของสิ่งแวดล้อมและการควบคุมกิจกรรมต่างๆ ของมนุษย์ การจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างย่ังยืนจึง
เป็นการน�ำทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมมาใช้พัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ให้มีคุณภาพชีวิตท่ีดีขึ้น 
โดยไม่ท�ำให้ทรัพยากรธรรมชาติหรือสิ่งแวดล้อมนั้นด้อยประสิทธิภาพลงหรือกระทบกระเทือนต่อคนรุ่นหลัง

บทวิเคราะห์รูปแบบการจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการ
จัดการสิ่งแวดล้อม

จากการศึกษารูปแบบและขั้นตอนการจัดการศพตามวิถีอิสลามที่มีรากฐานมาจากความศรัทธา 
(หลักศรัทธา) น�ำไปสู่การปฏิบัติ (หลักปฏิบัติ) เพื่อมุ่งหาความโปรดปรานจากพระผู้เป็นเจ้าซึ่งมีรูปแบบหลัก
ปฏิบัตทิีช่ดัเจนไม่สามารถเปลีย่นแปลงได้ตามความรูส้กึของแต่ละคนหรอืกลุม่คนท�ำให้มกีารปฏบิติัเหมอืนกัน 
 โดยไม่มีการแบ่งชั้นและวรรณะไม่ว่าผู้เสียชีวิตจะเป็นกษัตริย์ มหาเศรษฐี คนร�่ำรวย คนจน หรือคนธรรมดา
ท่ัวไปไม่ว่าจะอยู่ในประเทศใดของโลกใบนี้ก็ตาม ต้ังแต่เริ่มจากการมีผู้เสียชีวิตจนกระทั่งการฝังศพ ศพ
มุสลิมทุกคนก็จะได้รับการจัดการตามหลักศาสนบัญญัติด้วยข้ันตอนท่ีเหมือนกัน ต้ังแต่การอาบน�้ำศพ 
การห่อศพ การท�ำพิธีละหมาดให้แก่ศพ และการฝังศพ เมื่อพิจารณาและวิเคราะห์รูปแบบการจัดการศพ
ดังกล่าวจะเห็นว่า รูปแบบการจัดการศพตามวิถีอิสลามมีลักษณะที่โดดเด่นและมีนัยแห่งสารัตถะชีวิตใน
หลายมิติ มีความเรียบง่าย ไม่ฟุ่มเฟือย ไม่ก่อให้เกิดมลพิษสิ่งแวดล้อม ไม่เป็นภาระของครอบครัวผู้ตาย
แต่เพียงล�ำพัง หากมองว่ามนุษย์เป็นทรัพยากรธรรมชาติประเภทหน่ึง การจัดการในลักษณะดังกล่าวถือ
เป็นการจัดการทรัพยากรธรรมชาติอย่างมีประสิทธิภาพ อีกท้ังยังเอื้อต่อการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมประเภทอื่นๆ อย่างย่ังยืนได้ ซึ่งสามารถพิจารณาในมิติต่างๆ ได้ดังต่อไปน้ี

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560110 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 111



ด้านเศรษฐศาสตร์
1) การจดัการศพตามหลกัศาสนาอสิลามไม่มค่ีาใช้จ่ายท่ีฟุ่มเฟือย ค่าใช้จ่ายทีเ่กิดข้ึนในการจดัการ

ศพมีเพียงค่าผ้าห่อศพพร้อมเครื่องหอม ค่าขุดหลุมฝังศพ ค่าไม้กระดานปิดหลุมศพหรือค่าโลงศพ ซึ่งศาสนา
ให้น�ำเงนิของผูต้ายมาใช้จา่ยดงักล่าวได้ ก่อนน�ำไปช�ำระหนีส้นิของผูต้ายหรอืการแบ่งมรดก อกีทัง้ผ้าห่อศพก็
จะต้องมีราคาไม่แพงหรือไม่ถูกจนเกินไป 

2) การจัดการศพให้กระท�ำภายใน 24 ชั่วโมง ไม่มีการฉีดยารักษาศพหรือเก็บศพไว้หลายวัน ไม่มี
ข้อก�ำหนดให้เชิญผู้คนมาท�ำพิธีสวดมนต์แก่ผู้ตายตามก�ำหนดเวลาต่างๆ หลังจากการฝัง (แม้จะมีการปฏิบัติ
ตามธรรมเนยีมท้องถ่ินหรอืค่านิยมเฉพาะกลุม่บ้างในบางชมุชนก็ตาม) ดังน้ัน จงึไม่มค่ีาใช้จ่ายในส่วนของการ
ดูแลรักษาสภาพศพและไม่มีค่าใช้จ่ายในการจัดงานศพหลายวัน

3) ไม่มีการตกแต่งประดับประดาศพและโลงศพด้วยสิ่งของมีค่า และไม่ให้น�ำเครื่องประดับ ข้าว
ของเครือ่งใช้ต่างๆ ของผูต้ายใส่ลงไปในหลมุศพของผูต้าย  ไม่มกีารน�ำพวงหรดีมาวาง หรอืน�ำดอกไม้มาโรยบน 
หลุมศพ ซึ่งถือว่าเป็นการสิ้นเปลืองโดยใช่เหตุ ไม่มีการโบกปูนหรือสร้างสิ่งก่อสร้างถาวรวัตถุใดๆ บนหลุมศพ
เพราะพ้ืนทีท่ีเ่ป็นหลมุศพ สามารถถูกน�ำกลบัมาใช้ใหม่ กล่าวคอื สามารถขดุหลมุซ�ำ้ เพ่ือท�ำการฝังศพอืน่ๆ ได้
ในอนาคต เมือ่พิจารณาเหน็ว่าหลมุศพนัน้ได้มกีารฝังครัง้สดุท้ายมาเป็นเวลานานพอจนสภาพศพเดมิเกิดการ
ย่อยสลายที่สมบูรณ์แล้ว ซึ่งอาจสังเกตได้จากลักษณะของเนินดินบนหลุมศพที่ยุบตัวลงมาเสมอราบพ้ืนดิน
ปกติหรือเมื่อระยะเวลาผ่านไปหลายสิบปีแล้ว ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับอัตราการย่อยสลายและลักษณะทางธรณีวิทยา
ของแต่ละพื้นที่ซึ่งแตกต่างกัน อนึ่ง การฝังศพซ�้ำในหลุมศพเดียวกัน ไม่ถือว่าเป็นการไม่เกียรติศพ แต่อิสลาม
ถือว่าเป็นการวางแผนการใช้ประโยชน์ของที่ดินให้คุ้มค่าและเกิดประโยชน์สูงสุด 

ด้านสังคมและสาธารณสุข 
1) เมื่อมีการตายของมุสลิมคนใดคนหน่ึง ศาสนาให้มีการจัดการศพโดยการฝัง และถือว่าการ 

อาบน�ำ้ศพ การห่อศพ การท�ำพิธีละหมาดให้แก่ศพ และการฝังศพ เป็นภารกิจส่วนมหาชน (ฟัรดกิูฟายะฮ)ฺ ของ
แต่ละชุมชน ท่ีไม่จ�ำเป็นต้องเสียค่าใช้จ่ายแก่ผู้เข้าร่วม ยกเว้นค่าใช้จ่ายบางอย่างดังท่ีกล่าวแล้วก่อนหน้านี้
กล่าวคือ เมื่อมีมุสลิมกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งได้ท�ำหน้าที่จัดการศพท้ัง 4 ประการดังกล่าวตามหลักศาสนบัญญัติ 
แล้ว มุสลิมคนอื่นๆ ก็จะพ้นบาปไปด้วย ถือว่าเป็นการส่งเสริมให้คนในสังคมช่วยเหลือเก้ือกูลกันมิให้การ
จัดการศพตกเป็นภาระของครอบครัวผู้ตายท่ีต้องรับผิดชอบแต่เพียงล�ำพัง

2) เมือ่มสุลมิทราบข่าวการเสยีชวิีต ศาสนาได้ส่งเสรมิให้ไปร่วมงานศพ ช่วยจดัการศพ และช่วย
ปลอบโยนให้ก�ำลงัใจและช่วยเหลอืครอบครวัผูต้าย แม้ว่าจะไม่รูจ้กัผูต้ายก็ตาม อกีท้ังเพ่ือนบ้านหรอืเครอืญาติ
ควรช่วยกันดแูลเอาใจใส่น�ำอาหารไปให้ครอบครวัผูต้ายและชกัชวนให้คนในครอบครวัของผูต้ายได้รบัประทาน
อาหารหรือเตรียมอาหารมาเลี้ยงแขกที่มาเย่ียม แต่ไม่ส่งเสริมให้ครอบครัวผู้ตายเตรียมอาหารเพ่ือเลี้ยงแขก 
เน่ืองจากพวกเขาอาจมคีวามโศกเศร้าจนลมืและยุ่งมากจนละเลยเรือ่งเหล่าน้ี แม้กระทัง่การรบัประทานอาหาร 
อาจท�ำให้ร่างกายทรดุโทรมหรอืเจบ็ป่วยได้ ซึง่ในศาสนาอสิลามมไิด้มุง่เน้นเพียงการจดัการศพให้ลลุ่วงไปเท่านัน้ 
แต่ยังค�ำนึงถึงสภาพร่างกายและสภาพจติใจคนในครอบครวัของผูต้ายและการช่วยเหลอืกันในยามล�ำบากของ
สงัคมด้วย ความเสมอภาคเท่าเทียมในการจัดการศพและปฏิบัติต่อศพ ไม่ว่าจะเป็นศพของกษัตริย์ คน
ร�่ำรวย คนจน หรือสามัญชนทั่วไป ก็ส่งเสริมให้มีวิธีการปฏิบัติหลักในการอาบน�้ำศพ การห่อศพ การท�ำพิธี
ละหมาดให้แก่ศพ และการฝังศพที่เรียบง่ายเหมือนกันตามท่ีศาสนาได้บัญญัติไว้

4) จิตบ�ำบัด โดยใช้หลักศรัทธาของศาสนา เมื่อมุสลิมคนใดคนหน่ึงเสียชีวิตลง พ่ีน้องมุสลิม
ที่ทราบข่าว จะกล่าวว่า “แท้จริงเราเป็นกรรมสิทธ์ิของอัลลอฮฺ (ซ.บ.) และเราจะต้องกลับคืนสู่พระองค์” 

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560112 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 113



เป็นการกล่าวเพ่ือเตือนสติมุสลิมให้ระลึกถึงความตาย และให้ยอมรับการลิขิตหรือการก�ำหนดของพระเจ้า
ซึ่งเป็นสัจธรรมจะได้ไม่ร้องไห้คร�่ำครวญเสียใจจนเกินเหตุและก่อให้เกิดปัญหาสุขภาพจิต

5) ศาสนาอิสลามให้เกียรติต่อศพและรักษาเกียรติของศพ ตัวอย่างเช่น ในการอาบน�้ำศพให้
กระท�ำต่อศพอย่างเบามือเสมือนว่าผู้ตายยังมีชีวิตอยู่ ปกปิดอวัยวะท่ีพึงสงวนขณะอาบน�้ำศพ ไม่น�ำเรื่อง
ไม่ดีของศพไปบอกกล่าวเล่าต่อให้ผู้อื่นฟัง การแบกหามศพไปฝังให้ผลัดเปลี่ยนกัน ช่วยกันแบกหามเพ่ือ
แบ่งเบาภาระซึ่งกันและกัน การน�ำศพลงหลุมให้กระท�ำอย่างนุ่มนวลและระมัดระวังเพราะอิสลามถือว่า
ร่างอันไร้วิญญาณนั้น ยังคงมีเกียรติยศแห่งความเป็นมนุษย์อย่างสมบูรณ์เหมือนกับตอนท่ีเขายังมีชีวิต

6) การฝังศพ ให้จัดการฝังศพ ณ เมืองหรือชุมชนที่ผู้ตายเสียชีวิต เนื่องจากอาจเกิดความยุ่งยาก
ในการเคลือ่นย้ายศพไปยังเมอืงอืน่หรอืชมุชนอืน่ๆ ทีอ่ยู่ห่างไกล อกีท้ังยงัท�ำให้เกิดการล่าช้าในการจดัการศพ

ด้านทรัพยากรธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม และระบบนิเวศ
1) ไม่ก่อให้เกิดทัศนียภาพและกลิ่นท่ีไม่พึงประสงค์ เพราะศาสนาอิสลามให้รีบจัดการศพ คือ 

อาบน�้ำศพ ห่อศพ ท�ำพิธีละหมาดให้แก่ศพ และน�ำศพไปฝังโดยเร็ว เพื่อป้องกันการเกิดกล่ิน อันเน่ืองมา
จากการเปลี่ยนแปลงสภาพภายในร่างกายของศพ นอกจากน้ีการขุดหลุมศพก็ให้ขุดหลุมลึกพอประมาณ 
เพ่ือให้แน่ใจว่าศพจะไม่ถูกสัตว์มาคุ้ยเขี่ย และไม่ส่งกล่ินรบกวน

2) ไม่ก่อให้เกิดมลพิษทางดิน ศพจะเกิดการย่อยสลายตามธรรมชาติเน่ืองจากศพมุสลิมไม่มี
การใช้น�้ำยารักษาสภาพศพ คือ ฟอร์มาลินฉีดศพหรืออาบศพตามที่นิยมท�ำเมื่อต้องเก็บรักษาศพไว้นาน 
เพราะฟอร์มาลินมีคุณสมบัติฆ่าเชื้อจุลินทรีย์ในดิน (Faculty of Pharmacy, 2016) ซึ่งจะส่งผลกระทบต่อ
กระบวนการย่อยสลายศพ นอกจากน้ี โลงศพที่ใช้ไม่มีการทาสีหรือประดับประดาตกแต่งให้สวยงาม ภายใน
หลุมศพก็ไม่มีการประดับประดาตกแต่งหรือน�ำส่ิงของมีค่าใดๆ ฝังไปกับศพด้วยแต่อย่างใดจึงไม่มีการน�ำ
สารเคมีใดๆ ที่จะไปก่อให้เกิดการปนเปื้อนในดินและระบบนิเวศ

3) รักษาสมดุลระบบนิเวศ  หลักการจัดการศพตามแนวทางของศาสนาอิสลามสอดคล้องกับหลัก
แห่งธรรมชาติ ระบบนิเวศ และการใช้ทรัพยากรธรรมชาติให้เกิดประโยชน์ตามหลักการอนุรักษ์ กล่าวคือ 
เมื่อมีมุสลิมเสียชีวิตให้รีบจัดการศพ เพ่ือป้องกันการเกิดกลิ่นและสภาพอันไม่พึงประสงค์ การฝังศพเป็นการ
คืนธรรมชาติสู่ธรรมชาติ จากดินซึ่งเป็นสิ่งที่พระเจ้าใช้สร้างมนุษย์กลับสู่ดินอีกครั้งเพราะอัลลอฮฺ (ซ.บ.) ได้
ตรัสไว้ในคัมภีร์อัลกุรอาน ความว่า “…แน่นอน เราได้สร้างมนุษย์มาจากธาตุแท้ของดิน (อัลกุรอาน บทที่ 
23 วรรคท่ี 12) และ “…หลังจากน้ัน แท้จริงพวกเจ้าต้องตายอย่างแน่นอน” (อัลกุรอาน บทท่ี 23 วรรคท่ี 15) 
(Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997) ศพท่ีถูกฝังจะถูกย่อยสลายในดินโดยจุลินทรีย์
ซึ่งท�ำหน้าที่เป็นผู้ย่อยสลายกลายเป็นสารอาหารหมุนเวียนกลับคืนสู่ระบบนิเวศตามวัฏจักรธาตุอาหาร

4) เป็นการอนุรักษ์ทรัพยากรดิน  ใช้ประโยชน์ท่ีดินอย่างคุ้มค่า กล่าวคือ หลุมศพท่ีถูกน�ำศพมา
ฝังเป็นเวลานานพอสมควรแล้ว หากมั่นใจว่าการย่อยสลายสมบูรณ์แล้วก็สามารถท�ำการขุดหลุมซ�้ำ เพ่ือ
น�ำศพอื่นๆ มาฝังซ�้ำได้ เนื่องจากศาสนาห้ามไม่ให้มีการโบกปูนหรือก่อสร้างถาวรวัตถุใดๆ บนหลุมศพ ถือ
เป็นการน�ำทรัพยากรดินหมุนเวียนกลับมาใช้ใหม่ให้เกิดประโยชน์สูงสุด และถือเป็นการวางแผนการใช้
ทรัพยากรเพ่ืออนาคตด้วย เพราะการฝังศพเป็นหนึ่งในศาสนบัญญัติของศาสนาอิสลามท่ีปฏิบัติสืบต่อกัน
มาตั้งแต่สมัยศาสดามุฮัมหมัด (ซ.ล.) นับเป็นระยะเวลากว่า 1,400 ปีมาแล้ว

5) ประชาชนมีส่วนร่วมในการจัดการดูแลรักษาทรัพยากรชุมชน เพราะโดยท่ัวไปแล้ว สถานท่ี
ที่เป็นสุสานจะเป็นท่ีดินที่ผู้ใจบุญอุทิศมอบให้แก่ชุมชนหรือคนในชุมชนระดมก�ำลังทรัพย์จัดซื้อเพ่ือน�ำไปใช้
ประโยชน์เป็นสุสาน  ดังนั้นพื้นที่ของสุสานจึงเป็นพื้นที่สาธารณะของชุมชนที่ชาวชุมชนต้องช่วยกันดูแลรักษา

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560112 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 113



ด้านจริยธรรมสิ่งแวดล้อม 
จริยธรรมสิ่งแวดล้อมเป็นหลักที่มนุษย์ควรประพฤติต่อธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เพ่ือให้

ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมด�ำรงอยู่ได้ตามดุลยภาพของธรรมชาติและส่ิงแวดล้อมอย่างกลมกลืนและอย่าง
ย่ังยืน หากมองในด้านจริยธรรมสิ่งแวดล้อม จะเห็นว่ารากฐานทางจริยธรรมส่ิงแวดล้อมสอดคล้องกับหลัก
ค�ำสอนของศาสนาอิสลามเก่ียวกับวิถีการด�ำเนินชีวิต โดยเน้นให้มุสลิมต้องมีความรับผิดชอบต่อการใช้
ประโยชน์และการจัดการทรัพยากรธรรมชาติในฐานะตัวแทนของพระเจ้าบนหน้าแผ่นดินหรือบนโลกเพราะ
ทุกสรรพสิ่งในจักรวาลเป็นสิ่งท่ีอัลลอฮฺ (ซ.บ.) หรือพระเจ้าได้ทรงสร้างข้ึนมาอย่างเป็นระบบและมีความ
สมดุลระหว่างสรรพสิ่งทั้งปวง มีวัตถุประสงค์ในการสร้างอย่างชัดเจน คือ เพ่ืออ�ำนวยประโยชน์และความ
สุขแก่มนุษย์ เพ่ือทดสอบมนุษย์ว่ามีความเคารพภักดีและย�ำเกรงต่อพระเจ้าด้วยการปฏิบัติตามแนวทาง
ที่พระเจ้าชี้น�ำมากน้อยเพียงใด ตลอดจนเพ่ือให้มนุษย์ส�ำนึกในความโปรดปรานและรู้จักขอบคุณในความ
เมตตากรุณาของพระเจ้าผู้ทรงประทานทุกสิ่งทุกอย่างให้เอื้อต่อการด�ำรงชีวิตของสรรพส่ิงท้ังปวง ดังท่ี
พระเจ้าได้ตรัสไว้ในหลายบทของคัมภีร์อัลกุรอานเช่น “แท้จริงเราได้สร้างทุกสรรพส่ิงอย่างสมดุลและสม
สัดส่วน” (อัลกุรอาน บทท่ี 54 วรรคที่ 49) “อัลลอฮฺ(ซ.บ.) เป็นผู้ทรงสร้างชั้นฟ้าท้ังหลายและแผ่นดิน และ
ทรงให้น�้ำลงมาจากชั้นฟ้า และทรงให้พืชผลงอกเงยออกมาด้วยมัน (จากน�้ำ) เพ่ือเป็นปัจจัยยังชีพแก่พวก
เจ้า … และทรงให้ล�ำน�้ำทั้งหลายเป็นประโยชน์แก่พวกเจ้า และพระองค์ทรงให้ดวงอาทิตย์และดวงจันทร์ 
เป็นประโยชน์แก่พวกเจ้า … และทรงให้กลางคืนและกลางวันเป็นประโยชน์แก่พวกเจ้า” (อัลกุรอาน บทท่ี 
14 วรรคท่ี 32-33) “แล้วเราได้แต่งตั้งพวกท่านให้เป็นตัวแทนในแผ่นดิน…เพ่ือเราจะดูว่าพวกท่านจะปฏิบัติ
อย่างไร” (อัลกุรอาน บทที่ 10 วรรคท่ี 14) “พระองค์ คือ ผู้ทรงให้พวกเจ้าเป็นผู้สืบแทนในแผ่นดิน...เพ่ือท่ี
พระองค์จะทรงทดสอบพวกเจ้าในสิ่งที่พระองค์ได้ประทานแก่พวกเจ้า…” (อัลกุรอาน บทท่ี 6 วรรคท่ี 165) 
และ “…จงบริโภคสิ่งที่ดีทั้งหลายที่เราได้ให้เป็นปัจจัยยังชีพแก่พวกเจ้า และจงขอบคุณอัลลอฮฺ (ซ.บ.) เถิด…” 
(อัลกุรอาน บทที่ 2 วรรคที่ 172) (Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997)

ดังนั้น มนุษย์ในฐานะตัวแทนของพระเจ้าบนหน้าแผ่นดิน จึงมีหน้าท่ีต้องดูแลมนุษย์ด้วยกันเอง 
รวมทั้งสรรพสิ่งท้ังหลายที่อยู่รอบตัวเองด้วย และอย่าสร้างความเสียหายหรือก่อให้เกิดความเดือดร้อนท้ัง
ต่อตนเอง สังคมและสิ่งแวดล้อม เพราะการท�ำลายทรัพยากรธรรมชาติหรือก่อให้เกิดมลพิษสิ่งแวดล้อม 
ท�ำให้ระบบนิเวศเสียสมดุล จะก่อให้เกิดหายนะอันใหญ่หลวงต่อมนุษยชาติ ไม่เพียงแต่เฉพาะในยุคสมัย
ของผู้ท่ีก่อความเสียหายเท่าน้ัน แต่ยังจะส่งผลกระทบต่อไปข้างหน้าชั่วลูกชั่วหลานอีกด้วย ดังท่ีพระเจ้าได้
ตรัสไว้ในหลายบทของคัมภีร์อัลกุรอาน เช่น“และเราได้แต่งตั้งพวกท่านให้เป็นตัวแทนในแผ่นดิน…เพ่ือเรา
จะได้ดูว่าพวกท่านจะปฏิบัติตนอย่างไร” (อัลกุรอาน บทท่ี 10 วรรคท่ี 14) และ“พวกเจ้าอย่าก่อความเส่ือม
เสียให้เกิดขึ้นบนหน้าแผ่นดินและอย่าเป็นผู้ท�ำลาย”(อัลกุรอาน บทท่ี 29 วรรคท่ี 36) (Arab Universities 
Alumni Association, Thailand, 1997)

นอกจากน้ี อิสลามยังได้สร้างจิตส�ำนึกให้มุสลิมตระหนักถึงความส�ำคัญของสิ่งแวดล้อมด้วยการ
ตักเตือนและก�ำชับห้ามมิให้ก่อมลพิษสิ่งแวดล้อมหรือก่อให้เกิดความเสียหายบนหน้าแผ่นดินท่ีพระเจ้าได้
ทรงสร้างสรรค์ไว้อย่างสมดุล มิเช่นน้ันแล้วมนุษย์จะได้รับผลตอบแทน คือ หายนะภัยต่างๆ อันเป็นผลท่ีเกิด
จากการกระท�ำของมนุษย์เอง ซึ่งถือเป็นสัญญาณการลงโทษของพระเจ้าท่ีมีต่อมนุษย์ผู้ซึ่งไม่ส�ำนึกถึงคุณค่า
ของทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่พระเจ้าทรงสร้างขึ้นมา ดังท่ีพระเจ้าได้ตรัสไว้ในคัมภีร์อัลกุรอาน 
ความว่า“การบ่อนท�ำลายได้เกิดขึ้นทั้งทางบกและทางน�้ำ เน่ืองจากส่ิงท่ีมือของมนุษย์ได้ขวนขวายไว้เพ่ือ
พระองค์จะได้ให้พวกเขาได้ลิ้มรสบางส่วนที่พวกเขาประกอบไว้ โดยที่หวังจะให้พวกเขากลับเนื้อกลับตัว” 
(อัลกุรอาน บทที่ 30 วรรคที่ 41) (Arab Universities Alumni Association, Thailand, 1997)

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560114 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 115



ด้านการพัฒนาอย่างย่ังยืน 
หากวิเคราะห์ในอกีแง่มมุหนึง่ จะเหน็ว่ารปูแบบการจดัการศพของศาสนาอสิลามซึง่มรีายละเอยีด

และสารัตถะชีวิตดังท่ีกล่าวมาแล้วข้างต้นน้ัน นอกจากจะช่วยให้เกิดการจัดการทรัพยากรธรรมชาติและส่ิง
แวดล้อมที่สอดคล้องกับหลักการอนุรักษ์แล้ว ยังก่อให้เกิดการพัฒนาอย่างย่ังยืนด้วย โดยแนวคิดเรื่องการ
พัฒนาอย่างย่ังยืนน้ันเก่ียวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่างระบบนิเวศ/ส่ิงแวดล้อม ระบบเศรษฐกิจ และระบบ
สังคมที่สมดุล อันจะช่วยให้สามารถใช้ประโยชน์ได้ยาวนาน เมื่อพิจารณารูปแบบการจัดการศพตามหลัก
ศาสนาอิสลาม จะเห็นถึงการให้ความส�ำคัญต่อทรัพยากรต่างๆ ที่ต้องใช้อย่างประหยัด และมีวิธีปฏิบัติหลาย
อย่างที่ด�ำเนินไปอย่างกลมกลืนกับหลักธรรมชาติ ในขณะเดียวกันยังให้ความส�ำคัญกับความเป็นมนุษย์ ใน
ฐานะที่มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อม การฝังศพตามวิถีอิสลาม ถือเป็นการท�ำให้ทรัพยากรธรรมชาติ
คงสภาพเดิมมากที่สุดและเกิดการสูญเปล่าน้อยท่ีสุด ไม่ก่อให้เกิดปัญหามลพิษสิ่งแวดล้อม มีการวางแผน
การใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างสมเหตุผล โดยเชื่อมโยงระหว่างหลักการศรัทธาต่อศาสนา การพัฒนา สังคม 
เศรษฐกิจ และคุณภาพชีวิตอย่างกลมกลืน ไม่ขัดต่อหลักธรรมชาติ ค�ำนึงถึงความรู้สึกของความเป็นมนุษย์ 
และส่งเสริมการด�ำรงไว้ซึ่งสมดุลของระบบนิเวศ จึงเอื้อต่อการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างย่ังยืนอย่างแท้จริง 
กล่าวคอืน�ำทรพัยากรธรรมชาตแิละสิง่แวดล้อมมาใช้ โดยไม่ท�ำให้ทรพัยากรธรรมชาตหิรอืสิง่แวดล้อมนัน้ด้อย
ประสิทธิภาพลงหรือกระทบกระเทือนต่อคนรุ่นหลังในอนาคต

สรุปและข้อเสนอแนะ
มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของระบบสิ่งแวดล้อม เมื่อวิญญาณได้ออกจากร่างไปแล้ว ร่างกายซึ่ง

ไร้วิญญาณได้แปรสภาพจากการเป็นมนุษย์ในมิติทรัพยากรมนุษย์ไปเป็นศพในมิติของเสีย ซึ่งหาก
วิธีการในการจัดการศพ (หรือของเสีย) ไม่เหมาะสม ย่อมก่อให้เกิดมลพิษต่อส่ิงแวดล้อมหรือท�ำลาย
ทรัพยากรธรรมชาติได้เช่นเดียวกัน หากพิจารณาอย่างละเอียดถ่ีถ้วนถึงแก่นหลักค�ำสอนและหลักปฏิบัติอัน
มีที่มาจากหลักศรัทธาของศาสนาอิสลาม จะเห็นว่า การจัดการศพตามหลักการศาสนาอิสลาม มีลักษณะ 
ที่โดดเด่นและมีนัยแห่งสารัตถะชีวิตในหลายมิติ ท้ังทางด้านเศรษฐกิจ สังคม สาธารณสุข สิ่งแวดล้อม  
และระบบนิเวศ โดยเฉพาะความเรียบง่าย ไม่ฟุ่มเฟือยหรือใช้ทรัพยากรเกินความจ�ำเป็น มีความเป็นสากลไม่
ว่าจะอยู่ในยุคสมัยใด ก็มิได้ก่อให้เกิดปัญหาต่อการจัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมแต่อย่างใด

ส�ำหรับการน�ำแนวปฏิบัติการจัดการศพตามหลักการศาสนาอิสลามไปประยุกต์ใช้เพ่ือเป็น
แนวทางการพัฒนาสิ่งแวดล้อมนั้น เน่ืองจากหลักค�ำสอนของศาสนาอิสลามมีความเป็นสากล มนุษยชาติ
ทุกเชื้อชาติศาสนา สามารถน�ำไปปฏิบัติและประยุกต์ใช้ในการด�ำเนินชีวิตให้เข้ากับสภาพแวดล้อมและ
บริบทชุมชนของท่านได้ หากไม่ขัดแย้งกับความเชื่อความศรัทธาในศาสนาของท่าน เพราะทุกศาสนาล้วน
มีแก่นหลักธรรมค�ำสอนท่ีช่วยอบรม ขัดเกลา และปลูกฝังจิตส�ำนึกให้ศาสนิกชนเห็นคุณค่าความส�ำคัญของ
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเพ่ือให้เกิดการพัฒนาสิ่งแวดล้อมอย่างสมดุลระหว่างมนุษย์ สังคม และ
สิ่งแวดล้อม อันน�ำไปสู่ความย่ังยืนของการพัฒนา แต่ศาสนิกชนผู้ปฏิบัติย่อมมีหลายระดับ จึงจ�ำเป็นท่ีแต่ละ
ศาสนาต้องพัฒนาให้ศาสนิกชนมีดุลยภาพทางจริยธรรมสิ่งแวดล้อม ช่วยกันปลูกฝังให้ประชาชนมีความรู้สึก
เป็นเจ้าของทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมร่วมกัน รู้จักประมาณในการบริโภค และใช้ทรัพยากรอย่าง
สมเหตุสมผล เพ่ือลดการสูญเปล่าของทรัพยากรและลดปัญหามลพิษสิ่งแวดล้อมท่ีจะตามมา

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560114 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 115



เอกสารอ้างอิง
Abdul Rahman Al Yabaroyn, A. (2005). Dead bodies and ritual procedures (Wongsan, M., 

Trans.) [In Thai]. Bangkok: World Assembly of Muslim Youth, Thailand.
Abdul Rahman Al Yabaroyn, A.(2012). Funeral rites in Islam [SalatulJanazah] (JehSeni, D., 

Trans.). [In Thai]. Retrieved April 28, 2016, from https://islamhouse.com/th/articles/ 
393785/

Arab Universities Alumni Association, Thailand. (1997). Translation of the Meaning of the 
Noble Quran in Thai Language [In Thai]. Madina: King Fahd Glorious Quran  
Printing Complex.

Baianonie, M. (2000). The basic rules of Islamic funerals. Retrieved April 28, 2016, from http://
islam1.org/iar/imam/archives/images/Islamic_Funerals.pdf

Ekpo, C.G. & Ishaq, A.B. (2016). Islam and the Environment: Implications of Islamic  
Funeral Practice on Environmental sustainability. OISR Journal of Research and 
Method in Education (OIRS-JRME). 6(1), 58-63. Retrieved April 28, 2016, from 
http://www.iosrjournals.org/iosr-jrme/papers/Vol-6% 20Issue-1/Version-1/I06115863.pdf

Faculty of Pharmacy, Silpakorn University. (2016). Chemistry in life. Retrieved April 28, 2016, 
from http://oldweb.pharm.su.ac.th/chemistry-in-life/d023.html

Huda, A. (2012). Muslim environmentalists. Retrieved April 28, 2016, from http://islam.about.
com/od/activism/a/Muslim-Environmentalists.htm

Institute of Geriatric Medicine, Department of Medical Services, Ministry of Public Health. 
(2008). Handbook: Aging Healthcare in Muslim communities for the religious 
leaders [In Thai]. Songkha: The Agricultural Co-operative Federation of Thailand. 
Retrieved April 28, 2016, from http://agingthai.dms.moph.go.th/agingthai/index.
php/guidebook/172-2014-03-13-07-58-46

Jankaew, K. (2004). Environmental Science. Bangkok: Kasetsart University.
Jehni, M. (2010). Due to we are being with environment. Retrieved October 20, 2016, from 

http://www.deepsouthwatch.org/node/1160
Landon, M. (2006). Environment, Health and Sustainable Development. Berkshire: Tata  

McGraw-Hill Education.
Mahama, M. (2010). Islam and Environmental Conservation. Retrieved October 20, 2016, from 

http://www.e-daiyah.com/?q=ar/node/200
Masamae,M. (2011). Cremation rites in the Ganges River [In Thai]. Department of South Asia, 

Middle East and African Affairs. Retrieved August 25, 2016, from http://sameaf.mfa.
go.th/th/country/south-asia/tips_detail.php?ID=2657

Muhammad Said, S. (2012). Islamic funeral rites [In Thai]. Retrieved April 28, 2016, from 
https://www.youtube.com/watch?v=G5tgGlq5tfE

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการส่ิงแวดล้อมอย่างยั่งยืน

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560116 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 117



Nima, Y. & Hasuwannakit, S.(Eds.). (2008). Healthcare for Muslim patients [In Thai]. Health 
System Management Institute, Prince of Songkha University supported by National 
Health Security Office and Thai Islamic Medical Association. Retrieved April 28, 
2016, from http://hsmi.psu.ac.th/upload/forum/art-hospital.pdf

Samaun, W. (Ed.). (2013). Preaching in natural resources and environment [In Thai]. Department 
of Environmental Quality Promotion, Ministry of Natural Resources and Environment.

Stacey, A. (2012). Funeral rites in Islam. Retrieved April 28, 2016, from https://d.islamhouse.
com/data/en/ih_books/single/en_Funeral_Rites.pdf

Suzuki, P. (2005). Natural Resources and Environmental Economics [In Thai]. Nonthaburi: 
Sukhothai Thammathirat Open University Press. Retrieved August 25, 2016, from 
http://www.stou.ac.th/Schools/Sec/ejournal6-2/file/1-2-1.pdf

Taweeboon, T. (2016). E- Learning: Patients with end stage [In Thai]. Retrieved April 28, 2016, 
from http://www.elearning.ns.mahidol.ac.th/Patients-with-end-stage/index.html

Wongchanta, P. (2011). Environmental studies. Mahasarakham: Mahasarakham University.

การจัดการศพตามวิถีอิสลามกับการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน กิติยา โต๊ะทอง

วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม ปีที่ 13 ฉบับที่ 2/2560116 Journal of Environmental Management Vol.13 No.2/2017 117


