
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566232

ความสำคััญของปััญญาในพุุทธศาสนาเถรวาท
The importance of wisdom inTheravada Buddhism

กิิจชััย  วงศ์์ราช, พระแสงธรรม สุุปญฺฺโญ
Kijchai  Wongrach, Phrasaengdharm  Subañño

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาลััยสงฆ์์เชีียงราย

 Mahachulalongkornrajavidayalaya University Chiang Rai Monastic College

ณััชวิินนท์์ แสงศรีีจัันทร์์
Natchawinont  Saengsrichan

มหาวิิทยาลััยอุุบลราชธานีี

Ubon Ratchathani University

Corresponding Author, E-mail:  kijandnok@gmail.com

บทคััดย่่อ
ปัญัญาคือือัตัลักัษณ์ส์ำคัญัในพุทุธศาสนาเถรวาท ปัญัญามีคีวามสำคัญัต่อ่มวล

มนุษุยชาติิในโลกนี้้� ต่อ่การเรียีน การประกอบอาชีีพ การบริิหารจััดการบ้้านเมืือง เหล่่าสัตัว์ท์ี่่�

ตายไป ผู้้�ที่่�จะตรัสัรู้้� ปัญัญาเป็น็เครื่่�องวัดัระดับัการเรียีนรู้้�ของคน (IQ) สมบัติัิเงินิทองที่่�เจริญิ

พอกพููนยังไม่่เท่่ากัับปััญญาเจริิญงอกงาม ความเสื่่�อมแห่่งญาติิและโภคะไม่่เท่่ากัับความ

เสื่่�อมแห่่งปััญญา แสงสว่่างที่่�มีีอยู่่�ในโลกนี้้� ยัังไม่่เท่่าแสงสว่่างแห่่งปััญญา

คำสำคััญ: ความสำคััญ, ปััญญา, พุุทธศาสนาเถรวาท

Abstract
Wisdom is an important identity in Theravada Buddhism. Wisdom is 

important to mankind in this world, learning, making a career, administration 

of the country, dead animals, those who are enlightened. Wisdom is a mea-

sure of a person’s learning level (IQ). Growing wealth is not equal to growing 

wisdom. The loss of kin and wealth is not equal to the loss of wisdom. The 

light in this world is not as bright as the light of wisdom.

Articles

Received: 2023-03-11      		 Revised: 2023-06-22  	 Accepted: 2023-06-23



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 233

Keyword: Importance, Wisdom, Theravada Buddhism

บทนำ
พุุทธศาสนาหากไม่่มีีเรื่่�อง“ปััญญา”เป็็นเรื่่�องสำคััญปรากฏอยู่่�ในเนื้้�อหา

ของหลัักธรรมทุุกหลัักธรรมทั้้�งทางตรงและทางอ้้อมของการประกาศพระศาสนาของ

พระพุทุธเจ้า้ แก่่ชาวโลกทั้้�งหลายที่่�เป็็นนักับวช นักัคิดิ ฆราวาสผู้้�ครองเรือืนนักแสวงหาความ

หลุุดพ้น้ นับัตั้้�งแต่ส่มัยัพุทุธกาลจนถึงึสมัยัปััจจุบุันัที่่�เป็น็สังัคมเจริญิด้ว้ยปัญัญาประดิษิฐ์แ์ล้ว้

ไซร้้ คงไม่่ได้้ความสนใจใฝ่่ใจท้าทายและออกแสวงหาคำตอบทางออกชีีวิิตของบุุคคลเหล่่า

นั้้�น ให้้บ่่ายหน้้าเข้้ามาสู่่�พุุทธศาสนาเป็็นแน่่แท้้ ประหนึ่่�งเหล่่าภมรออกแสวงหามวลบุปผา

ที่่�พรั่่�งพร้อมไปด้วยน้้ำหวานในป่าใหญ่่ลึึก หนัังสืือคู่่�มือปััญญาในพระพุุทธศาสนาเสนอไว้้

ว่า่ “พุทุธศาสนาจึงึได้ช้ื่่�อว่า เป็น็ศาสนาแห่ง่ปัญัญา” ซึ่่�งเป็น็ลักัษณะที่่�โดดเด่น่ยิ่่�งของพุทุธ

ศาสนา ถืือเป็็นยอดธรรม ซึ่่�งไม่่บัังคัับให้้เชื่่�อไม่่เอาศรััทธาเป็็นใหญ่่ นัับเป็็นลัักษณะที่่�แตก

ต่า่งจากศาสนาอื่่�นๆ พุทุธศาสนาจึงึเป็น็ศาสนาแห่ง่ปัญัญา” (สุรุพล  ไกรสราวุฒุิ,ิ 2552:.1)

ศรััทธาที่่�ไม่่ประกอบด้้วยปััญญา ศรััทธานั้้�นเองจะเป็็นภััยต่่อผู้้�ศรััทธา จุุดมุ่่�ง

หมายของความสำคัญัการสอนเรื่่�องปััญญาในพุทุธศาสนาเถรวาทนั้้�น คือืการสอนให้ม้นุษุย์์ 

รู้้� เข้้าใจ ความทุุกข์์ ที่่�เรีียกว่่าทุุกขอริิยสััจ 10 ประการ แล้้วหลุุดพ้้นจากความทุุกข์์ทั้้�งปวง 

ด้ว้ยหลักัการที่่�เริ่่�มต้น้ให้ม้นุษุย์ไ์ด้พ้ึงึกำหนดรู้้�เข้า้ใจทุกข์ ์  (ปริญฺเฺญยฺยฺํ)ํ รู้้�เข้า้ใจทุกข์แ์ล้ว้ (ปริ

ญฺญฺาตํ)ํ ให้พ้ึงึกำหนดละเหตุแุห่ง่การเกิดิทุกุข์ ์(ปหาตพฺพฺํ)ํ เมื่่�อละเหตุแุห่ง่การเกิดิทุกุข์แ์ล้ว้ 

(ปหีนีํ)ํ พึงึกำหนดทำให้แ้จ้ง้ในทุกุข์น์ั้้�น (สจฺฉฺิกิาตพฺพฺํ)ํ เมื่่�อกำหนดทำให้แ้จ้ง้แล้ว้ (สจฺฉิฺิกตํ)ํ พึงึ

เจริญิอบรมพัฒันาด้ว้ยมัคัควิิธี ี8 (ภาเวตพฺพฺํ)ํ เมื่่�อเจริญิอบรมพัฒันาตามมัคัควิธิี ี8 ประการ

แล้้ว จัักขุุ ญาณ ปััญญา วิิชชาและแสงสว่่างก็็เกิิด (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 593-594) กล่่าว

คืือชื่่�อจัักขุุ ญาณ ปััญญา วิิชชา และแสงสว่่าง นั้้�นล้้วนแต่่เป็็นชื่่�อของปััญญาในพุุทธศาสนา

ทั้้�งสิ้้�น การที่่�จะมนุุษย์์จะพ้้นจากทุุกข์์ได้้นั้้�นต้้องอาศััยเครื่่�องมืืออัันสำคััญที่่�สุุดคืือการสร้้าง 

“ปััญญา” เป็็นสำคััญ ซึ่่�งความทุุกข์์ของมนุุษย์์ในปััจจุุบัันบางอย่างก็็ไม่่ต่่างไปจากความ

ทุกุข์์ของมนุุษย์์เมื่่�อครั้้�งพุทุธกาล เมื่่�อมีทุกุข์์ก็ต็้อ้งการปัญัญาเป็็นเครื่่�องแก้้ทุกุข์์เช่น่เดีียวกัน 

ปัญัญาเป็น็องค์์ประกอบที่่�สำคัญัหรืือคุณุสมบััติิที่่�สำคัญั ที่่�จะทำให้ก้ารดำเนิินชีวีิติในสังัคม

ที่่�สััมพัันธ์กัับสิ่่�งต่่างๆ มีีผลต่อกาย ใจ คุุณสมบััติิของปััญญาเปรียบได้้กัับแสงสว่่างส่่องทาง  

ชี้้�บอกทางให้้แก่่บุุคคล (พระพรหมคุุณาภรณ์์ (ป.อ.ปยุุตฺฺโต),2549,น.12) ซึ่่�งบุุคคลควรได้้

รับัการพัฒันาจนเกิดิความรอบรู้้� รู้้�ดีรีู้้�ชั่่�ว รู้้�เหตุผุล รู้้�คิดิรู้้�พิจิารณา รู้้�ตามความเป็น็จริงิ (พระ



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566234

ธรรมปิิฎก, 2546: 22) ผู้้�มีีปััญญาเปรียบดัังผู้้�มีีรััตนะ (ดวงแก้้ว) (สุุตตัันตปิิฎก, 67: 2539) 

เพราะปัญัญามีคุีุณค่า่ที่่�ประเสริฐิอย่า่งยิ่่�ง เปรียีบเสมือืนผู้้�มีทีรัพัย์อ์ยู่่�ภายใน ไม่ม่ีผีู้้�ใดสามารถ

ขโมยหรืือช่่วงชิิงปล้้นเอาไปได้้ (พระธรรมปิิฎก, 2546: 24) 

คุณุของพระพุทุธเจ้า้ 9 ประการนั้้�น ประกอบด้้วยหลักัแห่่งพระบริิสุทุธิคิุณุ พระ

มหากรุุณาธิิคุุณ และพระปััญญาธิิคุุณปรากฏอยู่่�ชััดเจน แสดงให้้เห็็นว่่าศาสดาของพุุทธ

ศาสนานั้้�น เป็็นศาสดาที่่�อุุดมเปี่่�ยมสมบููรณ์์ด้้วยปััญญาอัันยิ่่�ง อัันยิ่่�งกว่่ามนุุษย์์ เทวดา มาร 

พรหมทั้้�งปวง ทรงมีีปััญญาจำแนกแจกธรรมแก่่สรรพสัตว์์ ทรงตรััสรู้้�ธรรมทั้้�งปวงโดยชอบ

ด้ว้ยพระองค์์เอง ทรงเพีียบพร้อมด้้วยวิชิชาและจรณะได้้แก่ว่ิชิชา 3 และวิชิชา 8 มีอีาสวัักขย

ญาณเป็น็ปัญัญาที่่�ทำให้ส้ิ้้�นอาสวะขั้้�นสููงสุดุ และทรงเป็น็ผู้้�รู้�ผู้้�ตื่่�นผู้้�เบิกิบานกล่่าวคือืเป็น็ผู้้�มีี

ปัญัญารู้้�เท่า่ทันัในความเป็น็จริงิของสรรพสิ่่�ง พระพุทุธคุณุนี้้�หากพุทุธสาวกเกิดิความกลัวั ขน

พองสยองเกล้้า จิติใจไม่ส่งบสุขุ ในป่าลึกึกว้้างใหญ่่ ในเรือืนว่า่ง ทรงสอนพุทุธสาวกให้้เจริญิ

สาธยายพุทุธคุุณ จิติที่่�หวั่่�นไหวก็เกิดิความสงบ สว่่างทางปัญัญา (สุุตตันัตปิฎิก, 2539: 361)

ปัญัญาในพุทุธศาสนาเถรวาทมีีความสำคััญต่อ่บุคุคลในสังคมในโลกนี้้� 2 ระดัับ

ด้ว้ยกันั คืือ 1) ปัญัญามีคีวามสำคัญัแก่่ชาวบ้า้นทั่่�วไปที่่�ยังัอยู่่�ครองเรือืน ทำมาหากินิในอาชีพี

ต่่างๆ ราชา มหากษััตริิย์์ มหาอำมาตย์์ ข้้าราชการ แม่่ทััพ ขุุนพล เสนาบดีี พ่่อค้้า ชาวนา 

ไม่่ว่่าจะเป็็นเพศสภาพใดชายหรืือหญิิงข้้ามเพศ มีีฐานเศรษฐกิิจในสัังคมอย่่างไรตั้้�งแต่่คน

ยากจนจนถึงมหาเศรษฐีี ล้ว้นแต่่ต้อ้งใช้ปั้ัญญาในการดำรงชีีพประกอบการงานเรียีกว่่า โลกิ

ยปััญญา 2) ปััญญาของผู้้�เหนืือโลก ที่่�หมดกิิเลส พ้้นจากการเวีียนว่ายตายเกิิดในภพภููมิต่่อ

ไป เหนือืกิเิลสทั้้�งปวงมีโีลภะ โทสะ โมหะเป็น็ต้น้ เป็น็ปัญัญาที่่�ก้า้วพ้น้รููปาวจรภููมิแิละอรููป

าวจรภููมิเรีียกว่่า โลกุตตรปััญญา ในหนัังสืือคู่่�มือมนุุษย์์มีีกล่่าวถึงความหมายของปััญญาว่่า 

“ปััญญาหมายถึึง การฝึึกฝนอบรมเพื่่�อทำให้้เกิิดความรู้้�ความเข้้าใจอย่่างถููกต้้องสมบููรณ์์

อย่า่งถึึงที่่�สุดุในสิ่่�งทั้้�งปวงตามความเป็็นจริง คนเราโดยปกติไิม่่สามารถรู้้�สิ่่�งต่่างๆ ให้ถูู้กต้้อง

ตามความเป็็นจริิงได้้ คืือมักรู้้�ตามความเข้้าใจของตนเองหรืือตามสมมติิกััน จึึงไม่่ใช่่ความรู้้�

จากความเป็็นจริิง ในทางพุุทธศาสนาจึึงมีีระเบีียบปฏิิบััติิที่่�เรีียกว่่า “ปััญญา” อีีกส่่วนหนึ่่�ง

เป็น็ส่ว่นสุดุท้า้ยสำหรับัฝึกึฝนอบรมจิติใจให้้เกิดิความรู้้�แจ้ง้ในสิ่่�งทั้้�งหลายตามความเป็น็จริง 

จิิตที่่�รู้้�แท้้เห็็นจริิงในสิ่่�งทั้้�งหลายทั้้�งปวงตามความเป็็นจริง ไม่่มีีอะไรชััดแจ้้งไปยิ่่�งกว่่า ความ

รู้้�แจ้้งที่่�เกิิดจากปััญญา จิิตที่่�เข้้าถึึงความว่่างปราศจากกิิเลสตััณหา เป็็นจิิตที่่�ประกอบด้้วย

ปัญัญาเป็น็อย่า่งยิ่่�งคือืจิติที่่�เข้า้ถึึงนิพิพาน ดังันั้้�นปััญญาจัดัเป็น็ธรรมะที่่�สููงสุดุในทางพระพุทุธ

ศาสนา” (พุุทธทาสภิิกขุุ, 2534: 28)



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 235

ปััญญาในพุุทธศาสนาเถรวาท

2.1 ความหมายของปััญญา

คำว่า่ “ปญฺญฺา” เป็น็คำบาลีเีขียีนเป็น็คำภาษาไทยว่า่ ปัญัญา เป็น็คำนามมีรีููป

ศัพัท์ส์ำเร็จ็มาจาก ป+ญ+ญา ที่่�มาของคำศัพัท์ป์ัญัญาคือื ป (ปะ) คำอุปุสรรคแปลว่า่ ทั่่�ว,ข้า้ง

หน้้า,ก่่อน,ออก ญา ธาตุุ ในอวโพธเนในอรรถแปลว่่า “รู้้�” ในหมวด กีี ธาตุุ ซ้้อน ญ (ญะ 

พยัญัชนะตัวัที่่� 5 ใน จะ วรรคตามกฏเกณฑ์์ของไวยากรณ์บ์าลีวี่า่ด้ว้ยการซ้อ้นพยัญัชนะ) ดังั

นั้้�นปััญญาแปลได้้ว่่า รู้้�ทั่่�วรู้้�ถึง, รู้้�ล่่วงหน้้า, รู้้�ก่อน, รู้้�ออก ในคััมภีีร์์วิิสุุทธิิมรรคได้้แสดงความ

หมายของปััญญาไว้้ว่่า “อะไรเป็็นปััญญา คืือปััญญาที่่�พึึงเจริิญ พึึงยัังประโยชน์์ให้้สำเร็็จ

คืือวิิปััสสนาญาณอัันสััมปยุุตด้้วยกุุศลจิิตเป็็นปััญญา อะไรช่ื่�อว่่าปััญญา ที่่�ชื่่�อว่่าปััญญา

นั้้�นเพราะอรรถว่่า รู้้�ชัด  ที่่�ชื่่�อว่่ารู้้�ชััดคืืออย่่างไร คืือความรู้้�โดยประการต่่างๆ พิิเศษยิ่่�งกว่่า

อาการคืือความหมายรู้้�และความรู้้�แจ้้งจริง จริิงอยู่่� แม้้สััญญาวิิญญาณและปััญญาจะเป็็น

ความรู้้�ด้้วยกัันก็ตาม แต่่ทว่่าสััญญา เป็็นสักแต่่ความหมายรู้้�อารมณ์์เช่่นรู้�จัักว่่าสีีเขีียว สีี

เหลืืองเป็็นต้น้ วิญิญาณ ย่อ่มรู้้�อารมณ์ว์่า่สีเีขียีว สีเีหลืืองเป็น็ต้นย่อมให้ถ้ึงึความแทงตลอด

ซึ่่�งลัักษณะนั้้�นได้้ด้้วย แต่่ทว่่าไม่่อาจก้้าวหน้้าไปถึึงความปรากฏแห่่งมรรคได้้ ส่่วนปััญญา 

ย่่อมรู้้�อารมณ์์และให้้ถึึงความแทงตลอดซึ่่�งลัักษณะด้้วยอำนาจแห่่งนััยดัังกล่่าวได้้แล้้ว ทั้้�ง

ยัังให้้ก้้าวหน้้าไปถึึงความปรากฏแห่่งมรรคด้วย”(พระพุุทธโฆสเถร, 2546: 731) หนัังสืือ

พจนานุุกรมพุุทธศาสตร์์มีีความหมายของปััญญาว่่า “ปััญญาแปลว่่า ความรู้้�ทั่่�ว ปรีีชาหยั่่�ง

รู้้�เหตุุผล ความรู้้�เข้า้ใจชัดัเจน ความรู้้�เข้า้ใจหยั่่�งแยกได้ ้ในเหตุุผลดีชั่่�วคุณุโทษ ประโยชน์์มิใิช่่

ประโยชน์์ และรู้้�ที่่�จะจััดแจง จัดัสรร จัดัการ ดำเนิิน การทำให้้ลุุผลล่วงพ้้นปัญัหา ความรอบรู้้�

ในกองสังัขารมองเห็น็ตามเป็น็จริงิ” (สมเด็จ็พระพุทุธโฆษาจารย์ ์(ป.อ. ปยุตฺฺุโต), 2559: 96) 

หนัังสือืบาลีีวันัละคำมีคีำนิยิามว่า่ “ปััญญาจึงึมีคีวามหมายว่า่ รู้้�ทั่่�วถ้ว้นทั่่�วถึงึ, รู้้�ล่ว่งหน้า้ (คือื

รู้้�ว่าเหตุอุย่า่งนี้้�จะเกิดิผลอย่า่งไร ต้อ้งการผลอย่า่งนี้้� จะต้้องทำเหตุอุย่า่งไร) รู้้�ก่อ่นที่่�จะทำ รู้้�

แล้ว้นำชีวีิติออกจากทุกุข์อ์อกจากปัญัหาจนพ้น้ทุกุข์ไ์ด้”้ (ทองย้อ้ย  แสงสินิชัยั, 2557: 100) 

สรุุปได้้ว่่า ปััญญามีีความสำคััญและลึึกซึ้้�งต่่อชีวิิตในปััจจุุบัันและในโลกหน้้าเบื้้�องหน้้าแต่่

ตายเพราะกายแตกดัับไป หนัังสือืคัมัภีรี์ว์ิสิุทุธิมิรรคได้้นิยิามความหมายของปัญัญาได้้อย่า่ง

ชัดัเจน ปัญัญาทำให้แ้ทงตลอดถึงึมรรคญาณ แต่สั่ัญญาและวิญิญาณ แค่เ่ป็น็เพียีงสักัว่า่รับั

รู้้�อารมณ์์ที่่�เกิิดขึ้้�นแต่่ไม่่อาจนำพาไปถึึงความหลุุดพ้้นได้้ และปััญญาทำให้้รู้้�เท่่าทัันในกอง

สัังขารตามความเป็็นจริิงและปััญญานำพาชีีวิิตออกจากปััญหาและพ้้นทุุกข์์ได้้



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566236

2.2 การเกิิดของปััญญา

ทุุกสิ่่�งในโลกนี้้�มีีบ่่อเกิิดหรืือที่่�มาของการก่่อเกิิดเสมอ ล้้วนแต่่มีีส่่วนผสมเหตุุ

ปััจจััยทำให้้เกิิดขึ้้�นมา ไม่่มีีสิ่่�งใดเกิิดเองได้้ตามลำพัังด้้วยไม่่มีีเหตุุปััจจััยทำให้้เกิิด ปััญญา

ก็็เช่่นเดีียวกัน อยู่่�เฉยๆ จะมีีปััญญาเกิิดขึ้้�นมาคงไม่่ได้้ เหมืือนอย่างคำประพัันธ์์ที่่�ว่่า “วิิชา

เหมืือนสิ้้�นค้า อัันมีค่่าอยู่่�เมืืองไกล ต้้องยากลำบากไป จึึงจะได้้สิ้้�นค้ามา” การจะได้้ปััญญา

ต้้องออกเดิินทางไปแสวงหามาใส่่ตน เหมืือนออกไปค้้าขายซื้้�อสิินค้้าจึึงจะได้้สิ้้�นค้้าและ

ความมั่่�งคั่่�งกลัับมา ในหนัังสืือพุุทธธรรมฉบับปรับขยายได้้อธิบายถึึงเหตุุเกิิดปััญญาไว้้ 3 

ประการคืือ

1) สุตุมยปัญัญา  ปัญัญาเกิิดจากการฟังั เป็็นปัญัญาที่่�คนทั่่�วไปจะพััฒนาขึ้้�น

ได้้โดยต้้องอาศััย สุุตะคืือเมื่่�อยัังคิิดเองไม่่เป็็น คิิดไปไม่่ถึึงมองอะไรๆ ไม่่ออกไม่่เข้้าใจ ก็็ต้้อง

มีีผู้้�แนะนำสั่่�งสอนบอกให้้ที่่�ท่่านเรีียกว่่ากััลยาณมิิตร อย่่างพระพุุทธเจ้้าท่่านผู้้�รู้้� ครููอาจารย์์

แนะนำชี้้�แจงอธิบาย จึึงเข้้าใจหยั่่�งความจริงได้้ในระดัับหนึ่่�ง คุุณสมบััติิของผู้้�มีีปััญญาจาก

การสั่่�งสมสุุตะ ทำให้้เป็็นผู้้�มีีความรู้้�มาก เป็็นผู้้�คงแก่่เรีียน เป็็นที่่�รัักที่่�พอใจและเคารพของ

คนอื่่�น เรียีกผู้้�นั้้�นว่า “พหููสุตุ” ทรงสุตุะ สั่่�งสมสุตุะ เป็น็ผู้้�ได้ฟ้ังัมากซึ่่�งธรรมทั้้�งหลาย มีคีวาม

งามในเบื้้�องต้้น งามในท่ามกลาง งามในที่่�สุุด ประกาศพรหมจรรย์์ทั้้�งอรรถะและพยัญชนะ 

บริสิุทุธิ์์� บริิบููรณ์์ ทรงจำไว้ ้คล่อ่งปาก ขึ้้�นใจแทงตลอดด้ว้ยทิิฏฐิ ิ(สุุตตันัตปิฎิก, 2539: 155)

2) จิินตมยปััญญา ปััญญาเกิิดจากจิินตะ ได้้แก่่การรู้้�จัักคิิดคืือ เมื่่�อได้้ความ

รู้้�เข้้าใจในสุุตะ เกิิดมีีสุุตมยปััญญาจากการเล่่าเรีียนสดัับฟัังแล้้ว ก็็ฝึึกโยนิิโสมนสิิการให้้มอง

เห็็นรู้้�เข้้าใจกว้้างไกล ลึึก รอบทั่่�วตลอดแยกโยงได้้ ทำให้้ก้้าวหน้้าต่่อไปในการเข้้าถึึงความ

จริิงและใช้้ความรู้้�อย่่างได้้ผล ลัักษณะการคิิดแบบแยกคายนั้้�น ใน    ขุุททกนิิกาย ธรรมบท

ได้้กล่่าวไว้้ว่่า “จะเป็็นผู้้�ที่่�มีีความตรึึกตรอง เพ่่งพิินิิจเพราะผู้้�มีีปััญญา เพ่่งพิินิิจ แม้้ชีีวิิตอยู่่�

เพีียงวัันเดีียว ประเสริิฐกว่่าผู้้�มีีปััญญาทราม ไม่่มีีจิิตตั้้�งมั่่�น ที่่�มีีชีีวิิตตั้้�งอยู่่� 100 ปีี” (สุุตตัันต

ปิิฎก, 2539: .65)

ปัญัญาที่่�เกิดิจากระบบการคิิดตริติรองเป็็นระบบการคิิดวิเิคราะห์์ วิธิีคีิดิแบบ

โยนิิโสมนสิการ การคิิดอย่างมีีวิิธีี ถููกวิิธีี (อุุบายมนสิการ) คิิดถููกทาง (ปถมนสิการ) คิิดค้้น

หาสาเหตุ ุคิดิอย่า่งมีเีหตุผุล (การณมนสิกิาร) คิดิให้เ้กิดิผล (อุปุปาทกมนสิกิาร) มี ี10 วิธิีใีน

หนัังสืือพุุทธธรรมฉบัับขยายความแสดงไว้้ดัังนี้้�

(1) คิิดแบบสาวหาเหตุุหรืือคิิดแบบอิิทััปปััจจยตา ซึ่่�งแยกย่่อยออกเป็็นคิิด

แบบปััจจััยสััมพัันธ์์และคิิดแบบสอบสวน



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 237

(2) คิิดแบบแยกแยะส่่วนประกอบ หรืือสมััยใหม่่เรีียกคิิดวิิเคราะห์์

(3) คิิดแบบสามััญลัักษณะ หรืือคิิดแบบรู้้�เท่่าทัันธรรมดา

(4) คิิดแบบอริิยสััจหรืือคิิดแบบแก้้ปััญหา

(5) คิิดแบบอรรถสััมพัันธ์์ เป็็นการพิิจารณาให้้เข้้าใจความสััมพัันธ์์ระหว่่าง

หลัักการกัับความมุ่่�งหมาย

(6) คิิดแบบคุุณโทษและทางออก

(7) คิิดแบบคุุณค่่าแท้้คุุณค่่าเทีียม

(8) คิิดแบบปลุุกเร้้าคุุณธรรม

(9) คิิดแบบเป็็นอยู่่�ในขณะปััจจุุบััน

(10) คิิดแบบวิิภััชชวาท

ปััญญาที่่�เกิิดจากการคิิดนี้้� เป็็นปััญญาที่่�เกิิดจากการพบเห็็นเรื่่�องราวที่่�

ประสบมาแล้้ว คิิดหาเหตุุและผลด้วยปััญญาของตนเอง การคิิดอย่างเป็็นกระบวนการนี้้� 

ต้้องใช้้จิิตที่่�เป็็นสมาธิิหรืือจากการเพ่่งพิินิิจ ด้้วยกระบวนการคิิดที่่�เป็็นระบบ เป็็นระบบคิิด

ที่่�เป็็นคุุณสมบััติิของจิินตมยปััญญา

3) ภาวนามยปััญญา ปััญญาเกิิดจากการภาวนา คืือการปฏิบััติิบำเพ็็ญ 

ทำให้้เป็็นให้้มีีขึ้้�นได้้จริิง โดยลงมืือทำกัับประสบการณ์์ตรง หมายถึึงปััญญาที่่�ต่่อยอดจาก

สุุตมยปััญญาและจิินตมยปััญญา คืืออาศััยปััญญาสองอย่างแรก พััฒนาต่่อไปด้วยการ

มนสิการจนเกิิดปััญญารู้้�จริงที่่�เป็็นมรรคให้้บรรลุุผล (สมเด็็จพระพุุทธโฆษาจารย์์ (ป.อ.ป

ยุุตฺฺโต), 2559: 61) 

หากจะกล่่าวถึงปััญญามีีที่่�มาได้้อย่่างไรได้้อีีกในชีวิิตของคนเรานั้้�น บางคน

เกิิดมาพร้้อมกัับความฉลาดปราดเปรื่่�อง เรีียนได้้หลากหลายภาษา เป็็นอััจฉริิยะในหลายๆ 

ด้้าน บางอย่างไม่่จำเป็็นต้้องเรีียนแค่่เห็็นก็็ทำได้้ทัันทีีก็็มีี ปััจจุุบัันมีีโรงเรีียนเฉพาะทาง

สำหรัับคนที่่�เกิิดมามีีอััจฉริิยภาพทางการเรีียนรู้�สููงเกิินกว่่าปกติิ ในพุุทธศาสนากล่่าวถึงจิิต

สะสมกุุศลซึ่่�งแปลว่่าความฉลาดไว้้ในดวงจิิตจำนวนมากในภพภููมิิปััจจุุบััน เมื่่�อหมดชีีวิิต

ลงไปกลัับมาเกิิดเป็็นคนอีกภพชาติิหนึ่่�ง ย่่อมเป็็นคนที่่�เพีียบพร้อมด้้วยปััญญาง่่ายต่่อการ

เรีียนรู้้� เรีียกว่่าเป็็นปััญญาในขั้้�นแรก คืือปััญญาที่่�สำเร็็จด้้วยอานุุภาพแห่่งกรรมเก่่ามาแล้้ว 

หนังัสืือปัญัญาในพระพุทุธศาสนา ได้้กล่่าวถึงปัญัญาชนิิดนี้้�ว่า่ “สชาติิปัญัญา” เป็็นปัญัญา

ที่่�พร้อ้มมากับัชาติกิำเนิดิ เพราะการได้เ้กิดิเป็น็มนุุษย์น์ี้้�มาด้้วยอำนาจของกุศุลกรรม กรรม

ที่่�เป็็นกุศล คือืเป็็นกรรมที่่�กระทำด้้วยด้้วยความฉลาด “กุศุล” แปลว่ากิิจของคนฉลาด เมื่่�อ



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566238

กุศุลเป็น็กิจิของคนฉลาด ก็แ็ปลว่า่เป็น็กรรมของคนมีปีัญัญานำให้เ้กิดิมาเป็น็มนุษุย์ ์จึงึได้ม้ีี

ปัญัญาที่่�เป็็นตัวความฉลาด อันัสููงยิ่่�งกว่่าอายตนะนี้้�มาแต่่กำเนิิด เพราะฉะนั้้�น มนุุษย์์เราจึึง

มีีปััญญาที่่�เป็็นตััวความรู้้�ทั่่�วถึึง ที่่�เป็็นตััวความฉลาดแต่่กำเนิิด” และอาจกล่่าวได้้ว่่าปััญญา

เกิิดขึ้้�นจากการฝึึกฝนและการพััฒนาตนเองและสามารถพััฒนาตนเองไปได้้ตลอดอายุุขััย 

จนกระทั่่�งเกิิดปััญญารู้้�แจ้้งในสรรพสิ่่�ง อัันจุุดมุ่่�งหมายสููงสุุดของพระพุุทธศาสนา

2.3. ระดัับของปััญญา

ปัญัญาในพุทุธศาสนาเถรวาทนั้้�น นอกจะมีีบ่อ่เกิิดของปัญัญาอย่างเป็็นขั้้�นเป็็น

ตอนแล้้วนั้้�น ความพิิเศษสุุดของปััญญาคืือ ยัังมีีความละเอีียดจััดระดัับชั้้�นของปััญญาไว้้

อย่่างชััดเจน นอกจากจะมีีระดัับโลกิิยสััมมาทิิฏฐิิและโลกุุตตรสััมมาทิิฏฐิิแล้้ว ยัังมีีปััญญาที่่�

ละเอีียดลงไปอีีก หนัังสืือพุุทธธรรม ฉบัับขยายความกล่่าวถึึงระดัับของปััญญาดัังนี้้�

1) ระดัับวิิญญาณ เป็็นปััญญาที่่�เกิิดขึ้้�นเมื่่�ออายตนะภายใน 6 คืือ ตา หูู 

จมููก ลิ้้�น กาย ใจกระทบหรืือสััมผััสกัับอายตนะภายนอก 6 คืือ รููป เสีียง กลิ่่�น รส สััมผััส 

ธรรมารมณ์เ์กิดิการรับัรู้้�ขึ้้�นมา ความรู้้�ระดับัวิญิญาณนี้้� เป็็นความรู้้�ที่่�มีคีวามบริสิุทุธิ์์� เนื่่�องจาก

เป็็นการรู้้�โดยตรงในระยะแรก ยัังไม่่มีีการให้้รายละเอีียดหรืือความหมายอะไร คืือเมื่่�อตา

เห็น็รููป ก็เ็พีียงว่่าเห็็นเท่่านั้้�น แต่่ไม่่รู้้�ว่า่เป็็นรููปอะไร การเกิิดขึ้้�นของความรู้้�ระดัับนี้้� ด้ว้ยองค์์

ประกอบ 3 อย่่างคืือ อายตนะ (บ่่อเกิิด) อารมณ์์ และจิิต

2) ระดัับสััญญา หมายถึึงการจำได้้หมายรู้้�ในเรื่่�องนั้้�นๆ จะมีีความละเอีียด

กว่่าปััญญาระดัับวิิญญาณ ปััญญาระดัับนี้้�เกิิดขึ้้�นโดยอาศััยการเทีียบเคีียงระหว่่าง

ประสบการณ์์เดิิมหรืือความรู้้�เก่่ากัับความรู้้�ใหม่่ เป็็นความรู้้�ต่อเนื่่�องจากความรู้้�ระดัับ

วิิญญาณแบ่่งออกเป็็น 6 อย่่าง ตามทางรัับรู้้�คืือ รููปสััญญา สััททสััญญา คัันธสััญญา รส

สัญัญา โผฏฐััพพสัญัญา ธัมัมสัญัญา ความรู้้�ระดับัสัญัญา คือืกระบวนการเรียีกเก็บ็รวบรวม

และสะสมข้้อมููลการเรีียนรู้้�ที่่�เป็็นวััตถุุดิิบสำหรัับความคิิด (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 

2546: 129)

3) ระดัับทิิฏฐิิ หมายถึึงปััญญาที่่�เป็็นทรรศนะ แนวคิด หรืือทฤษฎีีต่่างๆ ที่่�

เกิิดขึ้้�นหลัังจากการฟััง การคิิด ที่่�เป็็นไปตามกระบวนการทางเหตุุผลหรืืออนุมาน ความรู้้�

ระดัับทิิฏฐิินี้้� ตามทรรศนะของพุุทธปรััชญาแบ่่งออกเป็็น 2 ประเภทคืือ มิิจฉาทิิฏฐิิ ความ

เห็็นผิิดจากความเป็็นจริิงและสััมมาทิิฏฐิิความเห็็นชอบเห็็นตามเป็็นจริิง มีีพุุทธพจน์์ว่่า 

“ดููกรภิิกษุุทั้้�งหลาย สััมมาทิิฏฐิิคืืออะไร คืือความรู้้�ในทุกข์์ ความรู้้�ในสมุุทััย ความรู้้�ในทุกข์์

นิิโรธ ความรู้้�ในทุุกขนิิโรธคามิินีีปฏิิปทานี้้�เรีียกว่่าสััมมาทิิฏฐิิ” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 266)



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 239

4) ระดับัอภิญิญา เป็น็ปััญญาที่่�เกิดิขึ้้�นจากความสามารถพิเิศษทางจิติ โดย

อาศััยการฝึึกจิิตให้้มีีพลััง ความรู้้�โดยไม่่ต้้องอาศััยประสาทสััมผััสใดๆ เป็็นสิ่่�งที่่�สามารถรัับรู้้�

ได้โ้ดยขึ้้�นกับกาลเทศะแต่่อย่างใด การรัับรู้้�เมื่่�อเกิิดขึ้้�นสามารถที่่�จะรัับรู้้�สิ่่�งต่่างๆ ได้้เกิินวิสัิัย

ของมนุุษย์์ เป็็นความรู้้�ยิ่่�ง เรีียกอภิิญญา

5) ระดับัญาณ เป็็นปัญัญาที่่�เกิดิขึ้้�นจากการหยั่่�งรู้้�สภาวะแห่ง่ความจริงิรวบ

ยอดทั้้�งหลาย ตามความเป็็นจริง เป็็นความรู้้�ที่่�เกิดิขึ้้�นภายในตัวของผู้้�รู้้�เท่า่นั้้�น ผ่า่นการปฏิบัตัิิ

ตามหลัักไตรสิิกขาคืือศีีล สมาธิิ ปััญญา ความรู้้�ระดัับญาณ เรีียกว่่า วิิปััสสนาญาณ (สุุตตััน

ตปิิฎก, 2539: 1)

6) ระดัับตรััสรู้้�หรืือสััมโพธิิ เป็็นปััญญาความรู้้�ระดัับญาณชั้้�นสููงสุุดใน

พระพุุทธศาสนาเถรวาท คืือเป็็นปััญญาที่่�รู้้�ว่่าตนหลุุดพ้้นจากสภาวธรรมฝ่่ายสัังขตะทั้้�ง

ปวง เมื่่�อได้้บรรลุุโลกุุตตรธรรมก็็รู้้�ว่่าตนได้้อยู่่�จบพรหมจรรย์์แล้้ว กิิจที่่�พึึงทำก็็ได้้ทำเสร็็จ

แล้้ว ได้้บรรลุุถึึงความเป็็นอิสระจากโลกิยธรรมทั้้�งมวลโดยสมบููรณ์์ ปััญญาระดัับนี้้�จะเกิิด

ขึ้้�นได้้ด้้วยเงื่่�อนไข 3 ประการคืือ ได้้ปฏิิบััติิตามอริิยมรรคมีีองค์์ 8 บริิบููรณ์์ด้้วยดีี 1 มีีความ

รู้้�ระดัับญาณเกิิดขึ้้�นโดยสมบููรณ์์ 1 เกิิดการเปลี่่�ยนแปลงทั้้�ง 5 ประการ 1 คืือเปลี่่�ยนแปลง

ทางปัญัญา เปลี่่�ยนแปลงทางคุณุภาพจิติ เปลี่่�ยนแปลงทางอารมณ์ ์เปลี่่�ยนแปลงทางทัศันคติ 

และเปลี่่�ยนแปลงทางพฤติิกรรม (บุุญมีี  แท่่นแก้้ว, 2535: 55)

จากระดัับของปััญญาทั้้�ง 6 ระดัับนั้้�นทำให้้เรารัับรู้้�ว่่าระดัับปััญญาทางพุุทธ

ศาสนาเถรวาทตามที่่�เสนอนั้้�นมีระดัับพื้้�นไปจนถึงขั้้�นสููงสุุด เมื่่�อจะจััดระดัับวิิเคราะห์์แยก

ออกเป็็นระดัับให้้กระชัับเข้้าอีีก สามารรถจััดเป็็น 2 ระดัับคืือระดัับวิิญญาณ ระดัับสััญญา 

ระดัับทิิฏฐิิ และระดัับอภิิญญาเป็็น ปััญญาระดัับโลกิยธรรม ส่่วนระดัับอภิิญญาข้้อที่่� 6 (อา

สวัักขยญาณ) และระดัับตรััสรู้้�หรืือสััมโพธิิเป็็น ปััญญาระดัับโลกุุตตรธรรม

ความสำคััญของปััญญา

 “ปัญัญา” มีคีวามสำคัญัต่อ่มนุษุย์อ์ย่า่งยิ่่�งยวด เพราะเป็น็สิ่่�งที่่�ขาดไม่ไ่ด้ถ้ือืว่า่

เป็็นเครื่่�องมืือในการจััดการที่่�มีีความจำเป็็นต่่อการดำเนิินชีีวิิตของมนุุษย์์ในโลกนี้้� และเป็็น

สมบััติเิดีียวที่่�จะติดิตามตััวของมนุษุย์ข์้า้มภพชาติไิด้้ที่่�เรียีกว่า่กุุศล ปัญัญาเป็็นนามธรรม ไม่่มีี

ตััวตนให้้จัับต้้องได้้ ใครๆ ก็็ลัักขโมยไปไม่่ได้้ จะโยกโอนมอบฉัันทะให้้แก่่กัันและกัันก็็ไม่่ได้้ 

มีีแต่่ใช้้สอนให้้ผู้้�อื่่�นได้้รัับรู้้�ต่่ออย่างเช่่นพระพุุทธเจ้้า ทรงตรััสรู้้�ปััญญาอัันยิ่่�งแล้้ว ก็็ถ่่ายทอด

วิธิีกีารหลักัการแห่ง่ปััญญาแก่พ่ระสาวกมีโีกณฑััญญะเป็น็ปฐม ต่อ่มาก็ก็ระจายหลักัการวิธีิี



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566240

การนั้้�นออกไปอย่างกว้้างขวางจนถึงปััจจุุบััน กล่่าวคืือปััญญาในตัวตนนั้้�นยกให้้เป็็นสมบััติิ

แก่่ใครไม่่ได้้ แต่่สามารถถ่่ายทอดปััญญานั้้�นแก่่บุุคคลอื่่�นได้้ หรืือเขีียนบัันทึึกไว้้เป็็นคััมภีีร์์ 

ตำรา หนัังสืือแสดงองค์์ความรู้้�นั้้�นๆ เพื่่�อคนรุ่่�นหลัังได้้อ่่านศึึกษาปฏิิบััติิจนเกิิดผลสำเร็็จแก่่

ชีีวิิตเช่่นคัมภีีร์์พระไตรปิิฎกเป็็นต้น หากมนุุษย์์ดำเนิินชีวิิตอย่างขาดปััญญาจะทำให้้พบกัับ

ปััญหาและความทุุกข์์มากมาย (เอื้้�อมอร  ชลวร, 2553: 12:)

ในบทความเรื่่�องนี้้�มีีเป้้าหมายที่่�จะมุ่่�งเน้้นที่่�ชี้้�ให้้เห็็นความสำคััญของปััญญาใน

พุุทธศาสนาเถรวาท ที่่�ปรากฏอยู่่�ในพระสููตรต่่างๆ ที่่�พระพุุทธเจ้้าทรงตรััสแก่่ภิิกษุุ ภิิกษุุณีี 

อุุบาสก อุุบาสิิกา ตลอดถึึงแก่่บุุคคลนอกพระศาสนามีีพราหมณ์์ เดีียรถีีย์์เป็็นต้น บางเวลา

มีเีทวดาชั้้�นต่า่งๆ ได้้เข้า้มาถามปัญัหาบ้้างขอฟังัธรรมบ้้าง ในมิติิต่่างเวลา ต่า่งโอกาส สถาน

ที่่� เพื่่�อให้้ผู้้�ศึกษาบทความนี้้�ได้้เห็็นว่่าพระพุุทธเจ้้าผู้้�ทรงก่่อตั้้�งพระพุุทธศาสนาขึ้้�นมาอย่่าง

ยากลำบากนั้้�น ทรงมุ่่�งเน้้นถึึงสิ่่�งที่่�สำคััญที่่�สุุดของมวลมนุุษยชาติิไว้้ อย่่างมีีหลัักฐานให้้เห็็น

อย่่างประจัักษ์์ ผู้้�เขีียนจะนำเสนอไว้้เพีียงส่่วนหนึ่่�งในบทความนี้้�

ปััญญาประเสริิฐกว่่าทรััพย์์ ดัังปรากฏข้้อความในกััลยาณมิิตตาทิิวรรคว่่า 

“เราไม่่เห็็นธรรมอื่่�นแม้้สักัอย่างหนึ่่�งที่่�เป็็นเหตุุให้้โพชฌงค์์ที่่�ยังัไม่่เกิิดขึ้้�น ก็เ็กิิดขึ้้�น หรืือเป็็น

เหตุุให้้โพชฌงค์์ที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้ว ถึึงความเจริิญเต็็มที่่�เหมืือนโยนิิโสมนสิิการนี้้� เมื่่�อมนสิิการ

โดยแยบคาย โพชฌงค์ท์ี่่�ยังัไม่เ่กิดิขึ้้�น ก็เ็กิดิขึ้้�นและที่่�เกิดิขึ้้�นแล้ว้ก็ถ็ึงึความเจริญเต็ม็ที่่�” (สุตุ

ตัันตปิิฎก, 2539: 75) โพชฌงค์์เป็็นองค์์ธรรมแห่่งปััญญาการตรััสรู้้� ทรงแสดงถึึงมนสิการ

การขบคิิดพิิจารณาอย่างแยบคายเป็็นปััญญาเป็็นกัลยามิิตรต่่อโพชฌงค์์องค์์ธรรมแห่่งการ

ตรััสรู้้� และในพระสููตรเดีียวกันยังตรััสกัับภิิกษุุทั้้�งหลายอีีกว่่า “ความเสื่่�อมญาติิเป็็นเรื่่�อง

เล็็กน้้อย แต่่ความเสื่่�อมปััญญาเลวร้ายกว่่าความเสื่่�อมทั้้�งหลาย” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 76) 

และ “ความเจริิญด้้วยญาติิเป็็นเรื่่�องเล็็กน้้อย แต่่ความเจริิญด้้วยปััญญายอดเยี่่�ยมกว่า

ความเจริิญทั้้�งหลาย” พุุทธดำรััสข้้อนี้้�ทรงชี้้�ให้้ภิิกษุุทั้้�งหลายได้้เห็็นว่่า การไม่่มีีญาติิพี่่�น้้อง

หรืือมีีญาติิพี่่�น้้องก็็ไม่่ใช่่เรื่่�องที่่�จะต้้องมาเสีียใจ ดีีใจ เพราะเป็็นเรื่่�องภายนอก ไม่่ใช่่สมบััติิ

อย่างแท้้จริง บางที่่�สร้้างทุุกข์์เสีียด้้วยซ้้ำ ไม่่ใช่่สิ่่�งที่่�จะทำให้้พ้้นทุกข์์ได้้ แต่่การมีีปััญญาเป็็น

ความเจริญยิ่่�งกว่า่ (สุตุตันัตปิิฎก, 2539: 77) “ความเสื่่�อมโภคทรัพัย์เ์ป็น็เรื่่�องเล็ก็น้้อย แต่่

ความเสื่่�อมปัญัญาเลวร้้ายกว่า่ความเสื่่�อมทรัพัย์ ์ความเจริญิด้้วยโภคทรัพัย์เ์ป็น็เรื่่�องเล็ก็

น้้อย แต่่ความเจริญิด้้วยปัญัญายอดเยี่่�ยมกว่า่ความเจริญิทั้้�งหลาย” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 

79) ถึึงการเสื่่�อมการมีีโภคทรััพย์์ก็็เป็็นเรื่่�องเล็็กน้้อย ไม่่ใช่่สมบััติิอัันแท้้จริิง ไม่่ถึึงเสี้้�ยวที่่� 16 

แห่่งการมีีโภคทรััพย์์ภายในยิ่่�งกว่่าอริิยทรััพย์์ 7 มีีศรััทธาเป็็นต้้นมีีปััญญาเป็็นที่่�สุุดมิิได้้ อััน



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 241

นำพาพ้้นทุกข์์ได้้ “ความเสื่่�อมยศเป็็นเรื่่�องเล็็กน้้อย แต่่ความเสื่่�อมปััญญาเลวร้้ายกว่่า

ความเสื่่�อมทั้้�งหลาย ความเจริิญด้้วยยศเป็็นเรื่่�องเล็ก็น้้อย แต่่ความเจริิญด้้วยปัญัญายอด

เยี่่�ยมกว่่า” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 80) ถึึงเสื่่�อมยศ มีียศ ในโลกธรรม 8 อัันเป็็นของประจำ

โลก ก็ไ็ม่ใ่ช่ค่วามเจริญิแท้้ แต่่ปััญญาคือืยศประดับัที่่�แท้ข้องชาวโลก จากนั้้�นทรงตรัสัแนะนำ 

หลักัการในการเจริญิปััญญาแก่่ภิกิษุทุั้้�งหลายว่่า “เพราะเหตุนั้้�น เธอทั้้�งหลายพึึงสำเหนียก

อย่่างนี้้�ว่่า ‘เราทั้้�งหลายจัักเจริิญด้้วยความเจริิญทางปััญญา” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 14)

บางที่่�พระพุุทธองค์์ก็็ทรงตรััสเรื่่�อง “ปััญญา” โดยนำไปเปรียบเทีียบกัับแสง

สว่่างทั้้�งหลายที่่�มีีอยู่่�ในโลกนี้้�ทั้้�งหมด ที่่�ชาวโลกยอมรัับกัันว่่ามีีแสงสว่่าง มีีความโชติิช่่วง มีี

รััศมีี มีีความรุ่่�งเรื่่�องที่่�สุุด เพื่่�อให้้ภิิกษุุทั้้�งหลายได้้เห็็นได้้เข้้าใจว่่าแท้้ที่่�จริงแล้้ว สิ่่�งที่่�ชาวโลก

สมมติิว่่า สว่่างไสวรุ่่�งเรืืองที่่�สุุดนั้้�น ไม่่ใช้้ของจริงแท้้ ไม่่ได้้ทำให้้พ้้นทุุกข์์ทางใจไม่่ เป็็นเพีียง

แสงที่่�อำนวยความสะดวกเพีียงทางกายภาพเท่่านั้้�น มีีอย่่างน้้อย 5 พระสููตรคืือ อาภาสููตร

ว่า่ด้้วยแสงสว่่าง พระผู้้�มีพีระภาคตรัสัว่า่ “ภิิกษุทุั้้�งหลาย แสงสว่า่ง 4 ประการ คือื แสงสว่า่ง

แห่ง่ดวงจันัทร์์ 1 แสงสว่่างแห่่งดวงอาทิิตย์์ 1 แสงสว่่างแห่่งไฟ 1 และแสงสว่่างแห่่งปัญัญา 1 

บรรดาแสงสว่า่ง 4 ประการนั้้�น แสงสว่่างแห่่งปัญัญาเป็็นเลิศิ (สุุตตตันัตปิิฎก, 2539: 209) 

ปภาสููตรว่า่ด้้วยรัศัมี ี“ภิกิษุทุั้้�งหลาย รัศัมี ี4 ประการคือื รัศัมีแีห่ง่ดวงจันัทร์ ์1 รัศัมีแีห่ง่ดวง

อาทิติย์์ 1 รัศัมีแีห่ง่ไฟ 1 รัศัมีแีห่ง่ปัญัญา 1 บรรดารัศัมี ี4 ประการนั้้�น รัศัมีแีห่ง่ปัญัญาเป็็น

เลิิศ (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 209) อาโลกสููตรว่่าด้้วยความสว่่าง “ภิิกษุุทั้้�งหลาย ความสว่่าง 

4 ประการ คืือ ความสว่่างแห่่งดวงจัันทร์์ 1 ความสว่่างแห่่งดวงอาทิิตย์์ 1 ความสว่่าง แห่่ง

ไฟ 1 ความสว่่างแห่่งปััญญา 1 บรรดาความสว่่างทั้้�ง 4 ประการนั้้�น ความสว่า่งแห่ง่ปัญัญา

เป็น็เลิิศ (สุุตตันัตปิฎิก, 2539: 210) โอภาสสููตรว่า่ด้้วยความสว่า่งไสว “ภิกิษุทุั้้�งหลาย ความ

สว่า่งไสวแห่ง่ดวงจันัทร์ ์1 ความสว่า่งไสวแห่ง่ดวงอาทิติย์ ์1 ความสว่า่งไสวแห่ง่ไฟ 1 ความ

สว่า่งไสวแห่ง่ปััญญา 1 บรรดาความสว่า่งไสวทั้้�ง 4 นั้้�น ความสว่่างไสวแห่่งปัญัญาเป็น็เลิิศ 

(สุตุตันัตปิิฎก, 2539: 210) ปัชัโชตสููตรว่า่ด้ว้ยความรุ่่�งเรือืง “ภิิกษุทุั้้�งหลาย ความรุ่่�งเรือืง 4 

ประการคือื ความรุ่่�งเรือืงแห่ง่ดวงจันัทร์ ์1 ความรุ่่�งเรือืงแห่ง่ดวงอาทิติย์ ์1 ความรุ่่�งเรือืงแห่ง่

ไฟ 1 ความรุ่่�งเรือืงแห่่งปััญญา 1 บรรดาความรุ่่�งเรือืงทั้้�ง 4 นั้้�น ความรุ่่�งเรืืองแห่ง่ปัญัญาเป็น็

เลิิศ (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 210) 

“ปัญัญาคืือกำลังั” คือืแก่น่สารธรรม คือืความเป็็นใหญ่ ่ทรงแสดงใว้ใ้นสารสููตร 

ทรงแสดงสารธรรม คืือธรรมที่่�เป็็นแก่่นสารมีี 4 ประการ ปััญญาสารธรรม คืือธรรมที่่�เป็็น



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566242

แก่น่สารคือืปัญัญาเป็น็ข้อ้ที่่� 4 ในสารธรรมนั้้�น 4 (สุตุตันัตปิฎิก, 2539: 213) อินิทริยิสููตร ว่า่

ด้ว้ยอินิทรียี์ ์4 ประการ ทรงแสดงปัญัญินิทรียี์ ์อินิทรียี์ค์ือืปัญัญา (ความเป็น็ใหญ่ด่้ว้ยปัญัญา) 

เป็น็ข้อ้ที่่� 4 (สุตุตันัตปิฎิก, 2539: 214) สัทัธาพลสููตรว่า่ด้้วยสัทัธาพละ กำลััง 4 ประการ ทรง

แสดงปััญญาพละ กำลัังคืือปััญญาไว้้เป็็นข้้อที่่� 4 (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 214) ปััญญาพลสููตร

ว่า่ด้ว้ยปััญญาพละ กำลังั 4 ประการ ทรงจัดัปััญญาพละ กำลังัคือืปัญัญาไว้เ้ป็น็ข้้อที่่� 1 ตาม

ด้้วยวิิริิยพละ อนวััชชพละ สัังคหพละ (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 215) 

“ปััญญาทำให้้ถึงที่่�สุุดแห่่งโลก” ข้้ามโลกนี้้�และโลกหน้้า โรหิิตััสสสููตร พระ

สููตรนี้้�พระพุุทธองค์์ทรงตรััสกัับเทพบุุตรชื่่�อว่่าโรหิิตััสสะ ที่่�วััดเชตวััน กรุุงสาวััตถีี เทพบุุตร

เข้้ามาเฝ้้าทููลถามว่่า “พระองค์์จะทรงสามารถเป็็นผู้้�รู้้� เห็็น ถึึงที่่�สุุดแห่่งโลก (โอกาสโลกคืือ

โลกจัักรวาล) ที่่�สััตว์์ไม่่เกิิด ไม่่แก่่ ไม่่ตาย ไม่่จุุติิ ไม่่อุุบััติิด้้วยการไป” ทรงตรััสตอบว่่า “เทพ

บุุตร เราไม่่กล่่าวที่่�สุุดแห่่งโลกที่่�สััตว์์ไม่่เกิิด ไม่่แก่่ ไม่่ตาย ไม่่อุุบััติิว่่า ‘พึึงรู้้� พึึงเห็็น พึึงถึึง

ได้้’ ด้้วยการไป เราไม่่กล่่าวว่า การที่่�บุุคคลยังไม่่ถึึงที่่�สุุดแห่่งโลกจะทำที่่�สุุดแห่่งทุุกข์์ได้้ เรา

บัญัญัตัิโิลก (ทุกุขสัจั) ความเกิดิโลก (สมุุทัยัสัจั) ความดัับโลก (นิิโรธสัจั) และข้้อปฏิบิัตัิใิห้ถ้ึงึ

ความดัับโลก (มััคคสััจ) ในร่่างกายที่่�มีีประมาณวาหนึ่่�ง มีีสััญญา มีีใจนี้้�เอง” (สุุตตัันตปิิฎก, 

2539: 74) จากนั้้�นทรงตรัสัเป็น็พระถาคาแก่เ่ทพบุตุรโรหิตัิัสสะว่า่ “ไม่่ว่า่ในเวลาไหน ที่่�สุุด

แห่ง่โลก ใครก็ถ็ึงึไม่ไ่ด้ด้้ว้ยการไปและเมื่่�อยังัไม่ถ่ึงึที่่�สุุดแห่ง่โลก ย่อ่มไม่ม่ีกีารเปลื้้�องตนจาก

ทุุกข์์ เพราะเหตุุนั้้�นและ ผู้้�รู้้�แจ้้งโลก มีีปััญญาดีี ถึึงที่่�สุุดแห่่งโลก อยู่่�จบพรหมจรรย์์ สงบ

ระงับั รู้้�ที่่�สุุดแห่่งโลกย่อ่มไม่ห่วังัทั้้�งโลกนี้้�และโลกหน้้า” (สุตุตันัตปิฎิก, 2539: 45) จะเห็น็

ว่า่พระสููตรนี้้�พระพุุทธเจ้า้ทรงแสดงถึงึกำลัังแห่ง่ปัญัญาที่่�ทำให้ถ้ึงึที่่�สุดุแห่ง่โลกคือืความดับั

ทุกุข์์ หรืือนิพพานได้้ แม้้แต่่เทพบุตร เมื่่�อครั้้�งเคยเกิิดเป็็นฤๅษีีมีฤีทธิ์์� เหาะได้้มีคีวามเร็ว็ปาน

ยิ่่�งลููกธนููผ่านเงาต้้นตาลด้า้นขวาง เหาะไปโดยไม่่กินิ ไม่ด่ื่่�ม ไม่เ่คี้้�ยว ไม่่ลิ้้�ม และถ่่ายอุจุจาระ

ปัสัสาวะเป็น็เวลา 100 ปีี ก็็ยังัไม่่ถึงึที่่�สุดุแห่ง่โลกได้เ้ลย แต่่พระพุทุธองค์์ชี้้�ให้เ้ห็็นว่่า ผู้้�รู้้�แจ้ง้

โลก มีีปััญญาดีีเดิินทางถึึงที่่�สุุดแห่่งโลก ข้้ามพ้้นโลกนี้้�และโลกหน้้าได้้ด้้วยกำลัังปััญญา

“ปััญญาทำให้้เห็็นทิิฏฐิิที่่�ถููกต้้อง” พ้้นทุุกข์์ทั้้�งปวงได้้ วิิปััลลาสสููตร ทรงตรััส

แก่ภิ่ิกษุุทั้้�งหลายว่่า  “สััญญาวิปิลาส จิติวิปิลาส ทิฏิฐิิวิปิลาส ทำให้้บุคุคลมีความวิปิลาสคือื

ความคลาดเคลื่่�อนของการรัับรู้้� คือืรับรู้้�สิ่่�งที่่�ไม่เ่ที่่�ยงว่า่เที่่�ยงเป็็นต้น้ เหล่่าสัตัว์ผ์ู้้�ถููกมิิจฉาทิิฏฐิิ

ทำลาย มีจีิติซััดส่า่ย สำคัญัผิิด หมายรู้้�ในสิ่่�งที่่�ไม่่เที่่�ยงว่า่เที่่�ยง..สัตัว์์เหล่่านั้้�นประสบกับัความ

เกิดิและความตายท่อ่งเที่่�ยวไปสู่่�สังัสารวัฏั ก็ใ็นกาลใดพระพุทุธเจ้า้ ผู้้�จุดุประกายให้แ้สงสว่า่ง 

เสด็็จอุุบััติิขึ้้�นในโลก ในกาลนั้้�นพระองค์์ย่่อมประกาศธรรม (อริิยสััจ 4) นี้้� ที่่�ให้้สััตว์์ถึึงความ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 243

ดัับทุุกข์์ เหล่่าสััตว์์นั้้�นผู้้�มีีปััญญา ฟัังธรรมของพระพุุทธเจ้้าเหล่่านั้้�น กลัับได้้ความคิิดเป็็น

ของตนเอง ได้เ้ห็น็สิ่่�งที่่�ไม่เ่ที่่�ยงว่า่ไม่เ่ที่่�ยง...ได้เ้ห็น็สิ่่�งที่่�ไม่ง่ามว่า่เป็น็ของไม่ง่าม ยึดึถือืสัมัมา

ทิิฏฐิิ พ้้นทุุกข์์ทั้้�งหมดได้้ (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 80) ปฐมอิิธโลกิิกสููตรทรงตรััสว่่า “ วิิสาขา 

มาตุคุามประกอบด้้วยธรรม 4 ประการ ชื่่�อว่า่ เป็น็ผู้้�ปฏิบิัตัิเิพื่่�อชัยัชนะในโลกหน้้า ปรารภ

โลกหน้้าคืือ ถึงึพร้้อมด้้วยศรััทธา ถึงึพร้้อมด้้วยศีีล ถึงึพร้้อมด้้วยจาคะ และถึึงพร้้อมด้้วย

ปััญญา คืือมาตุคุามในโลกนี้้�เป็น็ผู้้�มีปีัญัญา คืือประกอบด้้วยปัญัญาเป็น็เครื่่�องพิจิารณา

เห็น็ทั้้�งความเกิดิและความดัับอัันเป็็นอริิยะ ชำแรกกิเิลสให้้ถึงความสิ้้�นทุุกข์โดยชอบ”(สุุต

ตันัตปิฎิก, 2539: 326) สัทัธาสููตร ตรัสัถึงึความสำคัญัของปัญัญาว่า่ “เมื่่�อใดภิกิษุมุีศีรัทัธา 

มีศีีลี...ทำให้้แจ้้งเจโตวิมิุตุติ ิปัญัญาวิมิุตุติอิันัไม่ม่ีอีาสวะ เพราะอาสวะสิ้้�นไปด้้วยปัญัญา

อันัยิ่่�งเอง เขาถึงึอยู่่�ในปัจัจุบุันั เมื่่�อนั้้�น เธอจึงึชื่่�อว่า่เป็น็ผู้้�บริบิููรณ์ด์้้วยองค์น์ั้้�น” (สุตุตันัต

ปิิฎก, 2539: 380) ปฐมสััมปทาพระสููตร ทรงแสดงความถึึงพร้้อมด้้วยปััญญาว่่า “กุุลบุุตร

ในโลกนี้้�เป็็นผู้้�มีีปััญญาคืือ ประกอบด้้วยปััญญาเป็็นเครื่่�องพิิจารณาเห็็นทั้้�งความเกิิดและ

ความดัับอัันเป็็นอริิยะ ชำแรกกิิเลสให้้ถึึงความสิ้้�นทุุกข์์โดยชอบ นี้้�เรีียกว่่าปััญญาสััมปทา” 

(สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 388) มููลกสููตร พระสููตรนี้้�พระพุุทธองค์์ทรงแจ้้งแก่่ภิิกษุุทั้้�งหลาย ใน

กรณีีที่่�ถููกถามจากอััญเดีียรถีีย์์ปริิพาชก ว่่าธรรมทั้้�งปวงมีีอะไรเป็็นยิ่่�ง พึึงตอบว่่า “ธรรมทั้้�ง

ปวงมีีปััญญาเป็็นยิ่่�ง” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 409) สััมโพธิสููตร ทรงสอนให้้ภิิกษุุแก้้ปััญหา

ของอััญเดีียรถีีย์์ที่่�ถามว่่า ผู้้�มีีอายุุทั้้�งหลาย อะไรเป็็นเหตุุแห่่งการเจริิญธรรมฝ่่ายสััมโพธิิ พึึง

ตอบว่า่ “ภิกิษุเุป็็นผู้้�มีีปัญัญา คือืประกอบด้้วยปััญญาเป็น็เครื่่�องพิิจารณา เห็น็ทั้้�งความเกิดิ

และความดัับอัันเป็็นอริิยะ ชำแรกกิิเลสให้้ถึึงความสิ้้�นทุุกข์์โดยชอบ นี้้�เป็็นเหตุุประการที่่� 5 

แห่ง่การเจริญิธรรมที่่�เป็น็ฝ่า่ยส้ม้โพธิ” (สุตุตันัตปิฎิก, 2539: 427) สมิิทธิสิููตร เป็น็คำสนทนา

ระหว่่างพระสารีีบุุตร พระธรรมเสนาบดีี กัับพระสมิิทธิิว่่า “ท่่านสมิิทธิิ สัังกััปปวิิตกเหล่่า

นี้้�มีีอะไรเป็็นยิ่่�ง” ท่่านสมิิทธตอบว่่า “มีีปััญญาเป็็นยิ่่�งขอรัับ” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 462)

“ปัญัญาเป็น็ตัวัชี้้�วัดั” ในสรภัังคชาดก กล่่าวถึงลัักษณะของคนมีปัญัญา ความ

สำคััญของปััญญา มีีการกระทำ มีีความประพฤติิและคบหากัับคนเช่่นไร จึึงจะเรีียกว่่าได้้

ปััญญา เป็็นคำถามของท้้าวสักกะ กัับ     สรภัังคดาบส โดยท้้าวสักกะถามว่่า “คนเช่่นไร

ชื่่�อว่่ามีีปััญญา” ดาบสตอบว่่า “บุุคคลคิิดปััญหาที่่�ลึึกซึ้้�งได้้ด้้วยใจ ไม่่ทำกรรมหยาบซึ่่�งหา

ประโยชน์์เกื้้�อกููลมิิได้้ ไม่่ตััดรอนประโยชน์์ที่่�มาถึึงตามกาลให้้เสีียไป บััณฑิิตเรีียกคนเช่่นนี้้�

ว่่า ผู้้�มีีปััญญา” ท้้าวสัักกะถามต่่อไปอีีกว่่า “ศีีล 1 สิิริิ 1 ธรรมของสััตบุุรุุษ (คนดีี) 1 ปััญญา 

1 บััณฑิิตกล่่าวข้อไหนว่าประเสริิฐกว่่า” ดาบสตอบว่่า “ท่่านผู้้�เจริิญทั้้�งหลายกล่่าวว่่า 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566244

ปััญญาแลประเสริิฐที่่�สุุด ดุุจดวงจัันทร์์ราชาแห่่งนัักษััตรประเสริิฐกว่่าดวงดาวทั้้�งหลาย 

ศีีล สิิริิและธรรมของสััตบุุรุุษย่่อมเป็็นไปตามบุุคคลผู้้�มีีปััญญา” ท้้าวสักกะถามต่่อว่า 

“บุคุคลในโลกนี้้�กระทำอย่างไร กระกรรมอะไร ประพฤติิกรรมอะไร คบหาคนอย่างไรจึึงจะ

ได้้ปััญญา” ดาบสตอบว่่า “บุุคคลคบหาท่่านผู้้�เจริิญด้้วยปััญญา มีีความรู้้�ละเอีียดลออ 

เป็็นพหููสููต ควรศึึกษาเล่่าเรีียนสอบถาม ฟัังคำสุุภาษิิตโดยเคารพ บุุคคลกระทำอย่่างนี้้� 

จึงึจะชื่่�อว่า่ “ผู้้�มีปีัญัญา” (สุตุตันัตปิฎิก, 2539: 607-609) ฐานสููตร พระพุทุธเจ้า้ทรงตรัสั

กับัภิกิษุทุั้้�งหลายว่า่ด้ว้ยฐานะ 4 ประการเป็น็ตัวัชี้้�วัดัคนในโลกนี้้� ข้อ้ที่่� 4 ว่า่ “ปัญัญาพึงึรู้้�ได้้

ด้้วยการสนทนา และปััญญานั้้�นแลพึึงรู้้�ได้้โดยใช้้เวลานาน ไม่่ใช่่นิิดหน่่อย ผู้้�มนสิิการจึึงรู้้�ได้้ 

ผู้้�ไม่่มนสิิการหารู้้�ได้้ไม่่ ผู้้�มีีปััญญาจึึงรู้้�ได้้ ผู้้�มีีปััญญาทรามหารู้้�ได้้ไม่่” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 

192) การสนทนาที่่�บ่่งบอก เป็็นตัวชี้้�วััดถึึงการมีีปััญญาในตัวบุคคลที่่�ร่่วมสนทนาด้้วย ทรง

มีีพุุทธาธิิบายเพิ่่�มเติิมว่่า “ท่่านผู้้�นี้้� อ้้างบทที่่�มีีความหมายลึึกซึ้้�ง สงบ ประณีีต สามััญชน

คาดไม่ถ่ึงึ ละเอียีด บัณัฑิติพึงึรู้้�ได้้ เวลากล่า่วธรรมใด ก็ส็ามารถที่่�จะบอก แสดง บัญัญัตัิิ 

กำหนด เปิิดเผย จำแนก ทำให้้ง่่ายซึ่่�งเนื้้�อความแห่่งธรรมนั้้�นทั้้�งโดยย่่อหรืือโดยพิิสดาร 

ท่่านผู้้�นี้้�มีีปััญญา ไม่่ใช่่มีีปััญญาทราม” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 192)

คำถามเทวดาเรื่่�องปัญัญา ที่่�เหล่า่เทวดาเข้า้เฝ้า้ทููลถามในเวลาราตรีี มีปีรากฏ

อยู่่�หลายพระสููตร เช่่นวิิตตสููตร เทวดาทููลถามว่่า “อะไรหนอเป็็นทรััพย์์เครื่่�องปลื้้�มใจอย่่าง

ประเสริิฐของคนในโลกนี้้� อะไรหนอที่่�บุุคคลประพฤติิแล้้วนำความสุุขมาให้้ อะไรหนอเป็็น

รสดีีกว่่าบรรดารสทั้้�งหลาย คนมีีชีีวิิตเป็็นอยู่่�อย่างไร นัักปราชญ์์ทั้้�งหลายกล่่าวว่่ามีีชีีวิิต

ประเสริิฐ” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539:  80) มีีพุุทธดำรััสตอบว่่า “ศรััทธาเป็็นทรััพย์์เครื่่�องปลื้้�ม

ใจอย่่างประเสริิฐของคนในโลกนี้้� ธรรมที่่�บุุคคลประพฤติิดีีแล้้วนำความสุุขมาให้้ ความจริง

เท่่านั้้�นเป็็นรสที่่�ดีียิ่่�งกว่่ารสทั้้�งหลาย คนที่่�เป็็นอยู่่�ด้้วยปััญญา นัักปราชญ์์ทั้้�งหลายกล่่าวว่่า

มีีชีีวิิตประเสริิฐ (สุุตตัันตปิิฎก, 2539:  80) วุุฏฐิิสููตร เทวดาทููลถามว่่า “บรรดาสิ่่�งที่่�งอกขึ้้�น 

อะไรเล่่าประเสริิฐ บรรดาสิ่่�งที่่�ตกไปอะไรเล่่าประเสริิฐ บรรดาสััตว์์ที่่�เดิินได้้ สัตัว์์ประเภทใด

ประเสริิฐ  บรรดาชนผู้้�พููด ใครประเสริิฐ” (สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 81) พระพุุทธเจ้้าตรััสตอบ

ว่า่ “บรรดาสิ่่�งที่่�งอกขึ้้�นความรู้้�ประเสริิฐ บรรดาสิ่่�งที่่�ตกลงไปความไม่่รู้้�ประเสริิฐ บรรดา

สััตว์์ที่่�เดิินได้้ พระสงฆ์์เป็็นผู้้�ประเสริิฐ บรรดาชนพููด พระพุุทธเจ้้าเป็็นผู้้�ประเสริิฐ (สุุต

ตันัตปิฎิก, 2539: 81) และในอาฬวกสููตร พระพุทุธเจ้า้ทรงตรัสัแก่ป่ัญัหาของอาฬาวกยักัษ์์

ที่่�ทููลถามปััญหาหลายข้้อ ในบทความนี้้�จะนำเฉพาะเรื่่�องที่่�ถามเกี่่�ยวกัับปััญญาดัังนี้้� “นััก

ปราชญ์์ทั้้�งหลายกล่่าวชีวิิตของผู้้�เป็็นอยู่่�อย่างไรว่่าประเสริิฐสุด คนบริิสุุทธิ์์�ได้้อย่่างไร คน



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 245

ได้้ปััญญาอย่างไรหนอ” ทรงแก้้ปััญหานั้้�นว่า “นัักปราชญ์กล่าวว่่าชีีวิิตของผู้้�เป็็นอยู่่�ด้้วย

ปััญญาว่่าประเสริิฐสุุด คนบริิสุุทธิ์์�ได้้ด้้วยปััญญา บุุคคลเชื่่�อธรรมของพระอรหัันต์์เพื่่�อ

บรรลุุนิิพพาน ฟัังอยู่่�ด้้วยดีีย่่อมได้้ปััญญา”(สุุตตัันตปิิฎก, 2539: 296-299) อาฬวกยัักษ์์

ถามประเด็็นที่่�สำคััญยิ่่�งคืือ การใช้้ชีีวิิตของคนเราที่่�อยู่่�ในโลกนี้้�ไม่่ว่่าคนจน คนรวย มหา

เศรษฐีี มีีชีีวิิตดำรงอยู่่�อย่างไรจึึงจะชื่่�อว่่า เป็็นชีีวิิตที่่�ประเสริิฐ คนถููกหวยรวยเป็็นเศรษฐีี

ข้้ามคืืนแต่่ใช้้ชีีวิิตไม่่เป็็น ไม่่มีีปััญญาทรััพย์์เงิินทองที่่�ได้้ก็็หมดอย่่างรวดเร็็วปรากฏข่่าวอยู่่�

บ่่อยๆ เศรษฐีีกลายเป็็นยาจก ยาจกหลายเป็็นเศรษฐีีก็็มีีให้้เห็็นบ่่อยๆ อยู่่�ที่่�การดำรงชีีวิิต

ด้ว้ยปัญัญานั่่�นเอง ประเด็น็ต่อ่มาถามถึงึความบริสุิุทธิ์์�ของคน เวลาคนเรามีคีวามทุกุข์์จนคิดิ 

จนปัญัญา หาทางออกไม่พ่บ เมื่่�อได้ปั้ัญญาย่อ่มได้ค้วามบริสิุทุธิ์์�จากทุกุข์น์ั้้�น และประเด็น็ที่่�

สาม ถามถึึงคนเราจะได้้ปััญญาอย่่างไร วิิธีีการเรีียนรู้้�ที่่�จะได้้ปััญญา เป็็นคำตอบคืือการฟััง 

(การเรีียน) ด้้วยความตั้้�งใจ ด้้วยความเคารพ ด้้วยดีีจะได้้ปััญญามาประดัับตนและไม่่มีีมิิตร

ใดเสมอด้้วยวิิชชาความรู้้� ปััญญาจึึงมีีความสำคััญอย่่างต่่อบุุคคลในโลกนี้้�และโลกหน้้าที่่�จะ

ต้้องท่่องเที่่�ยวอยู่่�ในสัังสารวััฏนี้้�

องค์์ความรู้้�จากการศึึกษา
บทความเรื่่�อง “ความสำคััญของปััญญาในพุุทธศาสนาเถรวาท” นี้้� มุ่่�งเน้้น

เสนอถึงึความสำคัญัของปัญัญาในพุทุธศาสนา ที่่�พระพุุทธเจ้า้ได้ท้รงแสดงไว้ ้ตรัสัไว้ ้กับัภิกิษุุ 

อุุบาสก อุุบาสิกิา เทวดา และบุุคคลนอกพระศาสนา ผู้้�เขียีนได้น้ำเสนอเนื้้�อหามาตามลำดับั

ตั้้�งแต่่บทนำเพื่่�อชี้้�ให้้เห็็นถึงความสำคััญ ความจำเป็็น   อััตลัักษณ์์จุุดเด่่น ที่่�สำคััญของพุุทธ

ศาสนาเถรวาทคือืปััญญา จากนั้้�นได้แ้สดงความหมายของคำว่า่ “ปัญัญา” ด้ว้ยการวิเิคราะห์์

คำ การเกิิดขึ้้�นของปััญญาในพุุทธศาสนา ไม่่เหมืือนศรััทธาที่่�อาจเกิิดได้้ง่่ายๆ เพีียงแค่่เห็็น

บุุคลิิกภาพก็เกิิดศรััทธาเลื่่�อมใสได้้ อย่่างอุุปติสสะมานพเห็็นพระอััสสชิิเถระก็็เกิิดศรััทธา

ขึ้้�นอย่างแรง แต่่ปัญัญาย่่อมมีีพัฒันาการของการเกิิดขึ้้�นเป็็นขั้้�นเป็็นตอน ปัญัญามีีระดัับชั้้�น

ที่่�ละเอีียดอ่่อนตั้้�งแต่ปั่ัญญาที่่�เป็็นของชาวโลกยัังอยู่่�ในโลกยัังเวียีงว่า่ยตายเกิิดจนถึงปัญัญา

ที่่�เหนืือโลก พ้้นโลกไม่่ต้้องกลัับมาสู่่�โลกนี้้�อีีกและความสำคััญของปััญญา ผู้้�เขีียนบทความ

เรื่่�องนี้้�มุ่่�งเน้้นความสำคััญไปที่่�พระสููตรต่่างๆ ที่่�เกี่่�ยวข้องกัับเรื่่�องปััญญา สามารถเขีียนเป็็น

รููปแบบเสนอได้้ดัังนี้้�



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 14  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566246

สรุุป
ไม่ม่ีสีถานที่่�ไหนไม่ใ่ช้ปั้ัญญา ปััญญาคืือเครื่่�องมือืที่่�สำคัญัที่่�จะไขไปสู่่�ความหลุดุ

พ้้นข้้ามโลกนี้้�และโลกหน้้า ปััญญาคืือหลัักธรรมคำสอนที่่�โดดเด่่นที่่�สุุดของพระพุุทธเจ้้า 

ปัญัญามีคีวามสำคัญัยิ่่�งต่อ่มวลมนุษุยชาติ ิหากชีวีิติขาดเสียีซึ่่�งปัญัญาชีวีิติย่อ่มขาดโอกาสไป

เสียีทุกุด้า้น ดุจุชีวิติเกิดิอยู่่�ในทะเลทรายแห้ง้แล้ง้กันัดาร หาสิ่่�งใดเป็น็ที่่�ชุ่่�มชื่่�นใจมิไิด้้ โดยเนื้้�อ

แท้แ้ล้ว้ปัญัญามีีแต่คุ่ณุหากบุุคคลผู้้�มีปัีัญญานั้้�นเป็น็บัณัฑิติชนประกอบด้้วยศีลี มีสีัมัมาทิิฏฐิิ 

ปัญัญามีีความสำคัญัต่อ่เหล่า่สัตัว์ท์ั้้�งหลายในโลกนี้้� ด้า้นการศึกึษาเล่า่เรียีน ประกอบอาชีพี 

ดำรงชีีวิิต การบริิหารบ้้านเมืือง การปกครองบ้้านเมืือง จััดการเศรษฐกิจ มีีความสำคััญต่่อ

โลกหน้้า ที่่�จะต้้องกลับัมาเกิิดอีีกไม่่ว่า่ในภพภููมิใด ปัญัญาที่่�เป็็นกุศลย่อมเป็็นตัวรักษาเหล่่า

สัตัว์ท์ั้้�งหลายให้้มีลีักัษณะโดดเด่่นกว่่า เหล่่าสัตัว์ท์ี่่�ไม่ม่ีปีัญัญา ปัญัญามีีความสำคััญต่อ่เหล่า่

สััตว์์ที่่�จะถึึงที่่�สุุดแห่่งทุุกข์์อยู่่�จบพรหมจรรย์์

พระพุุทธเจ้้าทรงตรััสถึึงสิ่่�งที่่�งอกขึ้้�นไม่่มีีอะไรดีีเท่่าปััญญางอก คนที่่�อยู่่�ด้วย

ปััญญานัักปราชญ์์ชื่่�นชมยิินดีีว่่ามีีชีีวิิตประเสริิฐแท้้ เขาย่่อมมีีชีีวิิตบริิสุุทธิ์์�ด้้วยปััญญา รู้้�จััก

เล่่าเรีียนสดัับรัับฟัังด้้วยดีี เมื่่�อจะสนทนา พููดคุุยก็็ย่่อมสนทนาพููดด้้วยปััญญา ย่่อมเป็็นที่่�

ปรารถนา ชื่่�นชอบของเหล่่าชน เพราะมีีคุุณสมบััติิเป็็นผู้้�รู้�ลึก อธิิบายสิ่่�งที่่�ยากให้้ง่่าย ดุุจ

หงายของคว่่ำ เป็น็ดังัประทีปีในสถานที่่�อันัอับัแสง ดังัคำของสรภังัคบัณัฑิติได้ก้ล่า่วกับัท้า้ว

สัักกะว่่า “ท่่านผู้้�เจริิญทั้้�งหลายกล่าวว่่า ปััญญาแลประเสริิฐที่่�สุุด ดุุจดวงจัันทร์์ราชา

แห่ง่นักัษัตัรประเสริฐิกว่า่ดวงดาวทั้้�งหลาย ศีลี สิริิิและธรรมของสัตับุรุุุษย่อ่มเป็น็ไปตาม

บุุคคลผู้้�มีีปััญญา”



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.14  No. 1  | January - June  2023 247

บรรณานุุกรม
บุุญมีี  แท่่นแก้้ว. (2535). ญาณวิิทยา. โรงพิิมพ์์ธนะการพิิมพ์์.

ทองย้้อย  แสงสิินชััย. (2557). บาลีีวัันละคำ. สำนัักพิิมพ์์นามมีีบุ๊๊�คส์์พัับลิิเคชั่่�น.

มหาจุฬุาลงกรณราชวิทิยาลัยั. (2539). พระไตรปิฎิก. โรงพิิมพ์ม์หาจุุฬาลงกรณราชวิทิยาลััย.

พระพรหมคุุณาภรณ์์ (ปอ.ปยุตฺโฺต). (2549). สุขุภาวะองค์ร์วมแนวพุทุธ.พุทุธจักัร. (3) 12.

________. (2543). พจนานุุกรมพุุทธศาสตร์์:ฉบัับประมวลศััพท์์. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 4). โรงพิิมพ์์

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระเทพเวทีี (ประยุุทธ์์  ปยุุตฺฺโต). (2531). พััฒนาตน. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 2). มููลนิิธิิโกมลคีีมทอง.

พระธรรมปิิฎก (ป.อ. ปยุตฺุโฺต.(2546). พุุทธธรรม:ฉบับัปรับัปรุงุและขยายความ. (พิิมพ์์ครั้้�ง

ที่่�11). โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระพุุทธโฆสเถร. (2546). วิิสุุทธิิมรรค. (พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 4). ประยููรวงศ์์ พริ้้�นติ้้�ง

พุุทธทาสภิิกขุุ. (2534). คู่่�มืือมนุุษย์์:ฉบัับสมบููรณ์์. สำนัักพิิมพ์์ธรรมสภา.

สมเด็็จพระญาณสัังวรฯ (เจริิญ  สุุวฑฺฒโน ป.ธ.9). (2555). คู่่�มืือปััญญา. โรงพิิมพ์์มหามกุุฏ

ราชวิิทยาลััย.

สุุรพล  ไกรสราวุุฒิิ.(2552). คู่่�มืือปััญญามนพระพุุทธศาสนา. ธรรมสถานจุุฬาลงกรณ์์

มหาวิิทยาลััย.

เอื้้�อมอร  ชลวร. (2553). การพััฒนาปัญัญาในพระพุทุธศาสนาเถรวาท. สารนิิพนธ์ป์ริญิญา

พุทุธศาสตรดุษุฎี.ี บัณัฑิิตวิทิยาลัยั:  มหาวิทิยาลัยัมหาจุฬุาลงกรณราชวิทิยาลัยั.


