
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202114
Research Articles

Received: 2021-12-11    		   Revised:  2021-12-23   	 Accepted: 2021-12-27

การศึกึษาเปรียีบเทียีบแนวคิดิเรื่่�องสิทิธิขิองโทมัสั ฮอบส์์ กับัจอห์์น ล็็อค
A Comparative Study on the Concept of Right 

between Thomas Hobbes and Jonh Locke

พระวรวััชริินทร์์ สิิริิภทฺฺโท (อิินวิิน)
Phra Worawatcharin Siribhaddo (Inwin)

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

วิิโรจน์์ อิินทนนท์์
Viroj Inthanon

มหาวิิทยาลััยเชีียงใหม่่

Chiang Mai University

Corresponding Author Email: Worawatcharin.inwin@hotmail.com

บทคััดย่่อ 
บทความวิิจััยน้ี้� วััตถุุประสงค์์ 3 ประการ  1) เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษย

ชนตามหลัักสากล 2) เพื่่�อศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิในทรรศนะของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น 
ล็อ็ค และ 3) เพื่่�อวิเิคราะห์์เปรีียบเทีียบความเหมืือนและความแตกต่่างของแนวคิดเรื่่�องสิิทธิิ
ระหว่่างโทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค เป็็นการวิิจััยเชิิงคุุณภาพ  

ผลการวิิจััยพบว่่า 1)  แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนสากล ได้้รัับการรัับรองและ
คุ้้�มครองในช่วงศตวรรษที่่� 18 องค์์การสหประชาชาติิ ได้้จััดตั้้�งขึ้้�นมาเมื่่�อวัันที่่� 24 ตุุลาคม 
ค.ศ. 1945  ต่่อมา ได้้ร่่วมมืือกัันจัดทำปฏิิญญาสากลว่าด้้วยสิิทธิิมนุุษยชน และประกาศใช้้ 
เมื่่�อวันัที่่� 10 ธัันวาคม ค.ศ. 1948 เนื้้�อหาของปฏิญิญาฯ มีีบัญัญัตัิไิว้ ้30 ข้้อ แบ่่งออกเป็็น 2 
กลุ่่�ม ได้้แก่่ (1) สิิทธิทิางแพ่่งและทางการเมืือง (2) สิิทธิทิางเศรษฐกิิจ สัังคม และวััฒนธรรม  
2) ด้า้นแนวคิดิเรื่่�องสิทิธิิ ทั้้�งฮอบส์แ์ละล็อ็ค ได้เ้สนอแนวคิดิเรื่่�องสิทิธิทิางธรรมชาติเิอาไว้โ้ดย
ฮอบส์ม์องว่่า มนุุษย์ต์้อ้งยอมสละสิิทธิธิรรมชาติิทั้้�งหมดที่่�มีใีห้ก้ับัรัฐั ส่ว่นล็อ็คมองว่่า มนุุษย์์
ไม่ไ่ด้ส้ละสิิทธิิทั้้�งหมดให้ก้ับัรัฐั แต่ใ่ห้เ้พียีงสิทิธิเิสรีภีาพบางส่ว่นเท่่านั้้�น 3)  เมื่่�อเปรีียบเทียีบ
แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิระหว่่าง ฮอบส์์และล็็อค พบว่่า ทั้้�งสองคนต่่างให้้ความสำคััญในเรื่่�องของ
ปััจเจกบุุคคลเหมืือนกัน แต่่มีีทััศนะมุุมมองในเรื่่�องการทำสััญญาประชาคม เพื่่�อสละอำนาจ
และสิิทธิิทางธรรมชาติิของตนให้้กัับรััฐต่่างกััน โดยฮอบส์์มองว่่า เราควรสละสิิทธิิของเราให้้
รััฐทั้้�งหมด ในขณะที่่�ล็็อคมองว่่า เราควรสละสิิทธิิที่่�สำคััญบางประการเท่่านั้้�น



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 15

คำสำคััญ: ศึึกษาเปรีียบเทีียบ, แนวคิิด, โทมััส ฮอบส์์, จอห์์น ล็็อค

Abstract
This research aims at 3 objectives:  1) to study the concept of universal 

right, 2) to study the concept of right in perspectives of Thomas Hobbes and Jonh 

Lock, and 3) to comparative analyze the sameness and the differences of the con-

cepts of right between Thomas Hobbes and Jonh Lock.  It is a qualitative research.

The results of this research were: 1) The concept of universal human 

rights had been accredited and protected during the 18th century. The United 

Nations was established on October 24, 1945, and later on, collaborated to 

prepare the Universal Declaration of Human Rights and was promulgated on 

December 10, 1948. The content of the Declaration contains 30 items having 

divided into two groups: (1) the Civil and Political rights and (2) the economic, 

social and cultural rights. 2) On the concept of rights, both Hobbs and Lock had 

also proposed the concept of natural rights; that is Hobbs gave the view that 

Human beings have to waive all their natural rights to the State, while Lock opined 

that human beings have not to waive all rights to the state, but gave only some 

rights and freedoms. 3) On comparing the concept of rights between Hobbs and 

Locke, it was found that both thinkers had place the same importance on the 

individual. But they were different on the viewpoint of the Social contract to 

waive all one’s power and natural right to State. That is Hobbs viewed that we 

should waive our all rights to State, while Locke opined that we should only 

waive some of our important rights.

Keywords:  A comparative study, Concept, Thomas Hobbes, Jonh Locke

บทนำ
นับัตั้้�งแต่ใ่นอดีตีมนุุษย์เ์ป็น็ผู้้�ที่่�มีคีวามกลัวัอยู่่�ตลอดเวลา เช่น่ กลัวัปรากฏการณ์์

ธรรมชาติ ิกลัวัการไม่ไ่ด้ร้ับัความปลอดภัยัในชีวีิติร่า่งกายและทรัพัย์สิ์ิน ตลอดจนกลััวความ



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202116

ตาย เป็็นต้้น ดัังนั้้�น มนุุษย์์จึึงแสวงหาหลัักประกัันเพ่ื่�อความมั่่�นคงปลอดภััยให้้กัับตนเอง 

หลัักประกัันดังกล่่าว ถืือเป็็นมาตรฐานขั้้�นต่่ำที่่�คิิดกัันว่า มนุุษย์์ควรจะมีีสิิทธิิอะไรบ้้าง ที่่�มีี

หรืือที่่�ได้้มาโดยธรรมชาติิพร้้อมกัับการเกิิด ด้้วยความเชื่่�อที่่�ว่่า มนุุษย์์เกิิดมาพร้้อมกัับความ

มีีคุุณค่่า มีีวิิถีีทางแห่่งการดำเนิินชีีวิิตเป็็นของตนเอง มีีความสามารถในการดำรงตนอยู่่�ใน

สภาพแวดล้้อมที่่�ดีีที่่�เหมาะสมอย่่างสมศัักดิ์์�ศรีของความเป็็นมนุุษย์์ เรีียกกัันว่า เป็็นสิทธิิ

ธรรมชาติิ (Natural Right) ซ่ึ่�งมีคีวามสััมพันัธ์ใ์กล้ช้ิดิกับักฎหมายธรรมชาติิ (Natural Law) 

เป็็นที่่�ยอมรัับกัันว่่า สิิทธิิธรรมชาติิเป็็นบ่่อเกิิดหรืือที่่�มาสำคััญของสิิทธิิมนุุษยชน (Human 

Right) ในปััจจุุบััน (อุุดมศัักดิ์์� สิินธิิพงษ์์, 2550: 11)

เป็็นที่่�ยอมรัับกัันโดยทั่่�วไปว่่าสิิทธิิธรรมชาติิมีีความสััมพัันธ์ใกล้้ชิิดกัับกฎหมาย

ธรรมชาติ ิเป็น็บ่อ่เกิดิหรืือที่่�มาของสิทิธิมินุษุยชนในปัจัจุบุันั หากสืืบย้อ้นไปในประวัตัิศิาสตร์์

จะพบว่่า แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิธรรมชาติิ ได้้ก่่อตััวขึ้้�นนัับตั้้�งแต่่ในสมััยกรีีกและโรมััน เป็็นต้นมา 

บรรดานัักปราชญ์์ในแต่ล่ะยุคุต่า่งมองสิิทธิิธรรมชาติิไปในแนวทางที่่�ต่า่งกันั สิทิธิธิรรมชาติิได้้

ถููกตีีความและถููกนำไปใช้ต้ามความเชื่่�อและปรััชญาของยุุคสมััยนั้้�น ๆ ซ่ึ่�งได้้มีพีัฒันาการเป็็น

ลำดัับจนมาเป็็นสิิทธิิมนุุษยชนในปััจจุุบััน (อุุดมศัักดิ์์� สิินธิิพงษ์,์ 2550: 28)

ในระยะแรกมนุุษย์์ก็็คงจะไม่่แตกต่่างไปจากสััตว์์ ซ่ึ่�งต่่างก็็ต้้องดิ้้�นรนเพ่ื่�อให้้มีี

ชีีวิิตอยู่่�รอด ต่่อมาเมื่่�อมนุุษย์์มีีความเจริิญก้้าวหน้้าขึ้้�น มีีการอยู่่�กัันเป็็นกลุ่่�ม เป็็นครอบครััว 

เป็็นชนเผ่่า เป็็นรััฐตามลำดัับ ความไม่่เป็็นธรรมก็็เกิิดมีีขึ้้�นในระหว่่างมนุุษย์์ด้้วยกัันเอง ก่่อ

ให้้เกิิดความสัับสนวุ่่�นวาย ความไม่่สงบสุุข ความเอารััดเอาเปรีียบ ความขััดแย้้งรุุนแรงเกิิด

ขึ้้�นบางครั้้�งถึงึขนาดเป็็นการป่่าเถ่ื่�อนไม่ม่ีมีนุุษยธรรม มนุษุย์จ์ึงึต้อ้งการที่่�จะได้้รับัการปกป้อ้ง

คุ้้�มครองให้้มีีความปลอดภััยจนได้้รัับสิิทธิิต่่าง ๆ ของคนอันจะพึึงมีี มนุุษย์์จึึงได้้พิิจารณา

ถึึงสิิทธิิตามธรรมชาติิ (เสน่่ห์์ จามริิก, 2545: 37) สัังคมโลกปััจจุุบััน กระแสแห่่งการเรีียก

ร้้องสิิทธิินัับว่่ามีีความทวีีคููณกัันมากขึ้้�นเรื่่�อย ๆ มวลมนุุษยชาติิต่่างพากัันแสวงหาสิิทธิิ ซ่ึ่�ง

โดยทั่่�วไปนั้้�น สิิทธิิ หมายถึึง อำนาจอัันชอบธรรมที่่�จะอ้้างหรืือเรีียกร้้องเอาได้้ (พระเทพ

เวที ี(ประยุทุธ์ ์ประยุตฺุโฺต), 2535: 28) ถ้า้หากจะให้ก้ล่า่วถึงึสิทิธิมินุษุยชนนั้้�น ในทัศันะของ

นัักปรััชญาตะวัันตก ได้้มีีผู้้�กล่่าวถึงสิิทธิิมนุุษยชนไว้้จำนวนมาก ในบรรดาปราชญ์์เมธีีทาง

ปรััชญายุุคสมััยใหม่่ (The Modern Political Philosophyและนัักคิิดนัักต่่อสู้้�ทางด้้านสิท

ธิิเสรีีภาพของประชาชน เช่่น โทมััส ฮอบส์์ รุุสโซเดวิิด ฮููม เป็็นต้้น ซึ่่�งมีีนัักปรััชญาสมััยใหม่่ 

(The Modern Philosophy) ที่่�มีีแนวคิิดทฤษฎีีทางสิิทธิิมนุุษยชนที่่�โดดเด่่นและน่่าสนใจ 

คืือ จอห์์น ล็็อค กัับโทมััส ฮอบส์์ 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 17

โทมััส ฮอบส์์ (Thomas Hobbes) นัักปรััชญาสัังคมชาวอัังกฤษ มองว่่า โดย

ธรรมชาติิมนุุษย์์มีีความเห็็นแก่่ตััว มนุุษย์์ใช้้สิิทธิิในการกระทำทุุกสิ่่�งทุุกอย่่างตามที่่�ตน

ปรารถนา เพื่่�อสนองความต้้องการ ความปรารถนาเหล่่านี้้� ทำให้้เกิิดการละเมิิดในร่่างกาย

ของผู้้�อื่่�น เป็็นเหตุุให้้เกิิดความขััดแย้้งรุุกรานทำร้้ายระหว่่างมนุุษย์์ต่่อมนุุษย์์ด้้วยกััน ตาม

ภาวะนี้้�ทำให้้มนุุษย์์มีีสภาวะสงคราม (Thomas Hobbes, 1968: 183 - 184) ในสภาวะนี้้�

ถืือเป็็นสภาวะที่่�อัันตรายต่่อชีีวิิตและสัังคม ไม่่มีีความดีีความชั่่�ว ต่่างไม่่มีีความปลอดภััยใน

ชีวีิติ ทุกุคนต่า่งกลัวัการถููกทำร้า้ย ความกลัวันี้้�เป็น็เพียีงพลังัให้ม้นุษุย์เ์ข้า้หาสันัติภิาพ ความ

ปรารถนาในสิ่่�งต่่าง ๆ ซึ่่�งจำเป็็นต่่อการมีีชีีวิิตอยู่่�อย่่างสะดวกสบาย และความหวัังที่่�จะให้้

ความอุุตสาหะเป็็นตััวนำพาสิ่่�งเหล่่าน้ี้�มาให้้และเหตุุผลก็็แนะกฎเกณฑ์์ต่่าง ๆ ที่่�เหมาะสม

เกี่่�ยวกัับสัันติิภาพ ซึ่่�งมนุุษย์์อาจเข้้าร่่วมทำความตกลงกััน กฎเกณฑ์์เหล่่าน้ี้�อาจเรีียกว่่า กฎ

ธรรมชาติิ  (Thomas Hobbes, 1968: 189)

ความกลััวนี้้�เอง ที่่�มนุุษย์์ต้้องปกป้้องชีีวิิตและทรััพย์์สิินของตนเอง มีีการ

ประทุุษร้้ายต่่อกัันอยู่่�เนืือง ๆ ไม่่มีีอารยธรรม ไม่่มีีหลัักประกััน ถ้้าหากไม่่มีีอำนาจกลาง

มาคอยดููแลมนุุษย์์ก็็กล้้าทำร้้ายกัันเอง ดัังนั้้�น การดููแลตนเองเป็็นสิ่่�งจำเป็็นและสำคััญ

ยิ่่�ง มิิใช่่สิ่่�งที่่�น่่าเกลีียดหรืือจะถููกมองอย่่างเหยีียดหยาม เพราะมนุุษย์์ไม่่เคยปรารถนา

สิ่่�งที่่�เป็็นภััยในชีีวิิต ทุุกคนต้้องการสิ่่�งที่่�ดีีสำหรัับตนและหลีีกหนีีสิ่่�งเลว ที่่�เป็็นเช่่นนี้้� 

เพราะแรงกระตุ้้�นของธรรมชาติิไม่่ต่่างไปจากแรงกระตุ้้�นที่่�ผลัักก้้อนหินกลิ้้�งลงไปข้้าง

ล่่าง จึึงมิิใช่่สิ่่�งที่่�ไร้้สาระหรืือน่่าเกลีียดชััง หรืือขััดกัับเหตุุผลที่่�มนุุษย์์จะพยายามอย่่างเต็็ม

ที่่� ที่่�จะปกป้้องและรัักษาร่่างกายและอื่่�น ๆ มิิให้้เกิิดความเสีียใจและความตาย (วิิทย์์ 

วิิศทเวย์์, 2532: 18) ตามความคิิดของฮอบส์์ เพ่ื่�อให้้มนุุษย์์เกิิดความสัันติสุุขที่่�เป็็นความ

ปรารถนาที่่�จะอยู่่�รอด มนุุษย์์จะต้้องทำตามกฎธรรมชาติิ อัันจะนำมาซึ่่�งความสัันติิ  

กฎธรรมชาติิเป็็นหลัักการหรืือกฎโดยทั่่�วไป ซึ่่�งค้้นพบโดยเหตุุผลซึ่่�งห้้ามมนุุษย์์ทำในสิ่่�งที่่�

เป็็นหายนะต่่อชีีวิิตของเขาเองหรืือห้้ามทำในสิ่่�งซ่ึ่�งจะพรากเอาสิ่่�งที่่�จำเป็็นในการรัักษาชีีวิิต

ของเขาไป และไม่่ให้้ละทิ้้�งสิ่่�งที่่�เขาคิิดว่่าควรรัักษาไว้้ ทุุกคนต้องสละเสรีีภาพส่วนที่่�เป็็นการ

ละเมิิดสิิทธิิผู้้�อื่่�น ส่่วนที่่�สละน้ี้�จะมีีค่่าเท่่ากัับสิิทธิิของตนก็จะไม่่ถููกผู้้�อื่่�นละเมิิดด้้วย เท่่ากัับ

ต่่างคนต่่างรัักษาสิิทธิิของตน ต่่างเป็็นปััจเจกไม่่สามารถควบคุุมการละเมิิดสิิทธิิดัังกล่่าวได้้

ปััจจุุบัันนี้้� แนวคิิดของจอห์์น ล็็อค ในประเทศโลกเสรีีได้้นำมาใช้้ประโยชน์์ต่่อ

ระบบการเมืืองการปกครองอยู่่�หลายประเทศด้้วยกััน โดยเฉพาะในประเทศสัังคมตะวััน

ตก เขาจััดเป็็นนัดคิิด ที่่�ได้้รัับการกล่่าวถึงเป็็นอย่่างมาก ซ่ึ่�งแนวคิดของล็็อค ได้้ใช้้ทฤษฎีี

กฎธรรมชาติิ (Natural Law Theory) เป็็นพื้้�นฐานสำหรัับทฤษฎีีสิิทธิิธรรมชาติิ (Natural 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202118

Rights Theory) ล็อ็คมีทีรรศนะว่า่ ปัจัเจกชนเป็น็เจ้า้ของสิทิธิธิรรมชาติ ิ3 ประการ คืือ สิทิธิิ

ในชีีวิิต อิิสรภาพในร่่างกาย และสิิทธิิในทรััพย์์สิิน ปรััชญาของล็็อคถืือเป็็นทางเลืือกสำหรัับ

ความเหมาะสมของการปกครองแบบรััฐสภาในประเทศอัังกฤษ (พระมหามหรรถพงศ์์ กวิิวํํ

โว (ศรีีสุุเมธิิตานนท์์), 2548: 1)

ล็็อคให้้ทรรศนะว่่า มนุุษย์์จะสามารถเข้้าใจกฎธรรมชาติิได้้ด้้วยเหตุุผลและ

ประสบการณ์ ์การที่่�มนุษุย์ไ์ม่ท่ำร้า้ยกันัและกันันั้้�น เพราะมนุษุย์ต์่า่งตระหนักัด้ว้ยเหตุผุลว่า 

หากตนกระทำเช่่นนั้้�นก็็ย่่อมได้้รัับการโต้้ตอบในทำนองเดีียวกััน มนุุษย์์ในภาวะธรรมชาติิ มีี

ลักัษณะ 2 ประการ ดังันี้้� ประการแรก คืือ ภาวะแห่ง่เสรีภีาพซึ่่�งทำให้ม้นุษุย์ส์ามารถกระทำ

ในสิ่่�งที่่�ตนปรารถนาภายใต้้ขอบเขตจำกััดแห่่งกฎธรรมชาติิ และประการที่่�สอง คืือ ภาวะ

แห่่งการเท่่าเทีียมกัันของทุุกชีีวิิตที่่�อาศััยอยู่่� ไม่่มีีใครมีีสิิทธิิอำนาจ หรืือขอบเขตอำนาจ 

มากกว่่ากััน แต่่เท่่าเทีียมกัันในด้้านสิิทธิิ (กวีี อิิศริิวรรณ, 2528: 62)

ล็็อคได้้มีีทรรศนะว่่ามนุุษย์์ทุุกคนมีทรััพย์สิินโดยสรรพสิ่่�งทั้้�งหลายที่่�มีีอยู่่�ในโลก

ทั้้�งหมดเป็็นของทุุกคน หรืือทุุกคนมีกรรมสิิทธิ์์�ส่่วนตัวหรืือส่่วนบุคคลจะเกิิดขึ้้�นได้้ก็็ต่่อเม่ื่�อ

เขาได้้ใช้้แรงงานเคลื่่�อนย้้ายหรืือเก็็บเกี่่�ยวสิ่่�งนั้้�น โดยเฉพาะเรื่่�องสััญญาประชาคม (Social 

contract) ล็็อคมีีทรรศนะว่่าหมายถึึง สิิทธิิในการจััดทำกฎหมายพร้อมด้้วยบทลงโทษถึึง

ชีีวิิตและโทษที่่�เบาบางลงไปทั้้�งหมด สำหรัับวางระเบีียบควบคุุมและสงวนรักษาทรััพย์และ

สิิทธิิในการใช้้พลัังของประชาชน เพื่่�อบริิหารให้้เป็็นไปตามกฎธรรมชาติินั้้�น ๆ เพื่่�อป้้องกััน

จักัรภพให้้พ้น้จากการประทุุษร้า้ยจากภายนอกและทั้้�งหมดน้ี้� เพื่่�อประโยชน์์ส่ว่นรวม (เสถียีร 

หอมขจรและคณะ, 2528: 34) สััญญาประชมคมเกิิดขึ้้�นจากความยิินยอมของทุุกคนเพื่่�อ

เป็น็หลักัประกันัสำหรับัการดำรงชีพีด้ว้ยความสะดวกปลอดภัยัและสันัติภิาพร่ว่มกันั รวมทั้้�ง

ความมั่่�นคงในทรััพย์์สิิน สิิทธิิในการปฏิิวััติิตามสััญญาประชาคมของล็็อค ในการที่่�รััฐบาลใช้้

อำนาจผิดวัตัถุุประสงค์์หรืือขััดกับัเจตนารมย์์ของประชาชน ประชาชนก็มีสีิทิธิทิี่่�จะถอดถอน

รััฐบาลได้้ แม้้อาจจะทำโดยการใช้้กำลััง การล้้มล้้างรััฐบาลมิิได้้หมายถึึง การสิ้้�นสลายของ

สัังคมการเมืือง แต่่เป็็นการเปลี่่�ยนแปลงองค์์กรที่่�ทำหน้้าที่่�บริิหารเท่่านั้้�น (เสน่่ห์์ จามริิก, 

2515: 307) สิทิธิธิรรมชาติขิองล็อ็ค ได้ใ้ห้้ความสำคัญัที่่�ปัจัเจกชน โดยแยกจากรัฐัหรืือสังัคม

การเมืือง ที่่�เป็็นจุุดที่่�มีีผู้้�เน้้นว่า ความคิิดสำคััญของสิิทธิิมนุุษยชนสมััยใหม่่ ก็็คืือ บุุคคลมี

สิิทธิิสามารถเรีียกร้้องต่่อสัังคมหรืือต่่อต้้านสัังคมหรืือรััฐได้้ โดยที่่�สิิทธิิน้ี้�เป็็นสิ่่�งที่่�สัังคมต้้อง

ตระหนัักและยอมรัับว่่าทุุกคนมีีอยู่่�ในฐานะที่่�เป็็นมนุุษย์์

สิิทธิิมนุุษยชน (Human Rights) ได้้ปรากฏและเป็็นที่่�รู้้�จัักกัันอย่่างแพร่หลาย 

นับัตั้้�งแต่ไ่ด้ม้ีกีารก่อ่ตั้้�งองค์ก์ารสหประชาชาติเิป็น็ต้น้มา เป็็นที่่�ยอมรัับกันัโดยทั่่�วไปว่า่ สิิทธิิ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 19

ธรรมชาติ ิ(Natural Rights) ซึ่่�งมีคีวามสััมพันัธ์ใ์กล้ช้ิดิกับักฎหมายธรรมชาติิ (Natural Law) 

เป็็นบ่่อเกิิดหรืือที่่�มาของสิิทธิิมนุุษยชนในปััจจุุบััน หากสืืบย้้อนไปในประวััติิศาสตร์์จะพบว่่า 

แนวความคิดิเรื่่�องสิทิธิธิรรมชาติ ิได้ก้่อ่ตัวัขึ้้�นนับัตั้้�งแต่ใ่นสมัยักรีกีและโรมันัเป็น็ต้น้มา บรรดา

นักัปราชญ์ใ์นแต่ล่ะยุคุสมัยัต่า่งมองสิทิธิธิรรมชาติไิปในแนวทางที่่�แตกต่า่ง สิทิธิธิรรมชาติไิด้้

ถููกตีคีวามและถููกนำไปใช้ต้ามความเชื่่�อและปรัชัญาของยุคุสมัยันั้้�น ๆ ซ่ึ่�งได้ม้ีพีัฒันาการลำดับั

จนมาเป็็นสิิทธิิมนุุษยชนในปััจจุุบััน

ยุคุสมัยัใหม่เ่ป็น็ช่ว่งระยะเวลาของการเปลี่่�ยนแปลงในหลาย ๆ ด้า้น การค้น้พบ

ทางวิิทยาศาสตร์์มีีผลต่่อพััฒนาการของมนุุษย์์ ความเชื่่�อในเรื่่�องเหตุุผลเข้้ามาแทนที่่�ศรััทธา 

การใช้้เหตุุผลที่่�เป็็นวิิทยาศาสตร์์ทำให้้อิิทธิิพลของศาสนาเสื่่�อมคลายลง มนุุษย์์มีีความเป็็น

ตััวของตััวเองมากขึ้้�น แนวความคิิดเรื่่�องปััจเจกชนนิยมได้้ก่่อตััวขึ้้�น ในศตวรรษที่่� 17 ความ

เชื่่�อในเรื่่�องเหตุุผลของมนุุษย์์มีีมากกว่่ากฎของพระเจ้้า กฎธรรมชาติิเป็็นเรื่่�องของเหตุุผลใน

ทางโลก มีไีว้เ้พื่่�อปกป้อ้งผลประโยชน์ข์องบุคุคล โทมัสั ฮอบส์ ์และจอห์น์ ลอค ได้เ้สนอแนว

ความคิิดเรื่่�องสภาวธรรมชาติิและสััญญาประชาคม เอาไว้้ในยุุคสมััยใหม่่นี้้�เอง

ด้ว้ยเหตุนุี้้� ผู้้�วิจิัยัต้อ้งการที่่�จะศึกึษาเปรียีบเทียีบแนวคิดิเรื่่�องสิทิธิมินุษุยชนของ

โทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค เพื่่�อศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนสากล เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิิด

เรื่่�องสิิทธิมินุุษยชนในทรรศนะของโทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค นอกจากน้ี้� ผู้้�วิจัิัยยัังต้้องการ

ศึึกษาเปรีียบเทีียบถึึงความเหมืือนและความต่่างของทั้้�งสองทรรศนะ ระหว่่างแนวความ

คิิดของโทมััส ฮอบส์์ กัับแนวคิดของจอห์์น ล็็อค ว่่ามีีความเหมืือนและแตกต่่างกัันหรืือไม่่ 

อย่า่งไร งานวิิจััยน้ี้�จึงึเป็็นการหาจุดุต่า่งและจุดุร่ว่มของทั้้�งสองทรรศนะ เพื่่�อให้้เข้า้ใจถึงึหลักั

สิิทธิิมนุุษยชนในปรััชญาตะวัันตก ระหว่่างแนวคิิดของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อคมากยิ่่�ง

ขึ้้�น ทั้้�งยัังสามารถนำเสนอข้้อสรุุปผลการวิิจััย เพื่่�อเป็็นประโยชน์์ต่่อการศึึกษาเปรีียบเทีียบ

แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนแก่่ผู้้�ที่่�สนใจศึึกษาต่่อไป 

วััตถุุประสงค์์
1)  เพื่่�อศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนตามหลัักสากล

2)  เพื่่�อศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิในทรรศนะของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค

3)  เพื่่�อวิิเคราะห์์เปรีียบเทีียบความเหมืือนและความแตกต่่างของทั้้�งสอง

ทรรศนะ ระหว่่างแนวคิิดของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202120

ระเบีียบวิิธีีวิิจััย
1)  รููปแบบการวิิจััย

 การศึึกษาวิิจััยเรื่่�อง “การศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวคิดเรื่่�องสิิทธิิของโทมััส ฮอบส์์ 

กับัจอห์น์ ล็อ็ค” เป็น็การวิจิัยัเชิงิคุณุภาพ และศึกึษาเปรียีบเทียีบ (A comparative study) 

ซึ่่�งในการศึึกษาเชิิงเอกสารนั้้�นผู้้�วิิจััยได้้ใช้้เอกสารสำคััญ ดัังนี้้�

(1) เอกสารชั้้�นปฐมภููมิ ิคืือ หนังัสืือหรืือตำราเกี่่�ยวกับัแนวคิดิทางด้า้นปรัชัญ

การเมืือง เรื่่�องสิิทธิธิรรมชาติิ สิิทธิมินุุษยชน สััญญาประชาคมของโทมััส ฮอบส์์ จากหนัังสืือ 

Leviathan กัับจอห์์น ล็็อค จากหนัังสืือ The Second Treaties of Government 

(2)  เอกสารชั้้�นทุตุิยิภููมิ ิคืือ หนังัสืือ วารสาร บทความ และเอกสารงานวิจัิัย

ที่่�เกี่่�ยวข้้องกัับเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนสากล แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนในทางปรััชญา

2) การเก็็บรวบรวมข้้อมููล

งานวิิจััยนี้้�เป็็นการวิิจััยเชิิงเอกสาร (Documentary Research) และศึึกษา

เปรีียบเทีียบ (A comparative study) ผู้้�วิิจััยได้้ทำการเก็็บรวบรวมข้้อมููลจากเอกสารชั้้�น

ปฐมภููมิิ และทุุติิยภููมิิ ซึ่่�งมีีวิิธีีการดำเนิินการวิิจััย ดัังนี้้�

(1)  ศึึกษาค้้นคว้้าข้้อมููลต่าง ๆ ที่่�เกี่่�ยวข้องกัับงานวิิจััยจากเอกสารชั้้�นปฐม

ภููมิิ ได้้แก่่ ตำราและหนัังสืือของโทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค 

(2)  ศึกึษาค้้นคว้า้ข้อ้มููลต่า่ง ๆ ที่่�เกี่่�ยวข้องกับังานวิจัิัยจากเอกสารชั้้�นทุติิยภููมิิ 

ได้แ้ก่ ่ตำรา วิทิยานิิพนธ์ ์รายงานการวิจัิัย หนังัสืือเอกสารสิ่่�งพิมิพ์์ต่่าง ๆ เช่น่ บทความทาง

วิิชาการ หนัังสืือพิิมพ์์ นิิตยสาร อิินเทอร์์เน็็ต รวมทั้้�งงานวิิจััยที่่�เกี่่�ยวข้้อง

(2)  รวบรวมข้อ้มููลจากการศึกึษาค้น้คว้า้เอกสารชั้้�นปฐมภููมิ ิและทุตุิยิภููมิ ิมา

แบ่่งเป็็นหมวดหมู่่�ต่่าง ๆ อาทิิ สิิทธิิมนุุษยชนสากล เริ่่�มตั้้�งแต่่ความหมายของสิิทธิิมนุุษยชน 

วิิวััฒนาการของสิิทธิิมนุุษยชน สิิทธิิมนุุษยชนในกฎบััตรสหประชาชาติิ การคุ้้�มครองสิิทธิิ

มนุุษยชนในกฎหมายระหว่่างประเทศ และย้้อนกลัับไปศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิในทรรศนะ

ของโทมััสฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค 

3)  ขั้้�นตอนการศึึกษาและวิิเคราะห์์ข้้อมููล

(1)  รวบรวมและเรีียบเรีียง ตลอดถึึงการจัดัหมวดหมู่่�ข้้อมููลที่่�เกี่่�ยวข้อ้ง จาก

ตำราเอกสารและงานวิิจััยที่่�เกี่่�ยวข้้อง

(2)  นำเอกสารชั้้�นปฐมภููมิและทุุติิยภููมิิที่่�ค้้นคว้้ารวบรวม และเรีียบเรีียงมา

ทำการแยกแยะและวิิเคราะห์์ข้้อมููลที่่�ได้้มาทั้้�งหมด ตามวััตถุุประสงค์์ของการศึึกษาวิิจััย 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 21

(3)  ศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนสากล

(4)  ศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิตามทรรศนะของโทมััส ฮอบส์์ 

(5)  ศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิตามทรรศนะของจอห์์น ล็็อค

(6)  ศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค 

ว่่าทั้้�งสองทรรศนะมีีความเหมืือนและความแตกต่่างกัันอย่่างไร

(7)  นำเสนอผลการศึึกษาวิิจััย

(8)  สรุุปผลการวิิจััยและข้้อเสนอแนะเพื่่�อการวิิจััยครั้้�งต่่อไป

ผลการวิิจััย
การศึึกษาวิิจััยเรื่่�อง “การศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวคิดเรื่่�องสิิทธิิของโทมััส ฮอบส์์ 

กัับจอห์์น ล็็อค” ครั้้�งนี้้� มีีวััตถุุประสงค์์ ดัังนี้้� คืือ 1) เพื่่�อศึึกษาแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชน

ตามหลัักสากล 2) เพื่่�อศึึกษาแนวคิดเรื่่�องสิิทธิิในทรรศนะของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค 

และ 3) เพื่่�อวิิเคราะห์์เปรีียบเทีียบความเหมืือนและความแตกต่่างของทั้้�งสองทรรศนะ

ระหว่่างแนวคิิดของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค การวิิจััยดัังกล่่าวเป็็นการวิิจััยเชิิงเอกสาร  

(Documentary Research) และศึึกษาเปรีียบเทีียบ (A comparative study) มีีการ

วิิเคราะห์์ข้้อมููลโดยใช้้วิิธีีการพรรณนาความ ผู้้�วิจิัยัได้้สรุปุผลการวิจิัยัไว้้ ดังันี้้� 

ตอนที่่� 1 แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนตามหลัักสากล

คำว่า่ สิทิธิมินุษุยชน (Human Rights) หมายถึงึ สิทิธิขิั้้�นพื้้�นฐานของความเป็น็

มนุษุย์ต์ั้้�งแต่่เกิดิถึงึตาย เป็็นสิทิธิทิี่่�ติดิตัวัมาตั้้�งแต่่เกิดิ เป็็นเองโดยธรรมชาติิ โดยจะโอนสิทธิิ

ให้้แก่่กัันไม่่ได้้ เพราะเป็็นสิิทธิิที่่�มีีอยู่่�ในตััวของมนุุษย์์ทุุกคน โดยแบ่่งสิิทธิิมนุุษยชนเป็็นสิิทธิิ

ตามกฎหมาย คืือ สิิทธิิที่่�ได้้รัับความคุ้้�มครองจากกฎหมายอย่่างเท่่าเทีียมกััน สิิทธิิทางศีีล

ธรรม คืือ สิิทธิิที่่�อยู่่�ในตัวมนุุษย์์เอง คืือ ความดีีหรืือมโนธรรมนั่่�นเอง ซ่ึ่�งในหลัักมนุุษยธรรม

เป็น็หลัักธรรมที่่�สอนให้้มนุษุย์ม์ีจีิติใจเมตตาและการไม่่เบียีดเบีียนกันเป็็นหลักัที่่�นำสัันติภิาพ

มาสู่่�โลกอย่่างแท้้จริิง

แนวคิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนสากล เป็็นที่่�รู้้�จัักและถููกใช้้อย่่างแพร่หลายนัับตั้้�งแต่่

ได้้มีีการก่่อตั้้�งองค์์การสหประชาชาติิเป็็นต้้นมา เอกสารทางประวััติิศาสตร์์ที่่�ได้้กล่่าวถึึง

สิทิธิมินุษุยชน ได้แ้ก่ ่ปฏิญิญาว่า่ด้ว้ยสิทิธิขิองพลเมืืองของอังักฤษ คำประกาศอิสรภาพของ

สหรััฐอเมริิกา และปฏิิญญาสากลว่่าด้้วยสิิทธิิของมนุุษย์์และพลเมืืองของฝรั่่�งเศส เอกสาร

ดัังกล่่าวถืือเป็็นหลัักฐานของวิิวััฒนาการสิิทธิิมนุุษยชนที่่�สิิทธิิธรรมชาติิของมนุุษย์์ได้้รัับ

การรัับรองและคุ้้�มครองอย่่างเป็็นรููปธรรมในช่่วงศตวรรษที่่� 18 ภายหลัังที่่�ได้้มีีองค์์การ



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202122

สหประชาชาติเิมื่่�อวันัที่่� 24 ตุลุาคม ค.ศ. 1945 ได้ม้ีคีวามร่ว่มมืือในการจัดัทำปฏิญิญาสากล

ว่า่ด้ว้ยสิิทธิมินุุษยชนขึ้้�น และได้ป้ระกาศใช้เ้มื่่�อวันัที่่� 10 ธันัวาคม ค.ศ. 1948 จึงึถืือเอาทุกุวันั

ที่่� 10 ธัันวาคม เป็็นวันสิทธิมินุุษยชนของสหประชาชาติิ ซ่ึ่�งเนื้้�อหาของปฏิญิญาสากลว่าด้้วย

สิทิธิมินุุษยชนมีบัญัญัตัิไิว้ ้30 ข้้อ แบ่่งออกเป็็น 2 กลุ่่�ม ได้้แก่ ่(1) สิิทธิทิางแพ่่งและทางการ

เมืือง ปรากฏอยู่่�ในข้้อ 1 – 21 เป็็นสิิทธิิขั้้�นพื้้�นฐานที่่�มีีอยู่่�ตามธรรมชาติิ และ (2) สิิทธิิทาง

เศรษฐกิิจ สัังคม และวััฒนธรรม ปรากฏอยู่่�ในข้้อ 22 เป็็นต้้นไป เป็็นสิิทธิิที่่�มีีมาจากกลุ่่�ม

ประเทศสัังคมนิิยมซึ่่�งเน้้นในเรื่่�องความมั่่�นคงของเศรษฐกิิจและสัังคม

ความสำคัญัของสิทิธิมินุษุยชน ก็ค็ืือ จุดุมุ่่�งหมายของความเป็็นมนุุษย์ท์ี่่�สมบููรณ์์ 

ซึ่่�งควรได้้รัับสิ่่�งต่่าง ๆ เท่่าเทีียมกัันในฐานะที่่�เป็็นมนุุษย์์ สิิทธิิมนุุษยชนจึงเป็็นแนวคิิดและ

หลักัการปฏิบิัตัิทิี่่�เกี่่�ยวกับัมนุษุย์ท์ี่่�ว่า่มนุษุย์น์ั้้�นมีสีิทิธิหิรืือสถานะสากล ซึ่่�งไม่ข่ึ้้�นอยู่่�กับัขอบเขต

ของกฎหมายหรืือปัจัจัยัท้อ้งถิ่่�นอื่่�นใด เช่น่ เชื้้�อชาติ ิหรืือ สัญัชาติ ิเป็น็สิทิธิทิี่่�ติดิตัวัมนุษุย์ม์า

ตั้้�งแต่่กำเนิิด ซ่ึ่�งไม่่สามารถจำหน่่าย จ่่าย โอน หรืือแจกจ่่ายให้้กับัผู้้�หนึ่่�งผู้้�ใดได้้ สิิทธิดัิังกล่่าว

นี้้�มีีความสามารถเป็็นสากลและเป็็นนิิรัันดร ฉะนั้้�น สิิทธิิมนุุษยชนจึึงได้้ถืือกำเนิิดขึ้้�นมาเพ่ื่�อ

ประโยชน์์สุุข ความเสมอภาคของมวลมนุุษยชาติิในโลก

ตอนที่่� 2 แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิในทรรศนะของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค

โทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค เป็็นนัักปรััชญาร่่วมสมััย จากยุุคกลางเข้้าสู่่�ตอน

ต้้นของยุุคใหม่่ เป็็นช่วงระยะเวลาของการเปลี่่�ยนแปลงในหลาน ๆ ด้้าน มีีการค้้นพบทาง

วิทิยาศาสตร์ท์ี่่�ส่ง่ผลต่อ่พัฒันาการของมนุษุย์ ์ความเชื่่�อในเรื่่�องเหตุผุลเข้า้มาแทนที่่�เรื่่�องของ

ความศรัทัธา การใช้เ้หตุผุลที่่�เป็น็วิทิยาศาสตร์ท์ำให้อ้ิทิธิพิลของศาสนาเสื่่�อมคลายลง มนุษุย์์

มีคีวามเป็็นตัวของตััวเองมาขึ้้�น แนวความคิิดเรื่่�องปััจเจกชนนิยม (Individualism) ได้้ก่อ่ตััว

และพัฒันาขึ้้�นในศตวรรษที่่� 17 ความเชื่่�อเรื่่�องเหตุผุลของมนุุษย์ม์ีมีากกว่า่กฎของพระเจ้า้ กฎ

ธรรมชาติิถืือเป็็นเรื่่�องของเหตุุผลทางโลกที่่�มีีไว้้เพื่่�อปกป้้องผลประโยชน์์ของบุุคคล ในยุคน้ี้� 

โทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค ได้้เสนอแนวความคิิดเรื่่�องสภาวะตามธรรมชาติิและสััญญา

ประชาคม ที่่�แฝงด้้วยแนวคิิดของสิิทธิิมนุุษยชนเอาไว้้ อธิิบายสรุุปได้้ดัังนี้้�

โทมัสั ฮอบส์ ์นักัปรัชัญาชาวอังักฤษ ได้ก้ล่า่วถึงึสภาวะตามธรรมชาติขิองมนุษุย์ ์

ไว้ใ้นหนัังสืือช่ื่�อ Leviathan ใจความสำคััญของเนื้้�อหาในหนัังสืือเล่่มน้ี้� เขาพยายามชี้้�ให้้เห็็น

ว่่า ในสภาวะที่่�ยัังไม่่มีีสัังคม มนุุษย์์มีีชีีวิิตที่่�อยู่่�ในธรรมชาติิด้้วยความหวาดกลััว เห็็นแก่่ตััว 

และชอบใช้้ความรุุนแรง เป็็นสภาวะอนาธิิปไตย ด้้วยความจำเป็็นเพ่ื่�อที่่�จะหลีีกหนีีจาก

สภาวะอัันเลวร้าย มนุุษย์์จึงึได้้รวมตััวกันขึ้้�นเป็็นสังคม และทำความตกลงมอบสิิทธิธิรรมชาติิ

ทั้้�งหลายของตนให้้กัับรััฐเป็็นผู้้�ควบคุุมดููแล เพ่ื่�อไม่่ให้้เกิิดสภาวะที่่�เป็็นอนาธิิปไตยได้้อีีก 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 23

โทมััส ฮอบส์์ มองว่่ามนุุษย์์เป็็นผู้�ที่่�มีีความเห็็นแก่่ตััวและโหดร้้าย สัังคมมีีแต่่ความขััดแย้้ง  

อยู่่�ในสภาวะอนาธิปิไตย ดัังนั้้�น มนุุษย์์จึงึมีีความจำเป็็นที่่�จะต้้องยอมสละสิิทธิธิรรมชาติิของ

ตนที่่�มีอียู่่�ทั้้�งหมดให้ก้ับัรัฐั เพื่่�อที่่�รัฐัจะได้ม้ีอีำนาจอย่า่งเต็ม็ที่่�ในการควบคุมุสภาวะธรรมชาติิ

ของมนุุษย์ ์และเพื่่�อให้้มนุษุย์ส์ามารถรอดพ้้นจากสถานการณ์์ที่่�เลวร้ายไปได้้ โดยจำเป็็นต้อง

ให้้มนุุษย์์ยอมสละสิิทธิิเสรีีภาพของตนมอบให้้กัับรััฐ และต้้องเคารพรััฐผู้้�รับมอบอำนาจไป

จากตน ข้้อตกลงดัังกล่่าวนี้้�เรีียกว่่า สััญญาประชาคม (Leviathan) ซึ่่�งจะทำให้้รััฐมีีอำนาจ

อย่่างสมบููรณ์์และมีีอำนาจอย่่างเด็็ดขาด (Absolute Power)

ส่่วนจอห์์น ล็็อค นัักปรััชญาชาวอัังกฤษ ได้้เสนอแนวความคิิดเรื่่�องสภาวะ

ธรรมชาติิและสััญญาประชาคม ไว้้ในหนัังสืือ The Second Treaties of Government 

เนื้้�อหาสาระสำคััญต้้องการสะท้้อนให้้เห็็นว่า มนุุษย์์ในสภาวะธรรมชาติินั้้�นเป็็นสภาวะแห่่ง

สัันติิสุุข ต่่างช่่วยเหลืือเกื้้�อกููลกััน มีีความเสมอภาคและเป็็นอิิสระ มนุุษย์์ย่่อมมีีสิิทธิิที่่�สำคััญ 

3 ประการ คืือ สิิทธิิในชีีวิิต อิิสรภาพ และทรััพย์์สิิน ภายใต้้การควบคุุมของกฎธรรมชาติิ 

การล่่วงละเมิิดสิิทธิิที่่�มนุุษย์์มีีอยู่่�ตามธรรมชาติิจะถููกลงโทษโดยการแก้้แค้้น ทดแทนจากผู้้�

เสีียหายหรืือญาติิมิิตรของผู้้�เสีียหาย การลงโทษในสภาวะธรรมชาติิน้ี้� เรีียกได้้ว่่าเป็็นความ

ยุุติิธรรมส่่วนตััว (Private Justice) ตามความคิิดของจอห์์น ล็็อค สภาวะธรรมชาติิของ

มนุุษย์์นั้้�น มนุุษย์์เป็็นผู้้�ที่่�มีีจิิตใจงดงาม มีีความเท่่าเทีียมกัันและมีีเสรีีภาพอย่่างเต็็มที่่� แต่่

สัังคมมนุุษย์์เป็็นสังคมที่่�ขาดระเบีียบทางการเมืือง ขากองค์์กรที่่�ทำหน้้าที่่�ควบคุุมดููแลผู้�ที่่�

ล่ว่งละเมิิดสิทิธิธิรรมชาติิของผู้้�อื่่�น ดัังนั้้�น มนุุษย์จ์ึงึจำเป็็นที่่�จะต้้องเสีียสละสิิทธิใินการบัังคับั

ใช้้กฎธรรมชาติิด้้วยตนเอง และยิินยอมที่่�จะอยู่่�ภายใต้้อำนาจรัฐ ผู้้�ซ่ึ่�งได้้รัับมอบหมายให้้ทำ

หน้า้ที่่�ป้อ้งกันัชีวีิติ เสรีีภาพ และทรััพย์ส์ินิของประชาชน แต่่มนุษุย์ไ์ม่ไ่ด้้สละสิทิธิทิั้้�งหมดให้้

กัับสัังคม แต่่ให้้เพีียงสิิทธิิเสรีีภาพบางส่่วนเท่่านั้้�น เพื่่�อคงความผาสุุกในสังคมร่่วมกััน แต่่ยััง

คงรัักษาสิิทธิธิรรมชาติิอ่ื่�นเอาไว้ ้รัฐัจึงึมีอีำนาจอย่่างจำกััดตามที่่�ได้้รับัมอบหมายเท่่านั้้�น หาก

รัฐัใช้อ้ำนาจเกินิขอบเขตหรืือกระทำการอันัเป็น็การล่ว่งละเมิดิสิทิธิขิองประชาชนภายในรัฐั 

ประชาชนย่่อมมีีสิิทธิิโดยชอบธรรมที่่�จะล้้มล้้าง และจััดตั้้�งรััฐบาลขึ้้�นใหม่่ได้้ 

ในศตวรรษที่่� 18 แนวความคิิดเรื่่�องปััจเจกชนนิยม (Individualism) ได้้แพร่

หลายออกไปอย่่างกว้้างขวาง จุุดเด่่นของแนวความคิิดดัังกล่่าวในยุุคนี้้� ถืือว่่าปััจเจกบุุคคล 

เป็็นเจ้้าของสิิทธิิธรรมชาติิ ประชาชนเป็็นผู้�กำหนดวิิถีีทางของตนเอง ผลประโยชน์์ส่่วน

บุุคคลมีความสำคััญกว่่าผลประโยชน์์ของสาธารณะหรืือประโยชน์์ส่่วนรวม บุุคคลสามารถ

เรีียกร้้องสิิทธิิของตนต่่อรััฐ หรืือสามารถต่่อต้้านอำนาจรัฐได้้ มนุุษย์์มีีความเสมอภาคกััน

ภายใต้้กฎหมาย ในความหมายสองประการ คืือ ไม่่มีีความแตกต่่างในเรื่่�องเพศ ชาติิกำเนิิด 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202124

สีผีิวิ ตลอดจนศาสนา และเสมอภาคในโอกาสที่่�จะแข่ง่ขันัในการประกอบอาชีพีการงาน ซึ่่�ง

นัักปรััชญาชาวฝรั่่�งเศสที่่�มีีช่ื่�อเสีียงอย่่างฌอง ฌาค รุุสโซ และมองเตสกิิเออ ก็็เป็็นผู้้�ที่่�มีีอิิทธิิ

อย่่างมากต่่อการแพร่่หลายของแนวความคิิดในเรื่่�องดัังกล่่าว

ตอนที่่� ๓ เปรีียบเทีียบแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค

การวิิจััยเรื่่�อง “การศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิของโทมััส ฮอบส์์ กัับ

จอห์์น ล็็อค” ผลการศึึกษา พบว่่า โทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค เป็็นนัักปรััชญาในยุุคสมััย

ใหม่่ ซึ่่�งเป็็นยุุคที่่�มีีวิิวััฒนาการความเจริิญก้้าวหน้้าทางด้้านวิิทยาศาสตร์์เป็็นอย่่างมาก ทั้้�ง

สองได้้ให้้ความสำคััญในเรื่่�องของปััจเจกบุุคคลเหมืือนกัน แต่่มีีทััศนะมุุมมองในเรื่่�องการทำ

สััญญาประชาคม เพื่่�อสละอำนาจและสิิทธิิทางธรรมชาติิของตนให้้กัับรััฐต่่างกััน โดยฮอบส์์

มองว่า่ เราควรสละสิทิธิขิองเราให้ร้ัฐัทั้้�งหมด ในขณะที่่�ล็อ็คมองว่า่ เราควรสละสิทิธิทิี่่�สำคัญั

บางประการเท่่านั้้�น

ด้้านแนวคิดพื้้�นฐานของสิิทธิิมนุุษยชนระหว่่าง โทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค มีี

ทััศนะมุุมมองที่่�เหมืือนกัน กล่่าวคืือ ทั้้�งสองคนมีทััศนะที่่�ว่่า มนุุษย์์เป็็นผู้�ที่่�มีีสิิทธิิมนุุษยชน

ติิดตััวมาตั้้�งแต่่กำเนิิดเหมืือนกััน 

การมองธรรมชาติิของมนุุษย์์ของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค ทั้้�งสองมอง

ธรรมชาติขิองมนุษุย์์ต่า่งกันั กล่่าวคืือ โทมัสัฮอบส์ ์มองว่า่โดยธรรมชาติขิองมนุษุย์น์ั้้�น มนุุษย์์

เป็น็ผู้้�ที่่�มีีคามเห็น็แก่ต่ัวัและโหดร้้าย สังัคมที่่�มนุษุย์อ์าศัยัอยู่่�เต็ม็ไปด้้วยความขััดแย้ง้ ทั้้�งนี้้�ยังั

มีสีภาวะที่่�เป็น็อนาธิปิไตย ซ่ึ่�งหมายถึงึ ภาวะที่่�ประเทศไม่ม่ีรีัฐับาลปกครอง ไร้ซ่้ึ่�งกฎระเบียีบ

ทางสัังคม ไม่่มีีกฎหมายและกฎระเบีียบแบบแผนใด ๆ ทำให้้สัังคมเกิิดความระส่่ำระสาย 

จึึงทำให้้เกิิดความวุ่่�นวายทางสัังคมและความวุ่่�นวายทางการเมืืองอยู่่�เสมอ ฮอบส์์จึึงแสดง

ทััศนะต่่อไปว่่า มนุุษย์์จำเป็็นต้้องสละสิิทธิิธรรมชาติิที่่�มีีอยู่่�ทั้้�งสิ้้�นให้้กัับรััฐ เพ่ื่�อที่่�รััฐจะได้้มีี

อำนาจอย่่างเต็็มที่่�ในการควบคุุมสภาวะธรรมชาติิ เพื่่�อให้้มนุุษย์์รอดพ้้นจากสภาวการณ์์

ที่่�เลวร้าย โดยต่่างทำสััญญายอมสละสิิทธิิเสรีีภาพของตนมอบให้้กัับรััฐและต้้องเคารพรัฐ

ผู้้�รัับมอบอำนาจไปจากตน โดยมนุุษย์์ในสัังคมต่่างก็็ยิินยอมทำข้้อตกลงดัังกล่่าวนี้้� ซึ่่�งเรีียก

ว่่า “สััญญาประชาคม” (leviathan) ซึ่่�งก่่อให้้เกิิดรััฐที่่�มีีอำนาจอย่่างสมบููรณ์์และเด็็ดขาด 

(Absolute Power)

ในขณะที่่�จอห์์น ล็็อค ได้้เสนอแนวคิดเรื่่�อง “สภาวะธรรมชาติิและสััญญา

ประชาคม” เช่น่เดีียวกับโทมััส ฮอบส์์ แต่่จอห์์น ล็็อค มีีทัศันะมุุมมองเกี่่�ยวกับธรรมชาติิของ

มนุษุย์์ที่่�แตกต่่างกัับโทมััส ฮอบส์์ กล่่าวคืือ จอห์์น ล็็อค เห็็นว่ามนุุษย์์ในสภาวะธรรมชาติินั้้�น

เป็็นสภาวะแห่่งสัันติิสุุข ต่่างช่่วยเหลืือเกื้้�อกููลกััน มีีความเสมอภาคกััน ทั้้�งนี้้� มนุุษย์์มีีสิิทธิิที่่�



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 25

สำคััญ 3 ประการ คืือ สิิทธิิในชีีวิิต อิิสรภาพ และสิิทธิิในทรััพย์์สิิน สิิทธิิทั้้�ง 3 ดัังกล่่าวล้้วน

อยู่่�ภายใต้้การควบคุุมของกฎแห่่งธรรมชาติิ ล็อ็คเห็็นว่า่ การล่่วงละเมิิดสิิทธิทิี่่�มนุษุย์ม์ีอียู่่�ตาม

ธรรมชาติิ จะถููกลงโทษโดยการแก้้แค้น้ทดแทนจากผู้้�เสียีหายหรืือญาติิมิติรของผู้้�เสียีหาย ซ่ึ่�ง

การลงโทษตามสภาวะธรรมชาติินี้้� มีลีักัษณะที่่�เป็น็ความยุตุิธิรรมส่ว่นตัวั (Private Justice) 

จอห์น์ ล็อ็ค มองสภาวะธรรมชาติิของมนุษุย์แ์ตกต่า่งไปจากโทมััส ฮอบส์์ กล่่าว

คืือ ล็อ็ค มองสภาวธรรมชาติขิองมนุษุย์ว์่า่ มนุษุย์เ์ป็น็ผู้้�ที่่�มีจีิติใจงดงาม มีคีวามเท่า่เทียีมกันั 

มีเีสรีีภาพอย่า่งเต็ม็ที่่� แต่่สังัคมเป็็นสังคมที่่�ขาดระเบีียบทางการเมืือง ขาดองค์ก์รที่่�ทำหน้า้ที่่�

ควบคุุมดููแลผู้้�ล่่วงละเมิิดสิิทธิิธรรมชาติิของผู้้�อื่่�น ดัังนั้้�น มนุุษย์์จำต้้องสละสิิทธิิในการบัังคัับ

ใช้ก้ฎหมายธรรมชาติิด้ว้ยตััวเอง และยิินยอมอยู่่�ใต้้อำนาจรัฐ ซ่ึ่�งได้้รับัมอบหมายให้้ทำหน้้าที่่�

ป้้องกัันชีีวิิต เสรีีภาพ และทรััพย์์สิินของประชาชน 

การทำสััญญาประชาคมตามทััศนะของจอห์์น ล็็อค มนุุษย์์ไม่่ได้้สละสิิทธิทิั้้�งหมด

ให้้กัับสัังคมดั่่�งที่่�โทมััส ฮอบส์์ได้้กล่่าวไว้้ ซึ่่�งล็็อคมมองว่่า มนุุษย์์ไม่่ต้้องสละสิิทธิิทั้้�งหมดให้้

กัับสัังคม แต่่ควรสละเฉพาะสิิทธิิเสรีีภาพบางส่่วนเท่่านั้้�น เพื่่�อให้้มนุุษย์์อยู่่�ร่วมกัันได้้อย่่าง

มีีความสุุข ก่่อให้้เกิิดสัังคมที่่�สงบสุุข มีีความผาสุุกร่่วมกััน แต่่ยัังคงรัักษาสิิทธิิธรรมชาติิอื่่�น

เอาไว้้ ดัังนั้้�น รััฐจึึงมีีอำนาจอย่่างจำกััดตามที่่�ได้้รัับมอบหมายเท่่านั้้�น ต่่างจากที่่�ฮอบส์์มอง

ว่่า ต้้องให้้อำนาจรััฐอย่่างเต็็มที่่� 

การที่่�จอห์์น ล็็อค มองว่่า มนุุษย์์จำเป็็นต้้องสละสิิทธิิทั้้�งหมดให้้กัับสัังคม แต่่ให้้

สละเฉพาะสิิทธิิเสรีีภาพบางส่่วน เพื่่�อความสงบสุุขของสัังคม แต่่ยัังคงรัักษาสิิทธิิธรรมชาติิ

ของมนุุษย์์เอาไว้้ รััฐมีีอำนาจอย่่างจำกััดตามที่่�ได้้รัับมอบหมายเท่่านั้้�น หากรััฐใช้้อำนาจเกิิน

ขอบเขตหรืือเป็น็การล่ว่งละเมิดิสิทิธิขิองประชาชน ประชาชนย่อมมีสีิทิธิโิดยชอบธรรมที่่�จะ

ล้้มล้้างและจััดตั้้�งรััฐบาลขึ้้�นใหม่่ได้้ จากแนวคิิดดัังกล่่าว ส่่งผลให้้ในศตวรรษที่่� 18 แนวคิิด

เรื่่�อง “ปััจเจกชนนิิยม” ได้้แพร่่หลายออกไป จุุดเด่่นของความคิิดในยุุคนี้้� คืือการมองว่่า 

ปััจเจกบุุคคล คืือ เจ้้าของสิิทธิิธรรมชาติิ เป็็นผู้้�กำหนดวิิถีีทางของตนเอง ผลประโยชน์์ส่่วน

บุุคคลมีความสำคััญกว่่าผลประโยชน์์ของสาธารณะ บุุคคลมีสิิทธิิที่่�จะเรีียกร้้องสิิทธิิต่่าง ๆ 

ของตนต่่อรััฐ หรืือสามารถทำการต่่อต้้านอำนาจของรััฐได้้ หากรััฐมีีความไม่่ชอบธรรม ดััง

นั้้�น มนุุษย์์กลุ่่�มที่่�เรีียกตนเองว่่าเป็็นพวกปััจเจกชนนิยมจึึงถืือว่่ามนุุษย์์มีีความเสมอภาคกััน

ภายใต้้กฎหมายนั่่�นเอง



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202126

อภิิปรายผล
สิทิธิมินุุษยชน (Human Rights) หมายถึงึ สิทิธิขิั้้�นพื้้�นฐานของความเป็น็มนุษุย์์

ตั้้�งแต่่เกิิดถึึงตาย เป็็นสิิทธิิที่่�ติิดตััวมาตั้้�งแต่่เกิิด เป็็นเองโดยธรรมชาติิ โดยจะโอนสิทธิิให้้แก่่

กัันไม่่ได้้ เพราะเป็็นสิิทธิิที่่�มีีอยู่่�ในตัวของมนุุษย์์ทุุกคน โดยแบ่่งสิิทธิิมนุุษยชนเป็็นสิทธิิตาม

กฎหมาย คืือ สิิทธิิที่่�ได้้รัับความคุ้้�มครองจากกฎหมายอย่่างเท่่าเทีียมกััน สิิทธิิทางศีีลธรรม 

คืือ สิิทธิิที่่�อยู่่�ในตัวมนุุษย์์เอง คืือ ความดีีหรืือมโนธรรมนั่่�นเอง ซ่ึ่�งในหลัักมนุุษยธรรมเป็็น

หลัักธรรมที่่�สอนให้้มนุุษย์์มีีจิิตใจเมตตาและการไม่่เบีียดเบีียนกัันเป็็นหลัักที่่�นำสัันติิภาพ

มาสู่่�โลกอย่่างแท้้จริิง สอดคล้้องกัับแนวคิิดของคณะกรรมการสิิทธิิมนุุษยชนแห่่งชาติิ  

(คณะกรรมการประสานงานองค์์กรสิิทธิิมนุุษยชน (กปส.), 2544 : 35) ที่่�ได้้ให้้นิิยามความ

หมายของคำว่า่ “สิทิธิมินุษุยชน” ไว้ว้่า่ หมายถึึง ศักัดิ์์�ศรีความเป็็นมนุุษย์์ สิิทธิ ิเสรีภีาพและ

ความเสมอภาคของบุุคคล ที่่�ได้ร้ับัการรัับรองหรืือคุ้้�มครองตามรััฐธรรมนููญแห่่งราชอาณาจัักร

ไทย หรืือตามกฎหมายไทย หรืือตามสนธิิสััญญาที่่�ประเทศมีีพัันธกรณีีที่่�จะต้้องปฏิิบััติิตาม 

เช่น่ กติิการะหว่่างประเทศว่าด้้วยสิิทธิพิลเมืืองและสิิทธิทิางการเมืือง กติิการะหว่่างประเทศ

ว่า่ด้ว้ยสิทิธิทิางเศรษฐกิจิ สังัคม และวัฒันธรรม อนุสุัญัญาว่า่ด้ว้ยสิทิธิเิด็ก็ อนุสุัญัญาว่า่ด้ว้ย

การขจััดการเลืือกปฏิิบััติิต่่อสตรีีในทุุกรููปแบบ เป็็นต้้น

เมื่่�อได้้ศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิของโทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค”  

พบว่่า โทมััส ฮอบส์์ และจอห์์น ล็็อค เป็็นนัักปรััชญาในยุุคสมััยใหม่่ ซ่ึ่�งเป็็นยุคที่่�มีี

วิิวััฒนาการความเจริิญก้้าวหน้้าทางด้้านวิิทยาศาสตร์์เป็็นอย่่างมาก ทั้้�งสองได้้ให้้ความ

สำคััญในเรื่่�องของปััจเจกบุุคคลเหมืือนกััน แต่่มีีทััศนะมุุมมองในเรื่่�องการทำสััญญา

ประชาคม เพื่่�อสละอำนาจและสิิทธิิทางธรรมชาติิของตนให้้กัับรััฐต่่างกััน โดยฮอบส์์มอง

ว่่า เราควรสละสิิทธิิของเราให้้รััฐทั้้�งหมด ในขณะที่่�ล็็อคมองว่่า เราควรสละสิิทธิิที่่�สำคััญ

บางประการเท่่านั้้�น ด้้านแนวคิดพื้้�นฐานของสิิทธิิมนุุษยชนระหว่่าง โทมััส ฮอบส์์ กัับ

จอห์์น ล็็อค มีีทััศนะมุุมมองที่่�เหมืือนกัน กล่่าวคืือ ทั้้�งสองคนมีทััศนะที่่�ว่่า มนุุษย์์เป็็นผู้�

ที่่�มีีสิิทธิิมนุุษยชนติดตััวมาตั้้�งแต่่กำเนิิดเหมืือนกััน หากสืืบย้้อนไปในประวััติิศาสตร์์ จะ

พบว่่า แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิธรรมชาติิ ได้้ก่่อตััวขึ้้�นนัับตั้้�งแต่่ในสมััยกรีีกและโรมััน เป็็นต้้นมา 

บรรดานัักปราชญ์์ในแต่่ละยุุคสมััยต่่างมองสิิทธิิธรรมชาติิไปในแนวทางที่่�แตกต่่างกััน สิิทธิิ

ธรรมชาติิได้้ถููกตีีความและถููกนำไปใช้้ตามความเชื่่�อและปรััชญาของยุุคสมััยนั้้�น ๆ ซึ่่�งได้้

มีีพััฒนาการเป็็นลำดัับจนมาเป็็นสิิทธิิมนุุษยชนในปัจจุุบััน มีีการแบ่่งวิิวััฒนาการของสิิทธิิ

มนุุษยชนออกเป็็น 3 ยุุคสมััย ได้้แก่่ ยุุคคลาสสิิค ยุุคกลาง และยุุคสมััยใหม่่ ผู้้�วิิจััยมีีความ

สนใจศึึกษาเรื่่�องสิิทธิิในทรรศนะของนัักปรััชญาตะวัันตกยุุคสมััยใหม่่ ทั้้�งสองท่่าน ได้้แก่่  



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 2021 27

โทมััส ฮอบส์์ กัับจอห์์น ล็็อค ซึ่่�งจากการทบทวนเอกสารและงานวิิจััยที่่�เกี่่�ยวข้อง พบว่่า  

ยัังไม่่มีีใครเคยศึึกษาในประเด็็นดัังกล่่าว 

สรุุป
แนวคิิดเรื่่�องสิิทธิิมนุุษยชนสากล ได้้รัับการรัับรองและคุ้้�มครองในช่่วง

ศตวรรษที่่� 18 ภายหลัังที่่�ได้้มีีองค์์การสหประชาชาติิเมื่่�อวัันที่่� 24 ตุุลาคม ค.ศ. 1945 

ได้้มีีความร่่วมมืือในการจััดทำปฏิิญญาสากลว่าด้้วยสิิทธิิมนุุษยชนขึ้้�น และได้้ประกาศ

ใช้้เมื่่�อวัันที่่� 10 ธัันวาคม ค.ศ. 1948 เนื้้�อหาของปฏิิญญาสากลว่่าด้้วยสิิทธิิมนุุษยชน มีี

บััญญััติิไว้้ 30 ข้้อ แบ่่งออกเป็็น 2 กลุ่่�ม ได้้แก่่ (1) สิิทธิิทางแพ่่งและทางการเมืือง (2) 

สิิทธิิทางเศรษฐกิิจ สัังคม และวััฒนธรรม จากการศึึกษาพบว่่า ฮอบส์์และล็็อค เป็็น

นัักปรััชญาร่่วมสมััย ยุุคสมััยใหม่่ที่่�มีีการค้้นพบทางวิิทยาศาสตร์์ ได้้เสนอแนวคิดเรื่่�อง

สภาวะตามธรรมชาติิและสััญญาประชาคม ที่่�แฝงด้้วยแนวคิิดสิิทธิิมนุุษยชน โดยฮ

อบส์์ กล่่าวถึงสภาวะตามธรรมชาติิของมนุุษย์์ ไว้้ในหนัังสืือช่ื่�อ Leviathan ส่่วนล็อค  

ได้้เสนอแนวคิิดเรื่่�อง สภาวะธรรมชาติิและสััญญาประชาคม ไว้้ในหนัังสืือ The Sec-

ond Treaties of Government ทั้้�งนี้้� ฮอบส์์และล็็อค เป็็นนัักปรััชญาในยุคสมััยใหม่่ 

ซึ่่�งมีีความเจริิญก้้าวหน้้าทางด้้านวิิทยาศาสตร์์เป็็นอย่่างมาก ทั้้�งสองให้้ความสำคััญใน

เรื่่�องของปััจเจกบุุคคลเหมืือนกัันแต่่มีีทััศนะมุุมมองในเรื่่�องการทำสััญญาประชาคม 

เพื่่�อสละอำนาจและสิิทธิิทางธรรมชาติิของตนให้้กัับรััฐต่่างกััน โดยฮอบส์์มองว่่า  

เราควรสละสิิทธิิของเราให้้รััฐทั้้�งหมด ในขณะที่่�ล็็อคมองว่่า เราควรสละสิิทธิิที่่�สำคััญบาง

ประการเท่่านั้้�น

บรรณานุุกรม
กวีี อิิศริิวรรณ. (2528). ความคิิดทางการเมืือง. กรุุงเทพมหานคร: สยามบรรณการ.

คณะกรรมการประสานงานองค์์กรสิิทธิิมนุุษยชน (กปส.). (2544). กลไกคุ้้�มครองสิิทธิิมนุุ

ษญชนตามรััฐธรรมนููญ. กรุุงเทพมหานคร: มููลนิิธิิฟรีีดริิค เอแบร์์ท (FES).

พระเทพเวที ี(ประยุุทธ์ ์ประยุุตฺโฺต). (2535). การสร้างสรรค์ป์ระชาธิปิไตยกรุงุเทพมหานคร: 

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. 

พระมหามหรรถพงศ์์ กวิิวํํโว (ศรีีสุุเมธิิตานนท์์). (2548). “การศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวความ

คิดิเรื่่�องสิทิธิขิองจอห์น์ ล็อ็ค กับัพุทุธปรัชัญาเถรวาท”. วิทิยานิิพนธ์์พุทุธศาสตร



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 2  |   กรกฎาคม - ธัันวาคม  2564 Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 2  |  July - December 202128

มหาบััณฑิิต สาขาวิิชาปรััชญา. บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกร

ณราชวิิทยาลััย. 

วิิทย์์ วิิศทเวย์์. (2532). จริิยศาสตร์์เบื้้�องต้้น มนุุษย์์กัับปััญหาจริิยธรรม. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 7. 

กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์อัักษรเจริิญทััศน์์. 

เสถีียร หอมขจรและคณะ. (2528). ทฤษฎีีการเมืืองและจริิยธรรม 2. กรุุงเทพมหานคร: 

มหาวิิทยาลััยรามคำแหง.

เสน่่ห์์ จามริิก (แปล). (2515). ความคิิดทางการเมืือง จากเพลโตถึึงปััจจุุบััน. 

กรุุงเทพมหานคร: มหาวิิทยาลััยธรรมศาสตร์์. 

เสน่่ห์์ จามริิก. (2545). พุุทธศาสนากัับสิิทธิิมนุุษยชน. กรุุงเทพมหานคร: สำนัักงานคณะ

กรรมการสิิทธิิมนุุษยชนแห่่งชาติิ. 

อุุดมศัักดิ์์� สิินธิิพงษ์์. (2550). สิิทธิิมนุุษยชน. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 2. กรุุงเทพมหานคร: สำนัักพิิมพ์์

วิิญญููชน จำกััด. 

Thomas Hobbes. (1968). Leviathan. Middlesex: Penguin Books Ltd., 


