
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256468

ศึึกษาวิิเคราะห์์แนวคิดมนุุษย์์ของฌอง ฌาคส์์ รุุสโซ
An Analytical Study The Concept Of Human Being 

In J.J. Rousseau’s Works.

พระธีีรชััย อติิเมโธ

พระครููประวิิตรวรานุุยุุต, วิิโรจน์์ วิิชััย
Phra Thirachai Atimetho, 

Phrakrupravitvaranuyut, Viroj Vichai 

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

สมหวัง แก้้วสุฟอง
Somwang Kaewsufong

มหาวิิทยาลััยเชีียงใหม่่ 

Chiang Mai University

Corresponding Author Email: thirachaiatimetho@gmail.com

บทคััดย่่อ
งานวิิจััยมีีวััตถุุประสงค์์ 1) เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์ในทััศนะทางปรััชญาตะวััน

ตก 2) เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิดิมนุุษย์์ในทััศนะของฌอง ฌาคส์ รุุสโซ 3) เพ่ื่�อวิิเคราะห์์แนวคิดมนุุษย์์

ตามทััศนะของฌอง ฌาคส์ รุุสโซ เป็็นการวิิจััยเชิิงคุุณภาพ 

ผลการศึึกษาพบว่่า แนวคิดมนุุษย์์ของปรััชญาตะวัันตกนั้้�นสามารถแบ่่งออกเป็็น 

3 ยุคุ คืือ 1) ยุคุกรีีก ซึ่่�งยุคุนี้้�มองว่่ามนุุษย์์ คืือ ผู้้�รู้้� รู้้�จัักกำำ�หนดหรืือบััญญััติิสิ่่�งต่่างๆ เช่่น ความดีี 

ความชั่่�ว ซึ่่�งความรู้้�นั้้�นมนุุษย์์ได้้มาจากการศึึกษาเล่่าเรีียนมา 2) ยุคุกลาง มองว่่า มนุุษย์์ คืือ ผลิิต

ของพระผู้้�เป็็นเจ้้า ทุุกสิ่่�งทุุกอย่่างเป็็นไปตามความประสงค์์ของพระเจ้้า เม่ื่�อทุุกอย่่างลิิขิิลไว้้ด้้วย

น้ำำ��มืือของของพระเจ้้าแล้้ว มนุุษย์์ต้้องมีีความเคารพศรัทธาต่่อพระเจ้้า เพ่ื่�อให้้ตนได้้หลุุดพ้้นจาก

ความทุกุข์์เหล่่านั้้�น 3) ยุคุสมััยใหม่่ มองว่่า มนุุษย์์ คืือ สััตว์์ที่่�มีีเสรีีภาพ มีีเจตจำำ�นงค์์เป็็นของตััวเอง

คำำ�สำำ�คัญ : ศึึกษาวิิเคราะห์์, ฌอง ฌาคส์ รุุสโซ

Research Articles

Received: 2020-12-01      	 Revised: 2021-06-23  	 Accepted: 2021-06-25



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 69

Abstract

	 This research article is of three objectives: 1) to examine the  

concept of man in Western Philosophy, 2) to explore Jean Jacques Rousseau’s  

concept of man, and 3) to analyze Jean Jacques Rousseau’s concept of man. 

This study was carried out by the qualitative research method. 

	 The results revealed that the concept of man in Western Philosophy 

was divided into three periods viz.1) Greek period: In this time, the man was 

the one who knew or decreed things such as good, evil, and all knowledge 

of man had acquired through education. 2) Middle Ages: The concept of man 

represented the specific product of God. Everything is based on the will of 

God and destined by God’s hand, then man must have faith in Him to release 

himself from those sufferings. 3) Modern Age: The human concept is regarded 

as a freedom animal with free will.

Keywords: Concept of Man, Jean Jacques Rousseau

บทนำำ�
นัับตั้้�งแต่่โบราณกาล คำำ�ถามเกี่่�ยวกับมนุุษย์์ คืืออะไร มาจากไหน ต้้องดำำ�เนิิน

ไปอย่่างไร มีีเป้้าหมายเพ่ื่�ออะไร ซึ่่�งคำำ�ถามเหล่่านี้้�ได้้มีนัักคิิดในสาขาวิิชาต่่างๆ ได้้พยายาม

แสวงหาคำำ�ตอบมาเป็็นระยะเวลาอัันยาวนาน เช่่น นัักปรััชญา นัักศาสนา นัักวิิทยาศาสตร์์ 

เป็็นต้้น นัักคิิดเหล่่านั้้�นได้้เสนอแนวคิดเกี่่�ยวกับมนุุษย์ท์ี่่�แตกต่่างกัันออกไป เช่่น เหลาจื้้�อเป็็น

นัักปรััชญาชาวจีนสำำ�นักเต๋๋า เขาได้้กล่่าวว่า สรรพสิ่่�งเกิิดมาจากเต๋๋าและจะต้้องกลัับไปสู่่�เต๋๋า 

เขาได้้อธิิบายเกี่่�ยวกับการดำำ�เนิินไปของธรรมชาติิซึ่่�งท่่านเห็็นว่่า เป็็นสิ่่�งน่่าประทัับใจมาก

ที่่�สุุดอีีกทั้้�งมองว่่า มนุุษย์เ์ป็็นส่่วนหนึ่่�งของธรรมชาติิควรอยู่่�ร่วมกัับสิ่่�งอ่ื่�นๆ ในธรรมชาติิอย่า่ง

กลมกลืืน(มาลีี ศรีเพชรภููมิ, 2526: 59.) นัักศาสนาที่่�เป็็นฝ่่ายเทวนิยมแนวคิดเร่ื่�องกำำ�เนิิดโลก

และชีีวิิตกล่่าวว่า    ทุุกสิ่่�งทุุกอย่่างเกิิดขึ้้�นมาเพราะเทพเจ้้าหรืือพระเจ้้าในศาสนาของตน

เป็็นผู้้�บัันดาลให้้เกิิดขึ้้�นหรืือสร้้างขึ้้�นโดยเฉพาะศาสนาพราหมณ์์ได้้ยกพระอิินทร์์ พระพรหม 

เป็็นผู้้�สร้้างโลกและชีวิีิตทุุกอย่่างถููกกำำ�หนดโดยพระเจ้้า (เดืือน คำำ�ดี, 2534: 64) ในศาสนา

คริสต์์ถืือว่่า พระยะโฮวาเป็็นผู้้�สร้้างสััตว์์โลก ศาสนาอิิสลามถืือว่่า พระอััลล่าห์์ เป็็นผู้้�สร้้าง



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256470

วิิญญาณและสิ่่�งต่่างๆ ในโลก (เดืือน คำำ�ดี, 2534: 65) ในทางพระพุุทธศาสนาก็็ได้้กล่่าวถึง

เร่ื่�องกำำ�เนิิดโลกและมนุุษย์์ไว้้ในอััคคัญญสููตรว่่า สมััยหนึ่่�ง ครั้้�นเวลาล่่วงเลยมาช้้านาน โลก

นี้้�เส่ื่�อม เม่ื่�อโลกเส่ื่�อมเหล่่าสััตว์์ส่่วนมากไปเกิิดที่่�พรหมโลกชั้้�นอาภััสสระ นึึกคิิดอะไรก็็สำำ�เร็็จ

ได้้ตามปรารถนา อยู่่�ในวิิมานอัันงดงาม สถิิตอยู่่�นาน สมััยนั้้�น ทั่่�วทั้้�งจัักรวาลนี้้�แหละเป็็น

น้ำำ��ทั้้�งนั้้�น ดวงดาวนักษััตรทั้้�งหลายยัังไม่่ปรากฏ กลางคืืน กลางวััน วััน เดืือน ปีี หญิิง ชาย 

สััตว์์ทั้้�งหลายปรากฏช่ื่�อแต่่เพีียงว่่า สััตว์์ เท่่านั้้�น ครั้้�งล่่วงเลยมาช้้านาน เกิิดง้้วนดิินลอยอยู่่�

บนน้ำำ�� ปรากฏแก่่สััตว์์เหล่่านั้้�นดุุจน้ำำ��นมที่่�บุุคคลเคี่่�ยวให้้แห้้งแล้้วทำำ�ให้้เย็็นสนิิท ต่่อมาสััตว์์

เหล่่านั้้�นก็็ใช้้นิ้้�วช้้อนง้้วนดิินขึ้้�นมาลิ้้�มดูู รสง้้วนดิินได้้แผ่่ซ่่านไป เขาจึึงเกิิดความอยากในรส 

แม้้สัตว์์เหล่่าอ่ื่�นก็็พากันัถืือแบบอย่า่งสััตว์์นั้้�น(พระไตรปิฎิกไทย เล่ม่ 11 ข้้อ 119: 88) ส่ว่น

นัักวิิทยาศาสตร์์ก็็ว่่าสิ่่�งที่่�มีีชีีวิิตได้้เกิิดขึ้้�นมาบนโลกเม่ื่�อ 1,200 ล้้านปีีมาแล้้ว และมนุุษย์เ์กิิด

ขึ้้�นมาประมาณ 1 ล้้านปีีมาแล้้ว (วิิทย์์ วิิศทเวทย์์, 2521: 1)

ย่่างไรก็็ตามมนุุษย์์ยุุคแรกน่่าจะเริ่่�มประวััติิศาสตร์์ของเขาด้้วยการเป็็นมนุุษย์์ลิิง

อาศััยอยู่่�บนต้้นไม้้ตัวเดีียวหรืือสองตััวกับคู่่�ของมัันหรืือหากมีีครอบครัวก็คงมีีครอบครัวขนาด

เล็็กๆ เรารู้้�ได้้จะการสัังเกตชีีวิิตของลิิงอุุรัังอุุตััง ชิิมแปนซีีและกอริิลล่า เป็็นต้้น มนุุษย์์ลิิงตััว

หนึ่่�งๆ ครอบครัวๆ หนึ่่�งจะครอบครองป่่าตอนใดตอนหนึ่่�งอยู่่�และสงวนสิิทธิ์์�มิใิห้้ลิงิพวกอ่ื่�น

เข้้ามาในเขตของตน มัันกิินลููกไม้้ ใบไม้้และอาจลงมาจัับหอย ปููหรืือปลาตามชายน้ำำ��บ้้าง 

เพราะเราพบหลัักฐานเป็็น Eotiths แสดงว่่า มนุุษย์์ลิิงรู้้�จัักการใช้้อาวุุธหิินแล้้ว(สมััคร บุุรา

วาศ.2544: 26) เราจะเห็็นว่่า มนุุษย์ลิ์ิงนั้้�นเริ่่�มมีีวิิวัฒันาการต่่างๆ วิิวัฒันาการเหล่่านั้้�นอาจ

เกิิดจากภััยอัันตรายต่่างๆ เช่่น ภััยธรรมชาติิ ภััยจากสััตว์์อ่ื่�นๆ เลยทำำ�ให้้มนุุษย์์เริ่่�มคิิดที่่�อยู่่�

รวมกัันเป็็นกลุ่่�มๆ จากการที่่�อยู่่�บนต้้นไม้้ตััวเดีียวเริ่่�มมีีการอยู่่�เป็็นคู่่� เป็็นครอบครัวและเริ่่�ม

มีีการคิิดค้้นอาวุุธด้้วยหิิน คิิดวิิธีีการล่่าสััตว์์ เพ่ื่�อความอยู่่�รอดปลอดภััย เราจะเห็็นหลัักฐาน

การใช้้อาวุุธนี้้�ในยุุคน้ำำ��แข็็งซึ่่�งมีีสััตว์์ร่่วมสมััยด้้วย คืือ ช้้าง ม้้า แรด วััวกระทิิง เสื้้�อเขี้้�ยวยาว 

สิิงโตเม่ื่�อเกิิดปรากฏการณ์์การเปลี่่�ยนแปลงในธรรมชาติิ มนุุษย์์ต้้องมีีการปรัับตััวให้้เข้้ากัับ

สภาวะทางธรรมชาติิและมีีการวิิวััฒนาการไปตามยุุคตามสมััยไป เช่่น มนุุษย์์ยุุคถ้ำำ�� ยุุคหิน

ใหม่่ ยุุคนีโอลิิธิิคตอนกลางและยุุคปัจจุุบััน เป็็นต้้น (สมััคร บุุราวาศ, 2544: 28,31)

นัักปรััชญาได้้แบ่่งแนวคิิดหลัักๆ ออกเป็็น 2 สาย คืือ สายตะวัันออกกัับสาย

ตะวัันตกและมีีการแบ่่งออกเป็็น 2 กลุ่่�ม คืือ กลุ่่�มเทวนิิยมกัับกลุ่่�มอเทวนิิยม ทั้้�งสองฝ่่าย

เป็็นระบบปรััชญาพััฒนาขึ้้�นมาบนรากฐานแห่่งธรรมชาติินิิยม ประสบการณ์์นิิยมและ

เหตุุผลนิยม มนุุษย์์มีีความสำำ�คัญเหนืือสิ่่�งอ่ื่�นใดในจัักรวาล ความเป็็นมนุุษย์์มีีคุุณค่่าและ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 71

ความหมายสููงสุุดเท่่าเทีียมกัันหมด ต้้องมีีความรัับผิิดชอบต่่อตััวเอง เป็็นศููนย์์กลางการ

กำำ�หนดวััดมาตรการและมาตรฐานทุุกอย่่างที่่�เกี่่�ยวกับมนุุษย์์ มนุุษย์์ คืือ สััตว์์ชนิิดหนึ่่�ง แต่่

เป็็นสััตว์์ประเสริิฐด้้วยเหตุุผลและคุุณธรรม มีีอยู่่�ในธรรมชาติิและภายใต้้กฎธรรมชาติิ (The 

natural) มีีเจตจำำ�นงอิิสระ มีีความคิิดริิเริ่่�มสร้้างสรรค์์ มีีคุุณค่่าสููงสุุด มีีศัักดิ์์�ศรี ศัักยภาพ

และมีีความสามารถเหนืือสััตว์์อ่ื่�นใดในการพััฒนาตนเองให้้บรรลุุวััตถุุประสงค์์ในระดัับ

ต่่างๆ โดยการศึึกษาค้้นคว้้าเรีียนรู้้� ใช้้เหตุุผล มีีมโนธรรม(สิิทธิ์์� บุุตรอิินทร์์, 2554: 20) แต่่

พอมาถึงึยุุควิิวััฒนาการทางวิิทยาศาสตร์ใ์นศตวรรษที่่� 17 เป็็นสิ่่�งที่่�มีีอิิทธิิพลต่อนัักปราชญ์์

ของยุุคนี้้� คืือ ยุุคช่วงศตวรรษที่่� 18 พวกอัังกฤษ ฝรั่่�งเศส ได้้มีความเจริญก้้าวหน้้าไปไกล 

โดยได้้รับอิิทธิิพลจากนิิวตันและล็็อค ในช่่วงศตวรรษที่่� 18 นัักคิิดยุุคแสงสว่่างทางปััญญา

มีีความสนใจในเหตุุผลและธรรมชาติิ พวกเขาถืือว่่า โดยการใช้้เหตุุผล มนุุษย์์ย่่อมสามารถ

สร้้างธรรมชาติิของมนุุษย์์ได้้ เช่่น การวาดภาพจากทิิวทัศน์ต่่างๆ และอาจสร้้างสัังคมโดย

ธรรมชาติิได้้สังคมปััจจุุบััน มนุุษย์์ได้้พัฒนาเฉพาะฝ่่ายวิิทยาศาสตร์์ ทุุกวัันนี้้� วิิทยาศาสตร์์

ได้้เข้้ามามีีบทบาทสำำ�คัญในการดำำ�เนิินชีีวิิตของมนุุษย์์ในทุุกๆ ด้้าน วิิทยาศาสตร์์ได้้เป็็น

เครื่�องมืือของมนุุษย์์ในการจััดการกัับธรรมชาติิให้้ได้้บรรลุุตามวััตถุุประสงค์์ของมนุุษย์์ ตััว

วิิทยาศาสตร์์และเทคโนโลยีนี้้�ก็็ได้้เข้้ามามีีบทบาทหน้้าที่่�อำำ�นวยความสะดวกสบายให้้กับ

มนุุษย์์เราอีีกทั้้�งยัังเป็็นสิ่่�งใหม่่ๆ สำำ�หรัับมนุุษย์์เรา สัังคมและธรรมชาติิเปลี่่�ยนแปลงไปมาก 

ด้้วยฝีีมืือมนุษุย์แ์ละมีีแนวโน้้มถึึงอััตราการเปลี่่�ยนแปลงมากขึ้้�นๆ ทั้้�งในทิิศทางที่่�ดีีและที่่�ไม่่

ดีี การที่่�มนุุษย์์ได้้ยึดติิดกัับวััตถุุ ความมั่่�งมีี การครอบครอง การตอบสนองความต้้องการของ

ตนเองอย่่างไม่่มีีขีีดจำำ�กัดเป็็นที่่�ตั้้�ง ป็็นเหตุุให้้เกิิดผลกระทบต่่อคุุณภาพชีวิิตของมนุุษย์เ์องใน

ระยะสั้้�นและระยะยาว ย่่อมส่่งผลถึงสัังคมและสรรพสิ่่�งรอบตััวมนุุษย์์อย่่างหลีีกเลี่่�ยงไม่่ได้้ 

เราจะเห็็นว่่า วิิกฤตปััญหานี้้�ประจัักษ์์ชััดทั่่�วมุมโลกในการดำำ�เนิินชีีวิิตของมนุุษย์์ด้้วยความ

วุ่่�นวายสัับสน ท่่ามกลางความวุ่่�นวายต่่างๆ เหล่่านี้้� มนุุษย์์ไม่่มีีจุุดหมายปลายทางของการ

ดำำ�เนิินชีีวิิตที่่�แน่่นอน ประสบความทุุกข์์ยากทั้้�งด้้านร่่างกายและจิิตใจ ประสบความขััดแย้้ง

นานาประการ อาทิิ ความขััดแย้้งด้้านชนชั้้�น ชาติิพัันธุ์์� สีีผิิว เพศ ดิินแดน ศาสนา การเมืือง 

โดยเฉพาะการพััฒนาทางวิิทยาศาสตร์์แขนงใหม่่และการประยุุกต์์ใช้้เทคโนโลยีด้้านต่่างๆ 

ที่่�สร้้างผลกระทบให้้แก่่สัังคมมนุุษย์์และสิ่่�งแวดล้้อมอย่่างมากมายมหาศาล (ใจรัตน์์ จตุร

ภััทรพร, 2541: 1)

ปััญหาเหล่่านี้้� ฌอง ฌาคส์ รุุสโซ มีีความคิิดเห็็นว่่า โดยปกติิแล้้วมนุุษย์เ์ป็็นคน

ดีีโดยธรรมชาติิหรืือเป็็นคนเถ่ื่�อนใจธรรม (Noble savage) เมื่่�ออยู่่�ในสภาวธรรมชาติิ เป็็น



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256472

สภาวะเดียีวกับสััตว์์อ่ื่�นๆ และเป็น็สภาวะที่่�มนุุษย์อ์ยู่่�มาก่่อนที่่�จะมีกีารสร้้างอารยธรรมและ

สัังคม แต่่กลัับถููกแปดเป้ื้�อนโดยสัังคม เขามองสัังคมว่่า เป็็นสิ่่�งที่่�ถููกประดิิษฐ์์ขึ้้�น เขาเช่ื่�อว่่า 

การพััฒนาสัังคมโดยเฉพาะการเพิ่่�มขึ้้�นของการพึ่่�งพากัันในสัังคมเป็็นสิ่่�งที่่�อัันตรายต่่อความ

เป็็นอยู่่�ของมนุุษย์ ์โดยการพััฒนาด้้านวิิทยาศาสตร์์และศิิลปศาสตร์์นั้้�น ไม่่เป็็นประโยชน์์กัับ

มนุุษย์์ เขาได้้เสนอว่่า พััฒนาการของความรู้้�ทำำ�ให้้รัฐบาลมีีอำำ�นาจมากขึ้้�น แต่่กลัับทำำ�ลาย

เสรีีภาพของปััจเจกชน กล่่าว คืือ พััฒนาการเชิิงวััตถุุทำำ�ลายโอกาสของความเป็็นเพ่ื่�อนที่่�

จริงใจต่อกััน โดยจะทำำ�ให้้เกิิดความอิิจฉา ความกลััวและความระแวงสงสััยซึ่่�งกัันและกััน

ในกลุ่่�มเพ่ื่�อมนุุษย์์ด้้วยกััน เม่ื่�อมีีความอิิจฉา ความกลััวและความระแวงสงสััยซึ่่�งกัันและกััน

ก็็เกิิดปััญหาความไม่่เสมอภาคทางสัังคมของมนุุษย์ ์อาทิิ การแยกคนออกจากกััน การจำำ�กัด

สิิทธิิเสรีีภาพซึ่่�งกัันและกัันมนุุษย์น์ั้้�นมีีความเสมอภาคและมีีความสุุข แต่่เม่ื่�อมีีสัังคมมนุุษย์ก็์็

เริ่่�มถืือกรรมสิิทธิ์์�ว่่า อะไรเป็็นของตน จึึงเป็็นบ่่อเกิิดแห่่งความเห็็นแก่่ตััว

งานวิิจััยชิ้้�นนี้้� ต้้องการศึึกษาเร่ื่�องมนุุษย์์ในทััศนะของรุุสโซ เน่ื่�องจากว่่ารุุสโซ

เป็็นนัักปรััชญาที่่�มีีอิิทธิิพลต่อสัังคมปััจจุุบััน โดยเฉพาะเร่ื่�องสััญญาประชาคม อัันจะเป็็น

ประโยชน์์ต่่อวงการวิิชาการต่่อไป 

วััตถุุประสงค์์
1.เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์ในทััศนะทางปรััชญาตะวัันตก

2.เพ่ื่�อศึึกษาแนวคิดมนุุษย์์ในทััศนะของฌอง ฌาคส์ รุุสโซ

3.เพ่ื่�อวิิเคราะห์์แนวคิดมนุุษย์์ตามทััศนะของฌอง ฌาคส์ รุุสโซ

ระเบีียบวิิธีีวิิจััย
การวิิจััยชิ้้�นนี้้�เป็็นเชิิงคุุณภาพ (Qualitative Research) โดยผู้้�วิิจััยจะดำำ�เนิินการ

วิิจััยตามลำำ�ดับต่่อไปนี้้�

เก็็บรวบรวมข้้อมููลที่่�เป็็นงานของฌอง ฌาคส์ รุุสโซทั้้�งหมด เช่่น หนัังสืือ งานแปล 

บทความ และบทความวิิชาการ

ขอบเขตของการวิิจััย

การวิิจััยชิ้้�นนี้้�เป็็นเชิิงคุุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีีขอบเขตการวิิจััย

ถึึงความหมาย เป้้าหมายและการปฏิิบััติิตนของมนุุษย์์ในทััศนะของฌอง ฌาคส์ รุุสโซ โดย

การค้้นคว้้าข้้อมููลจากข้้อมููลปฐมภููมิ ได้้แก่่



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 73

1.The social contract 

2. The confession

3. Discourse on art and science 

และผลงานของรุุสโซ รวมทั้้�งเอกสาร หนัังสืือ งานวิิชาการ ที่่�เกี่่�ยวข้้องและนำำ�

ข้้อมููลที่่�ได้้มาวิิเคราะห์์แล้้วนำำ�เสนอรููปแบบการพรรณนาเชิิงวิิเคราะห์์

ผลการวิิจััย
แนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์นั้้�นเป็็นอีีกระบบหนึ่่�งของวิิชาปรััชญาที่่�กล่่าวถึงความเป็็น

ตััวตนของมนุุษย์์  มีีความเช่ื่�อในศัักยภาพทางสติิปััญญา เสรีภาพ ศัักดิ์์�ศรีและคุุณค่่า

ของความเป็็นมนุุษย์์ ซึ่่�งแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์นั้้�นได้้ครอบคลุมเนื้้�อหาไปถึึงสาขาต่่างๆ เช่่น 

อภิิปรััชญา ญาณวิิทยาและจริยศาสตร์์ในอดีีตมีีนัักคิิดที่่�สนใจศึึกษาหาคำำ�ตอบโดยการตั้้�ง

คำำ�ถามเกี่่�ยวกับมนุุษย์ว่์่า มนุุษย์ ์คืืออะไร มนุุษย์ค์วรดำำ�เนิินชีีวิิตอย่่างไร จุุดหมายของมนุุษย์์

คืือ อะไร เพ่ื่�อแสวงหาคำำ�ตอบเหล่่านี้้� พวกเขาเหล่่านั้้�นได้้ศึึกษาทดลอง สัังเกต หาข้้อสรุุป

และตั้้�งเป็็นทฤษฏีีเป็็นของตนเอ ผลการศึึกษาวิิเคราะห์มี์ีดัังนี้้� 1.มนุุษย์ใ์นทััศนะทางปรัชัญา

ตะวัันตก พบว่่าแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์ของปรััชญาตะวัันตกนั้้�นมีีความเห็็นแตกต่่างกัันออกไป

เป็็นอย่า่งมาก เพ่ื่�อให้้เข้้าใจถึงแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์ข์องปรััชญาตะวัันตกนั้้�น ผู้้�วิิจััยต้้องขอแบ่่ง

ออกเป็น็ 3 ยุคุ ซึ่่�งแต่่ละยุคุนั้้�นเขามองว่า่ มนุุษย์์นั้้�นเป็็นอย่า่งไร ทั้้�ง 3 ยุคุนี้้�ประกอบไปด้้วย 

ยุุคกรีีก ยุุคกลาง ยุุคสมััยใหม่่ 

ยุุคกรีีกนั้้�นนัับว่่าเป็็นยุุคแห่่งการเริ่่�มวางรากฐานทางความคิิดให้้แก่่ชาวตะวััน

ตกและในยุุคนี้้�ก็็มีีความเห็็นที่่�แตกต่่างกัันอย่่างมากเช่่นกััน ดัังนั้้�นเราจะต้้องเป็็นยุุคให้้ออก

เป็็น 3 ยุุค เพ่ื่�อให้้เห็็นถึึงลำำ�ดับเหตุุการณ์์ทางความคิิดของชนชาติิตะวัันตกว่่ามองมนุุษย์ว่์่า

เป็็นอย่่างไร เริ่่�มที่่�ยุุคกรีีกเริ่่�มต้้น ซึ่่�งยุุคนี้้�ประกอบไปด้้วยนัักปรััชญาคำำ�สำำ�คัญอย่่างธาเลส 

อริิสติิปปุุส (Aristippus) เป็็นนัักปรััชญาชาวกรีีกผู้้�เริ่่�มสอนเร่ื่�องความสุุข เขามองว่่าความ

สุุขคืือ จุุดหมายชีีวิิตของมนุุษย์์ ความสุุขของมนุุษย์์นั้้�นเกิิดจากการรัับรู้้�ทางประสาทสััมผััส

ทั้้�งห้้าของร่่างกาย คืือ ตา หูู จมููก ลิ้้�นและกาย (มาลีี ศรีเพชรภููมิ, 2536: 63.) เอปีีคคิวรัส 

(Apicurus) เป็็นนัักปรััญาในสำำ�นักเอปิิคคิวเรีียน เขามีีทััศนะเหมืือนกัับอริิสติิปปุุสว่่าจุุด

หมายชีีวิิตของมนุุษย์์คืือ ความสุุข เขาเห็็นว่่ามนุุษย์์เป็็นสััตว์์ที่่�มีีความทุุกข์์ เพราะกลััวที่่�จะ

เกิิดหรืือเมื่่�อเกิิดแล้้วพวกเขาต้้องการหลีีกเลี่่�ยงความกลััวเหล่่านั้้�นโดยการศึึกษาหาความ

รู้้�ในกฎเกณฑ์์ของธรรมชาติิ เพ่ื่�อที่่�จะได้้หลุุดพ้้นจากความกลััวโดยเขาเสนอวิิธีีการของเขา



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256474

ว่่า มนุุษย์์ต้้องมีีชีีวิิตในการเป็็นอยู่่�อย่า่งเรีียบง่่าย คืือ ไม่่ต้้องมีีความทะเยอทะยานในความ

อยาก ในเร่ื่�อง ยศ ลาภ เกีียรติิในทางสัังคม เพราะสิ่่�งเหล่่านี้้�จะทำำ�ให้้มนุุษย์์สููญเสีียอิิสระ

กลายมาเป็็นทาส (มาลีี ศรีเพชรภููมิ, 2536: 64-65) ปรััชญายุุคเริ่่�มต้้นเป็็นปรััชญาที่่�ศึึกษา

ในด้้านสภาวะทางธรรมชาติิของโลกและจัักรวาลแล้้วก็เป็็นการสร้้างระบบทางความคิิดให้้

แก่่มวลมนุุษย์ใ์ห้้คิดอย่่างมีีเหตุุมีีผล อย่่างที่่�ธาเลสได้้พยายามตั้้�งคำำ�ถามในประเด่่นเร่ื่�องโลก

และท่่านเองก็็พยายามตอบด้้วยความคิิดตามเหตุุผลของท่่านโดยที่่�ไม่่ได้้อ้้างถึึงเทพเจ้้าหรืือ

เทพนิยาย ซึ่่�งท่่านแสดงให้้เห็็นว่่า ท่่านกำำ�ลัังเปิิดโอกาสให้้มนุุษย์ทุ์ุกคนมีีเสรีีในการคิดิ (พระ

พรหมบััณฑิิต, 2559: 40) ซึ่่�งปรััชญาในยุุคนี้้�จะสนใจในทางอภิิปรััชญากัันเป็็นส่่วนใหญ่่ แต่่

เม่ื่�อเราศึึกษาดููถึงแม้้ไม่่ได้้กล่่าวเกี่่�ยวกับแนวคิดเร่ื่�องของมนุุษย์์ แต่่เราพอจะเห็็นว่่า ในยุุค

นี้้�เป็็นยุุคแห่่งการริิบเริ่่�มของประวััติิศาสตร์์ทางความคิิดของมนุุษย์์โดยให้้มนุุษย์์เริ่่�มสงสััย 

เริ่่�มตั้้�งคำำ�ถามและให้้มนุุษย์์ได้้เรีียนรู้้�ในการใช้้สติิปััญญาของตััวเองในการแก้้ไขปััญหาต่่างๆ 

ด้้วยตััวของมนุุษย์์เองโดยที่่�ไม่่ต้้องพึ่่�งพาเทพเจ้้าหรืือสิ่่�งที่่�มองไม่่เห็็น เม่ื่�อมนุุษย์์รู้้�จัักใช้้สติิ

ปััญญาของตััวเอง

ยุุคกรีีกรุ่่�งเรืืองนั้้�นมีีนัักปรััชญาสำำ�คัญอยู่่� 4 ท่่าน คืือ 1. โปรแทกกอรััส เป็็น

คนที่่�ดึึงปรััชญาที่่�กำำ�ลัังออกไปจากตััวมนุุษย์ ์กล่่าวคืือ ปรััชญาช่่วงแรกจะมีีความสนใจศึึกษา

เร่ื่�องสิ่่�งต่่างๆ นอกตััวมนุุษย์์หรืือที่่�เรารู้้�จัักกัันในนามวิิชาอภิิปรััชญา เขาเองที่่�เป็็นคนดึึง

ปรััชญากลัับมาหาตััวมนุุษย์์ ดัังที่่�เขากล่่าวว่า“มนุุษย์์เป็็นเครื่�องวััดสรรพสิ่่�ง” มนุุษย์์ในที่่�นี้้�

หมายถึึงมนุุษย์์แต่่ละบุุคคล เป็็นมาตรฐานของสิ่่�งที่่�เป็็นจริงต่่อเขาไม่่มีีความจริงอ่ื่�นใดนอก

เหนืือไปจากความรู้้�สึึกและสิ่่�งประทัับใจของแต่่ละคน สิ่่�งที่่�ข้้าพเจ้้ารู้้�ว่่า เป็็นจริง ย่่อมเป็็น

ความจริงสำำ�หรัับข้้าพเจ้้า สิ่่�งที่่�ท่่านรู้้�สึึกว่่า เป็็นจริงย่่อมเป็็นจริงสำำ�หรัับท่่าน (ศรัณย์์ วงศ์์คำำ�

จัันทร์์, 2559: 110.)  2. โสเครติสิ เขากล่่าวว่า ความรู้้�ในเร่ื่�องธรรมชาติิก็็ไม่่มีีผลต่อชีีวิิตของ

มนุุษย์ ์สิ่่�งที่่�มนุุษย์ค์วรศึึกษาอย่า่งแท้้จริงก็็คืือ เร่ื่�องของมนุุษย์เ์อง เช่่น ควรจะรู้้�ว่า่คนเราเกิิด

มาเพ่ื่�ออะไร เกิิดมาแล้้วอะไรเป็็นจุุดหมายของชีีวิิตและมีีชีีวิิตอยู่่�เพ่ื่�ออะไร อะไรเรีียกว่่าจุุด

หมายปลายทางของมนุุษย์์ อะไรที่่�เรีียกว่่า ความดีีความชั่่�ว ความเป็็นมนุุษย์์อย่่างสมบููรณ์์

นั้้�นจะต้้องมีีความเป็็นอยู่่�อย่า่งไรจึึงจะทำำ�ความเป็็นมนุุษย์์ให้้มีคุุณค่่า(สิิงห์์ทน คำำ�ซาว, 2519: 

5) เขาสอนเร่ื่�องความแท้้จริงมีีสภาพเป็็นจิิตอมตะและการที่่�จะรู้้�จัักจิิตได้้ก็โดยการขจััดกิิเลส

ตััณหาภายในจิิตคน เพ่ื่�อจะบรรลุุถึึงความจริิงสููงสุุด เขากล่่าวว่า มนุุษย์์ดำำ�รงชีีพอยู่่�ได้้ด้้วย

คุุณงามความดีีและต้้องเป็็นผู้้�มีีความรู้้�จริง (สถิิต วงศ์์สวรรค์์, 2543: 44) 3. เพลโต เขาคิิด

ว่่า มนุุษย์์เรามีีวิิญญาณอมตะอยู่่� ก่่อนจะมาจุุติิมาเกิิดเป็็นคนอยู่่�ในโลก วิิญญาณของคนทุุก



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 75

คนสถิิตอยู่่�ในโลกแห่่งจิิตหรืือโลกแห่่งมโนคติ ซึ่่�งเป็็นโลกที่่�ว่่างเปล่่า ไม่่มีีสสาร   ไม่่มีีวััตถุุ

แห่่งผััสสะ มีีแต่่มโนเท่่านั้้�น(สถิิต วงศ์์สวรรค์์, 2543: 50) เราจะเห็็นว่่า เพลโตได้้อธิิบาย

ต้้นกำำ�เนิิดของมนุุษย์โ์ดยที่่�ไม่่ได้้ยึดึนิิทานหรืือเทพนิยายของชาวกรีีกโบราณเลย โดยเขาได้้ตั้้�ง

ทฤษฏีีตััวหนึ่่�งขึ้้�นมาเพ่ื่�ออธิิบายเร่ื่�องของสรรพสิ่่�ง โดยเฉพาะเร่ื่�องของมนุุษย์์ เขาได้้แบ่่งโลก

ออกเป็็น 2 ส่่วน คืือ 1. โลกแห่่งเภทนาการหรืือโลกที่่�ปรากฏแก่่สายตาของเรา2. โลกแห่่ง

แบบหรืือโลกแห่ง่มโนคติ ิโลกแห่ง่เภทนาการหรืือเรีียกอีีกอย่า่งหนึ่่�งว่่า สสาร เราเข้้าใจด้้วย

ประสาทสััมผััสทั้้�ง 5 คืือ ตา หูู จมููก ลิ้้�นและกาย ส่่วนโลกแห่่งแบบ เป็็นโลกที่่�รวมคุุณสมบััติิ

ต่่างๆ เข้้าใจได้้ด้้วยการใช้้เหตุุผลและสติิปััญญา(ศรัณย์์ วงศ์์คำำ�จันทร์์, 118) 3. อริิสโตเติิล

เขาได้้แบ่่งสิ่่�งต่่างๆ ในโลกออกเป็็น 2 อย่่างคืือ

1) อนิินทรีียสาร (Inorganic matter) คืือ สิ่่�งไม่่มีีชีีวิิตทั้้�งหลาย เช่่น อิิฐ ดิิน 

หิิน ทราย เป็็นต้้น

2) อิินทรีียสาร (Organic matter) คืือ สิ่่�งมีีชีีวิิตทั้้�งหลาย สิ่่�งที่่�พััฒนา สิ่่�งที่่�

เจริญเติิบโตได้้ เป็็นต้้น ซึ่่�งอิินทรีียสารนั้้�นอริิสโตเติิลก็ยัังแบ่่งออกอีีกเป็็น 3 ระดัับ

(1) ระดัับต่ำำ��ที่่�สููง ได้้แก่่ พืืช ต้้นไม้้ ซึ่่�งมีีชีีววิิญญาณหรืือกายวิิญญาณ ที่่�มีี

พลััง ทางอาหาร เจริญเติิบโตและขยายพัันธุ์์� ทำำ�หน้้าที่่�ควบคุุมชีีวิิต

(2) ระดัับกลาง ได้้แก่่ สััตว์์เดรััจฉาน ซึ่่�งมีีผััสสะวิิญญาณหรืือจิิตวิิญาณ มีี

พลัังรู้้�ผ่่านผััสสะและมีีการทำำ�งานภายในตััว

(3) ระดัับสููง ได้้แก่่ มนุุษย์์ ซึ่่�งมนุุษย์์นั้้�นมีีมนััสวิิญญาณหรืือพุุทธิิวิิญญาณ 

มนุุษย์์นอกจากจะมีีวิิญญาณเหมืือนพืืชและสััตว์์แล้้วก็ยัังมีีปััญญาสามารถคิดหาเหตุุผล

ได้้ (สถิิต วงศ์์สวรรค์์, 2543: 53, 54) ดัังที่่�เขาได้้กล่่าวว่า “มนุุษย์์เป็็นสััตว์์รู้้�คิิด (Man is a 

thinking animal) หมายความว่่ามนุุษย์เ์ป็็นสััตว์์โลกชนิิดหนึ่่�งหนึ่่�งเช่่นเดีียวกับสััตว์์โลกทั้้�ง

หลาย แต่ม่นุุษย์มี์ีความต่า่งจากสัตัว์์โลกเหล่า่นั้้�นอยู่่�ตรงที่่�มนุุษย์ร้์ู้�จัักคิิด  (สุจิุิตรา (อ่อ่นค้้อม)

รณร่ื่�น, 2540: 3) เหตุุผลหรืือปััญญาของมนุุษย์์นั้้�นอริิสโตเติิลได้้แบ่่งออกเป็็น2 ระดัับ คืือ

1) เหตุุผลหลัับ (Passive reason) ได้้แก่่ ความสามารถแฝงของจิิต คืือ จิิตที่่�

มีีอำำ�นาจในการคิิดก่่อนที่่�จะคิิดจริงๆ อุุปมาเหมืือนแผ่่นขี้้�ผึ้้�งเรีียบๆ ที่่�สามารถรับการเขีียน

ได้้ แต่่ยัังไม่่ถููกเขีียน

2) เหตุุผลตื่�น (Active reason) ได้้แก่่ กิิจกรรมที่่�แท้้จริงของความคิิดหรืือ

การลงมืือคิิดจริงๆ อุุปมาเหมืือนแผ่่นขี้้�ผึ้้�งที่่�กำำ�ลัังถููกเขีียน (สุุจิิตรา (อ่่อนค้้อม)รณร่ื่�น, 

2540: 3) อริิสโตเติิลมองว่่า มนุุษย์์เป็็นสััตว์์ที่่�ประกอบด้้วยอิินทรีีย์์สารในระดัับที่่� 3 หรืือ



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256476

ระดัับสููงที่่�สุุดที่่�มีีความเป็็นพุุทธิิปััญญาหรืือความรู้้�

ยุคุปรัชัญากรีกีกำำ�ลัังเส่ื่�อมยุคุนี้้�นัักปรััญาที่่�สำำ�คัญคืือ เซโน (zeno) ท่า่นเซโนได้้

ตั้้�งหลัักแหล่่งอยู่่�ที่่�กรุุงเอเธนส์์ โดยท่่านได้้ไปศึึกษาอยู่่�ที่่�สำำ�นักไซนิิกและท่่านมีีความเช่ื่�อมั่่�น

อยู่่�มากในการควบคุุมตััวเอง ซึ่่�งหลัักการนี้้�ที่่�ทำำ�ให้้กลายมาเป็็นสโตอิิก (จำำ�นง ทองประเสริิฐ, 

2539: 321) พวกสโตอิิกได้้นำำ�แนวความคิิดของ  เซโนมาใช้้โดยเขามองว่่ามนุุษย์ด์ำำ�รงอยู่่�ได้้ 

เพราะเหตุผุลภายในจิติใจ อัันเป็็นการสะท้้อนขึ้้�นของกฎของสากล ซึ่่�งทำำ�ให้้มนุุษย์ไ์ด้้อิสระ

จากความกลััวและความกดดันัของสิ่่�งภายนอก พวกสโตอิกิเห็็นว่่า ความอิสิระนั้้�นเป็็นสิ่่�งที่่�

สร้้างความสุุขให้้กับมนุุษย์์และมนุุษย์์ทุุกคนที่่�มีีความอิิสระ ย่่อมอยู่่�ภายใต้้เจตจำำ�นงของตััว

เองเท่่านั้้�น ความสุุขของมนุุษย์ไ์ม่่ได้้อยู่่�ที่่�ความพึ่่�งพอใจทางร่่างกายแต่่หากอยู่่�ที่่�ความรู้้�สึึกใน

เร่ื่�องของคุณุธรรม (virtue) (สมัคัร บุุราวาศ, 2544: 157) พวกสโตอิกิมีีความคิดิว่่า มนุษุย์์

เป็็นส่่วนหนึ่่�งของเหตุผุลและการกระทำำ�ทั้้�งหมดของมนุษุย์ก็์็เป็็นผลของการที่่�ไม่่ได้้รับรู้้�การ

ควบคุุม(จำำ�นง ทองประเสริิฐ, 2539: 325)

ปรััชญายุุคกลาง (Medieval Philosophy) เป็็นยุุคแห่่งวััฒนธรรมศาสนา 

ปรััชญาเป็็นเพีียงตััวช่วย ให้้วัฒนธรรมศาสนาบรรลุุเป้้าหมาย (จารุุณีี วงค์์ละคร, 2548: 

49) ยุุคนี้้�มองว่่า มนุุษย์์ หมายถึึง จิิตวิิญญาณ กล่่าวคืือ มนุุษย์์ไม่่มีีแต่่เพีียงร่่างกายที่่�เป็็น

สสาร ที่่�จัับต้้องได้้เท่่านั้้�น แต่่มนุุษย์์ยัังมีีสิ่่�งที่่�เป็็นความคิิด ความรู้้�สึึก ความอยาก เป็็นสิ่่�ง

ที่่�ทำำ�ให้้ร่างกายเคลื่�อนไหวได้้ตามความต้้องการของเรา สิ่่�งนี้้�เรีียกว่่า จิิต จิิตเป็็นสิ่่�งที่่�มีีอยู่่�

ด้้วยตััวมันเอง ไม่่ถููกเปลี่่�ยนแปลงไม่่ถููกจำำ�กัดด้้วย กาละ (Time) และเทศะ (Space) จิิต

มีีความเป็็นอยู่่�นิรัันดร์์และเป็็นต้้นตอนของสิ่่�งทั้้�งปวง ซึ่่�งนัักปรััชญาคริสต์์เรีียกว่่า พระเจ้้า 

(God) สิ่่�งเหล่่านี้้�เป็็นหลัักการสำำ�คัญที่่�ทำำ�ให้้ โลก มนุุษย์์ มีีระเบีียบ มีีกฎเกณฑ์์ มนุุษย์์เป็็น

ผลผลิิตจากพระเจ้้าหรืือเป็็นสิ่่�งที่่�พระเจ้้าสร้้างขึ้้�น เพราะพระเจ้้าเป็็นผู้้�สร้้างโลกและสิ่่�งมีี

ชีีวิิตทุุกอย่่างบนโลก จิิตหรืือวิิญญาณ เป็็น อสสาร เป็็นความจริงอัันหนึ่่�งของมนุุษย์์นอก

เหนืือไปจากร่่างกาย เป็็นตััวตนที่่�แท้้จริงของมนุุษย์์ ร่่างกายของมนุุษย์์เป็็นที่่�อยู่่�อาศััยของ

จิิต ซึ่่�งเซนต์์ ออกััสติิส ได้้พยายามประสานแนวความคิิดของเพลโต้้ให้้เข้้ากัับแนวความคิิด

ทางคริสต์์ศาสนา โดยเช่ื่�อว่่า จิิตบริิสุุทธิ์์� (Pure Spirit)ของมนุุษย์์นี้้� พระเจ้้าเป็็นผู้้�สร้้างขึ้้�น

และประทานให้้แก่่มนุุษย์์ (สุุพััตรา คำำ�แก้้ว, 2554: 27)

ปรััชญาตะวัันตกยุุคใหม่่ เริ่่�มต้้นด้้วยการปฏิิวััติิแนวคิดทางปรััชญาให้้หัันเหไป

จากแนวคิดิของปรััชญาในยุคุกลางที่่�มุ่่�งไปในทางศาสนากลัับมาสู่่�แนวคิดอย่่างอิิสระด้้วยสติิ

ปััญญาอย่่างแท้้จริง(ทองหล่่อ วงษ์์ธรรมา, 78) หรืือเรีียกอีีกอย่่างหนึ่่�งว่่า ยุุคแห่่งแสงสว่่าง



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 77

ทางปััญญา (Enlightenment Age) ในยุุคนี้้� มนุุษย์์เริ่่�มสนใจในเร่ื่�องเหตุุผลและธรรมชาติิ

มากขึ้้�น โดยถืือว่่า การใช้้เหตุุผลของมนุุษย์์สามารถสร้้างธรรมชาติิของมนุุษย์์ได้้ (พระ

มหาอำำ�นาจ พลปญฺฺโญฺฺ, 2537: 99) มนุุษย์์สามารถใช้้สติิปััญญาของตััวเองสร้้างสัังคม สร้้าง

กฎเกณฑ์์ขึ้้�นมาเอง โดยไม่่ต้้องอาศััยอำำ�นาจหรืือสิ่่�งศัักดิ์์�สิิทธิ์์�ที่่�เหนืือธรรมชาติิ เพราะสิ่่�งเหล่่า

นั้้�นคืือ เป็็นกระบวนการทำำ�ลายศัักยภาพของมนุุษย์ ์ทำำ�ให้้มนุุษย์ก์ลายมาเป็็นมนุุษย์ท์ี่่�พิิการ

และเราจะเห็็นว่่าในยุุคนี้้�มีีนัักปรััชญาเกิิดขึ้้�นมากมายนัักปรััชญาที่่�มีีความสำำ�คัญๆ ในสมััย

ใหม่่ที่่�เด่่นๆมากล่่าว เพ่ื่�อให้้เห็็นภาพของแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์ในทััศนะของท่่านเหล่่านั้้�น คืือ 

1. เดสคาร์์ตนั้้�นเป็็นปรััชญาเหตุุผลนิยมที่่�ยึึดตััวมนุุษย์์มากกว่่าสิ่่�งอ่ื่�นใดโดย

การคิิดตามเหตุุผล เพ่ื่�อให้้ได้้มาเพ่ื่�อความแท้้จริง ความแท้้จริงนั้้�นเขาถืือว่่าต้้องมาจากการ

คิิดหาเหตุุของมนุุษย์์หรืือตััวเราเอง ดัังที่่�เขากล่่าวว่า “ฉัันคิิดฉัันจึึงมีี (I think therefore 

I am)” (ชเอิิญศรี อิิศรากููร ณ อยุุธยา, 2539: 30) เขาได้้ถืือว่่า ในตััวมนุุษย์์นั้้�นต้้องมีีองค์์

ประกอบที่่�เป็็นสารอยู่่� 2 ลัักษณะ คืือ จิิตและร่่างกาย จิิตคืือ สิ่่�งที่่�คิิดได้้และไม่่กิินที่่� ส่่วน

ร่่างกายคืือ สิ่่�งที่่�คิิดไม่่ได้้และกิินที่่�จิิตหรืือความคิิดนั้้�นเดการ์์ตแบ่่งออกเป็็น 3 ประเภท คืือ

	 1) ความคิิดที่่�ได้้จากประสบการณ์์หรืือประสาทสััมผััส (Adventitious 

idea) เป็็นความคิิดที่่�ไม่่ชััดเจน อยู่่�ในระดัับที่่�ต้้องสงสััย

	 2) ความคิิดที่่�เกิิดจากการจิิตนาการ (Factitious idea) ก็็ยังัไม่่ชััดเจนและ

เป็็นสิ่่�งที่่�น่่าสงสััยเช่่นกััน

	 3) ความคิดิที่่�แฝงอยู่่�ใต้้จิตตั้้�งแต่่เกิิด (Innate idea) เป็น็สิ่่�งที่่�จิิตรู้้�ได้้เอง มีี

ความชััดเจนในตััวเอง เป็็นความคิิดที่่�เห็็นแจ้้งแน่่นอนที่่�สุุด (clear and distinct idea) (ช

เอิิญศรี อิิศรากููร ณ อยุุธยา, 2539: 30) หมายความว่่า ในตััวมนุุษย์ป์ระกอบไปด้้วยจิิตกัับ

ร่่างกาย ซึ่่�งจิิตนั้้�นทำำ�หน้้าที่่�คิิดและรัับรู้้�สิ่่�งต่่างๆ จิิตหรืือความคิิดทั้้�ง 3 นี้้�เป็็นการรัับรู้้�ของ

มนุุษย์์ 2 ข้้อแรกเดการ์์ตเห็็นว่่า การรัับสิ่่�งต่่างๆ แบบต่ำำ��สุด เพราะมัันยัังไม่่มีีความชัันเจน

แน่่นอนที่่�จะให้้มนุุษย์์เข้้าถึึงความจริงอัันสููงสุุดได้้ สิ่่�งที่่�เขาเห็็นว่่า ความคิิดที่่�จะพามนุุษย์์เข้้า

ถึึงความจริงได้้คืือความคิิดข้้อที่่� 3 ที่่�ให้้มนุุษย์์เช่ื่�อในความรู้้�ที่่�ติิดตััวมาแต่่เกิิด

2. โทมััสฮ๊๊อบส์์ (Thomas Hobbes) เขามองว่่า มนุุษย์์เราวิิวััฒนาการมาจาก

สััตว์์ จึึงน่่าจะได้้รัับสััญชาตญาณที่่�จะรัักษาตนนี้้�ไว้้ เพราะมนุุษย์์ไม่่มีีสััญชาตญาณนี้้�แล้้ว

ไหนเลยจะสืืบพัันธุ์์�และอยู่่�รอดจนวิิวััฒนาการกลายมาเป็็นมนุุษย์์มาได้้ มนุุษย์์เป็็นส่่วน

หนึ่่�งของสิ่่�งมีีชีีวิิตและสิ่่�งมีีชีีวิิตนั้้�นมีีลัักษณะด้้วยกัันอัันหนึ่่�งคืือ ความพยายามที่่�จะรัักษาตััว

เอง(ประภาศรี ียะสง่่า, 2554: 28) มนุษุย์์แสวงหาอำำ�นาจอยู่่�ตลอดเวลา เพราะอำำ�นาจคืือสิ่่�ง



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256478

ที่่�จะทำำ�ให้้มนุุษย์ไ์ด้้มาในสิ่่�งที่่�ตััวเองชอบ อำำ�นาจเป็น็เครื่่�องมืือที่่�จะทำำ�ให้้มนุุษย์บ์รรลุถึุึงสิ่่�งที่่�

เขาปรารถนาและคุ้้�มกัันสิ่่�งที่่�เขามีีอยู่่�ไม่่ให้้คนอ่ื่�นแย่ง่ไป สภาวะธรรมชาติิของมนุุษย์์จึึงเป็็น

สภาวะสงคราม  มีกีารแย่ง่ชิิงกัันตลอดเวลาและไม่มี่ีกรรมสิทิธิ์์�ส่่วนบุคุคล ปัจัเจกบุคุคลถููก

ผลัักดัันให้้แก่่งแย่ง่ช่่วงชิงิ ด้้วยสภาวะทางจิติ 3 ประการ คืือ 1) แข่่งขััน 2) หวาดระแวงกันั 

3) การแสวงหาช่ื่�อเสีียงเกีียรติิยศ(ประภาศรี ยะสง่่า, 2554: 28) ดัังนั้้�นในสภาวะธรรมชาติิ

ของมนุุษย์์ มนุุษย์์ต้้องดิ้้�นรนเพ่ื่�อการเอาตััวรอด เพ่ื่�อรัักษาเผ่่าพัันธุ์์� สภาวะที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์

ต้้องดิ้้�นรนมีีอยู่่� 2 อย่่างคืือ สภาวะทางธรรมชาติิกัับสภาวะความขััดแย้้งของมนุุษย์์สภาวะ

ทางธรรมชาติิ หมายถึึง ภััยพิิบััติิทางธรรมชาติิต่่างๆ เช่่น ฝนตก ฟ้้าร้้อง ไฟไหม้้ น้ำำ��ท่วม 

เป็็นต้้น เป็็นสาเหตุุที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์ต์้้องดิ้้�นรนเพ่ื่�อความปลอดภััยของชีีวิิตและทรััพย์ส์ินิ ส่่วน

สภาวะความขััดแย้้งของมนุุษย์์ หมายถึึง สิ่่�งที่่�คนสองคนมีีความเห็็นไม่่ตรงกััน สงครามภััย

อัันตราย เช่่น ความไม่เ่พีียงพอของทรัพัยากรธรรมชาติ ิสิิทธิิ เกีียรติิยศ เป็น็ต้้น เพราะความ

ต้้องการของมนุุษย์์มีีมากกว่่าทรััพยากรที่่�มีีอยู่่�ในธรรมชาติิและนี่่�คืือสาเหตุุที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์มีี

ความขััดแย้้งกััน เม่ื่�อมีีความขััดแย้้งกัันมนุุษย์ก์็เ็กิิดการต้้องสู้้�กันั ซึ่่�งการต้้องสู้้�นี้้�ส่ง่ผลให้้เกิิด

การสููญเสีีย มนุุษย์์เลยต้้องหาวิิธีีเพ่ื่�อความอยู่่�รอดด้้วยการทำำ�สัญญาประชาคม เพ่ื่�อรัักษา

สิิทธิิ ชีีวิิต ข้้าวของ เกีียรติิยศ เป็็นต้้น

	 3. ศึึกษาแนวคิดมนุุษย์์ในทััศนะของฌอง ฌาคส์ รุุสโซ รุุสโซเองเห็็นว่่า

เร่ื่�องเสรีีภาพนี้้�เป็็นสิ่่�งสำำ�คัญและจำำ�เป็็นของมนุุษย์์ทุุกคน เพราะเสรีีภาพคืือเป้้าหมายของ

ความเป็็นมนุุษย์ ์ดัังที่่�เขากล่่าวว่า มนุุษย์ทุ์ุกคนเกิิดมามีีอีีสระและไม่่มีีใครมีีสิิทธิิหรืืออำำ�นาจ

เหนืือคนอ่ื่�น(Jean Jacques Rousseau, 1998: 9)

โดยเขากล่่าวว่า เสรีีภาพที่่�มีีร่่วมกัันนี้้�เป็็นผลของธรรมชาติิมนุุษย์์ กฎข้้อแรก

ของมนุุษย์์คืือการดำำ�รงอยู่่�ของตน การดููแลประการแรกของเขาคืือดููแลตััวเองและทัันทีี

ที่่�เขาเจริญเติิบโตถึึงวััยที่่�รู้้�เหตุุผล ตััวเขาเองเท่่านั้้�นที่่�จะรู้้�ว่่าจะดููและตััวเองอย่่างไรให้้ดี

ที่่�สุุด(Jean Jacques Rousseau, 1998: 6) เม่ื่�อเขาเห็็นถึึงความอยุุติิธรรมในสัังคมมนุุษย์์

โดยผ่่านชีีวิิตจริงของเขานั้้�น เขาเริ่่�มอธิิบายแนวคิดิเร่ื่�องมนุุษย์์ของเขาในงานที่่�มีีช่ื่�อว่่า ความ

เรีียงว่่าด้้วยต้้นกำำ�เนิิดและรากฐานแห่่งความไม่่เท่่าเทีียมกัันของมวลมนุุษย์์ชาติิ ซึ่่�งเป็็นงาน

ที่่�ได้้รัับชััยชนะในการเรีียนความในครั้้�งนั้้�นด้้วย เขาเป็็นคนแรกที่่�เริ่่�มใช้้คำำ�ว่า The noble 

savage หรืือ คนเถ่ื่�อนใจธรรม รุุสโซมีีทััศนะเกี่่�ยวกับมนุุษย์อ์ยู่่� 2 แบบ คืือ แบบสภาวะทาง

ธรรมชาติิกัับสภาวะทางสัังคม 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 79

1. แบบสภาวะทางธรรมชาติิ รุุสโซได้้สร้้างทฤษฎีีเกี่่�ยวกับต้้นกำำ�เนิิดของมนุุษย์์

เพ่ื่�อจะอธิิบายถึึงแนวความคิิดของเขาเกี่่�ยวกับมนุุษย์์ โดยเขากล่่าวว่า“มนุุษย์์อุุบััติิขึ้้�นมา

จากน้ำำ��มืือของธรรมชาติิ”( Jean Jacques Rousseau, 2555: 27) หมายความว่่า มนุุษย์์

นั้้�นได้้กำำ�เนิิดเกิิดขึ้้�นมาจากธรรมชาติิเป็็นสิ่่�งที่่�ธรรมชาติิสร้้างขึ้้�นหรืือจะกล่่าวอีกนััยหนึ่่�งว่่า

มนุุษย์์เป็็นผลผลิิตทางธรรมชาติินั่่�นเอง เร่ื่�องกระบวนการกำำ�เนิิดของมนุุษย์์นั้้�นรุุสโซไม่่ได้้

อธิิบายไว้้อย่่างละเอีียด โดยเขาให้้เหตุุผลว่า การพิิจารณาจากต้้นกำำ�เนิิดของมนุุษย์์นั้้�น ถ้้า

เริ่่�มพิิจารณาตั้้�งแต่่เผ่่าพัันธุ์์�ของพวกเขายัังเป็็นตััวอ่อนอยู่่� อย่่างไรก็็ดีีข้้าพเจ้้าจะไม่่ใช้้วิิธีีการ

ศึึกษาแบบนั้้�นและเขายัังกล่่าวอีกว่่า ข้้าพเจ้้าจะไม่่เช่ื่�ออย่่างอริิสโตเติิลที่่�คิิดว่่า มนุุษย์์ใน

ตอนแรกนั้้�นมีีกรงเล็็บแบบตะขอก่่อนที่่�จะมีีเล็็บยาวเรีียว หรืือมีีขนยาวปรกคลุมตััวเหมืือน

หมีี สำำ�หรัับเขาแล้้วเขาบอกว่่า ข้้าพเจ้้าไม่่สามารถที่่�จะสร้้างสิ่่�งใดที่่�ชััดเจนขึ้้�นมาได้้นอกจาก

ความคลุมเครืือและสิ่่�งที่่�ได้้มาส่่วนใหญ่่นั้้�นก็็มาจากการคาดคะเนตามจิิตนาการของข้้าพเจ้้า

เองแทบทั้้�งสิ้้�น(Jean Jacques Rousseau, 2555: 26) รุุสโซตั้้�งสมมุุติิฐานว่่า มนุุษย์ย์ุคุแรก

มีีตััวตั้้�งตรงเดิินสองขา สามารถใช้้มืืออย่่างที่่�เราใช้้ สามารถมองดููสิ่่�งต่่างๆ รอบตััวของเขา

อย่่างที่่�เรามองและด้้วยตาทั้้�งสองของเขานั่่�นเองที่่�สามารถใช้้มันสำำ�รวจสิ่่�งต่่างๆ อัันกว้้าง

ใหญ่่ไพศาลและมนุุษย์์มีีพรสวรรค์์อัันพิิเศษเหนืือธรรมชาติิที่่�สามารถพัฒนาได้้ เม่ื่�อโลกถููก

ปล่่อยทิ้้�งตามธรรมชาติิให้้มีลัักษณะอัันอุุดมสมบููรณ์์และถููกปกคลุมด้้วยป่่าหนาทึึบซึ่่�งมััน

ไม่่เคยแม้้จะถููกสััมผััสด้้วยคมขวานใดๆ มากไปกว่่านั้้�น มัันเองก็็ยัังได้้หยิิบยื่่�นอาหารและ

ที่่�พัักพิิงให้้แก่่มวลสัตว์์ทุุกเผ่่าพัันธุ์์� อัันหนึ่่�งมนุุษย์์ได้้กระจััดกระจ่่ายอยู่่�ท่่ามกลางมวลสัตว์์

ทั้้�งหลายเหล่่านั้้�น ซึ่่�งสิ่่�งที่่�มนุุษย์์อยู่่�ท่ามกลางสััตว์์ป่่า มัันก็็ได้้ทำำ�ให้้มนุุษย์์เริ่่�มฝึึกเลีียนแบบ

พฤติกิรรมของพวกสัตัว์์ต่่างๆ เหล่า่นั้้�นและด้้วยเหตุนุี้้�เองที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์มี์ีสััญชาติญิาณเหมืือน

สััตว์์ทั่่�วไป (Jean Jacques Rousseau, 2555: 27) จากสมมุุติฐิานในแบบของรุุสโซนั้้�นคืือ 

การจิิตนาการ โดยการจิิตนาการให้้มนุุษย์์ยุุคแรกอาศััยอยู่่�ในป่่ามีีนิิสััยที่่�ขี้้�อายและมีีความ

ชอบอิิสรเสรีีในการดำำ�เนิินชีีวิิตในท่่ามกลางสรรพชีวิิตและมนุุษย์์นั้้�นเคยชิินอยู่่�กับการปรัับ

ตััวต่อสภาพอากาศอันรุุนแรงและไม่่อำำ�นวยต่่อการมีีชีีวิิตตั้้�งแต่่วััยเด็็ก พวกเขาเหล่่านั้้�นต้้อง

มีีความอดทนต่อ่ความยากลำำ�บากนานาประการ มนุษุย์จ์ำำ�เป็น็ต้้องปกป้อ้งชีีวิิตจากสัตัว์์ร้้าย

ต่่างๆ ด้้วยร่่างกายที่่�เปล่่าเปลืือยอัันปราศจากเขี้้�ยวเล็็บหรืืออาวุุธใดๆ ตลอดจนต้้องวิ่่�งหนีี

ไปเม่ื่�อถึึงคราวจำำ�เป็็น สิ่่�งเหล่่านี้้�มัันสามารถทำำ�ให้้มนุุษย์์สามารถพัฒนาจิิตใจที่่�เข้้มแข็็งและ

หนัักแน่่ขึ้้�นมาได้้ สำำ�หรัับพวกเด็็กๆ เมื่่�อเกิิดมาพร้้อมกัับร่่างกายที่่�ประเสริิฐตามแบบบิิดา

มาดารของพวกเขา และเด็็กๆ ก็็จะค่่อยๆ ทวีีความแข็็งแกร่่งมากขึ้้�นเหมืือนแบบเดี่่�ยวกันที่่�



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256480

สร้้างคนอ่ื่�นๆ ขึ้้�นมา ด้้วยเหตุุนี้้�มัันจึึงทำำ�ให้้พวกเขามีีพลัังอำำ�นาจเท่่าที่่�เผ่่าพัันธุ์์�อื่�น มนุุษย์์จะ

พึึงมีีได้้ เม่ื่�อเราเห็็นแนวความคิิดเร่ื่�องวิิวััฒนามนุุษย์์ของรุุสโซแล้้ว เราพอจะเห็็นถึึงแนวคิด

เร่ื่�องมนุุษย์ใ์นสภาวะทางธรรมชาติิของเขาโดยเขาเริ่่�มอธิิบายมนุุษย์ใ์นสภาวะธรรมชาติิของ

เขาว่่า เม่ื่�อโลกทั้้�งโลกถููกปล่่อยทิ้้�งตามธรรมชาติิให้้มีลัักษณะอัันอุุดมสมบููรณ์์และถููกปกคลุม

ด้้วยป่่าหนาทึึบ มนุุษย์์ก็็ได้้กระจััดกระจายอยู่่�ท่ามกลางมวลสัตว์์ทั้้�งหลายซึ่่�งการที่่�มนุุษย์์อยู่่�

ท่่ามกลางเหล่่าสััตว์์นั้้�น มนุุษย์ก็์็เกิิดการเรีียนรู้้�ในการลอกเลีียนแบบกิิจกรรมต่่างๆ ของสััตว์์

เหล่า่นั้้�น ด้้วยเหตุนุี้้�เองที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์มี์ีสััญชาติิญาณเหมืือนแบบพวกสัตัว์์ เม่ื่�อเทีียบกัับสััตว์์

แล้้วพวกมันัมีีเพีียงแค่่สััญชาติิญาณเท่า่นั้้�น นัับว่่าเป็็นข้้อได้้เปรีียบสำำ�หรับัมนุุษย์ใ์นการปรับั

ตััวเองให้้เข้้ากัับสภาวะธรรมชาติิได้้และทำำ�ให้้มนุุษย์ส์ามารถใช้้ชีวิิตในการอยู่่�ในสภาวะทาง

ธรรมชาติินั้้�นได้้ง่ายกว่่าสััตว์์อ่ื่�นๆ (Jean Jacques Rousseau, 2555: 27)

2. แบบสภาวะทางสัังคม รุุสโซเริ่่�มอธิิบายมนุุษย์ใ์นสภาวะทางสัังคมของเขาโดย

เช่ื่�อโยมความสััมพัันระหว่่ามนุุษย์ใ์นสภาวะทางธรรมชาติิ ด้้วยเหตุุผลคืือ เราสามารถเห็็นถึึง

การวิิวััฒนการของเหล่่ามนุุษย์์ขึ้้�น ตลอดจนเห็็นถึึงสาเหตุุที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์ออกจากธรรมชาติิ 

สิ่่�งที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์ออกจากธรรมชาติิ คืือมีีการขยายตััวของมนุุษย์์หรืือการเพิ่่�มจำำ�นวนของ

ประชากรมนุุษย์์เลยทำำ�ให้้เกิิดปััญหาในเร่ื่�องการหากิินมีีมนุุษย์์คนแรกที่่�เริ่่�มต้้นล้้อมผืืนดิิน

แห่่งหนึ่่�งพร้้อมๆ กัับบอกตนเองว่่านี้้�เป็็นของๆ ข้้า และก็็มีีคนอ่ื่�นเช่ื่�อคำำ�กล่่าวอ้้างของม

นาย์์คนนั้้�น คนที่่�กั้้�นรั้้�วนี่่�แหละเป็็นผู้้�ก่่อตั้้�งสัังคมเป็็นคนแรก(Jean Jacques Rousseau, 

2555: 69) การที่่�ประชากรของมนุุษย์์เพิ่่�มขึ้้�นนั้้�นก็็ได้้สร้้างปััญหาต่่างๆ ตามมาให้้มนุุษย์์ 

เช่่น ทรััพยกรเริ่่�มถููกจำำ�กัด ความอิิสระเริ่่�มถููกจำำ�กัด สููญเสีียสััญชาตญาณ เม่ื่�อสิ่่�งต่่างเริ่่�มถููก

จำำ�กัดพวกเขาต้้องมีกีารปรัับตััวให้้เข้้ากัับสถานการณ์ต่์่างนั้้�น เพ่ื่�อให้้ตัวัเองหรืือเผ่า่พัันธุ์์�ของ

ตััวเองดำำ�รงอยู่่�ได้้ ซึ่่�งการปรัับตััวเองนี้้�เองที่่�เป็็นสิ่่�งแรงดึึงดููดมนุุษย์์ให้้มารวมตััวกันเพ่ื่�อสร้้าง

สัังคมของตััวเอง การเข้้ามาอยู่่�ในสัังคมนั้้�นก็็ได้้ทำำ�ลายสััญชาตญาณความเป็็นมนุุษย์์คนป่่า

หรืือสภาวะธรรมชาติิไป แต่่สิ่่�งที่่�มาที่่�สััญชาตญาณนั้้�นคืือความยติิธรรมหรืือกล่่าวอีกอย่่าง

หนึ่่�ง คืือ มนุุษย์์ในสภาวะทางสัังคมนั้้�นแทนที่่�จะมีีสััญชาตญาณเร่ื่�องความเห็็นอกเห็็นใจ

กัันที่่�ธรรมชาติิได้้วางไว้้ เพ่ื่�อเป็็นกฏเกณฑ์์ ระเบีียบแบบแผน ในการควบคุุมมนุุษย์์ในดำำ�รง

ชีีวิิตอย่่างสงบสุุขนั้้�นได้้ถููกทำำ�ลายลงได้้ด้้วยน้ำำ��มืือมนุุษย์์เองและพวกเขาก็็สร้้างเง่ื่�อนไขแทนที่่�

เง่ื่�อนไขของธรรมชาติิขึ้้�นมา ที่่�เรีียกว่่าศีีลธรรม คุุณธรรม ซึ่่�งเง่ื่�อนไขเหล่่านี้้�ได้้เข้้ามาควบคุุม

มนุุษย์์ในการประพฤติิต่่างๆ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 81

สภาวะสังัคมนี้้�เองที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์เ์ริ่่�มรู้้�จัักคำำ�ว่า ความดี ีความชั่่�ว เพราะพวกเขา

ได้้เอาเง่ื่�อนไขที่่�พวกเขาสร้้างขึ้้�นแทนที่่�เง่ื่�อนไขของธรรมชาติินั้้�นมาเป็็นตััววัดพฤติิกรรมหรืือ

การกระทำำ�ของเหล่่ามนุุษย์์ขึ้้�นมา

	 3. วิิเคราะห์์แนวคิดมนุุษย์์ตามทััศนะของฌอง ฌาคส์์ รุุสโซ จากการ

วิิเคราะห์์ข้้อมููลที่่�ได้้ศึึกษามานั้้�นเราจะเห็็นว่่ารุุสโซนั้้�นได้้รับอิิทธิิพลทางความคิิดจากยุุค

ปรััชญาต่่างๆเริ่่�มตั้้�งแต่่ปรััชญากรีีกรุ่่�งเรืืองและยุุคกลาง ซึ่่�งปรััชญาทั้้�งสองยุุคนี้้�ได้้ทรงมีี

อิิทธิิพลต่อแนวคิดเร่ื่�องมนุุษย์์ของรุุสโซอยู่่�บ้้างในด้้านใดด้้านหนึ่่�ง เช่่น รุุสโซเห็็นถึึงความ

ไม่่เท่่าเทีียมกัันในหมู่่�ของมนุุษย์์ เขาเลยต้้องกลัับไปศึึกษาเร่ื่�องประวััตศาสตร์์ทางความคิิด

ของมนุษุย์์ เพ่ื่�อได้้รู้้�ถึึงต้้นตอนของสาเหตุขุองความไม่เ่ท่่าเทีียมกัันของมวลมนุษุยชาติิ จาก

การศึึกษาเขาก็็ได้้พบว่่า เขาต้้องย้้อนกลัับไปที่่�จุุดเริ่่�มต้้นของมนุุษย์์ ซึ่่�งจุุดเริ่่�มต้้นของมนุุษย์์

นั้้�นก็็มีีนัักปรััชญาต่่างแสดงความเห็็นกัันออกไป รุุสโซเองเห็็นว่่า ความคิิดแบบนัักปรััชญา

รุ่่�งก่่อนๆ นั้้�นยัังมีีข้้อผิิดพลาดอยู่่�ในเร่ื่�องจุุดเริ่่�มต้้นของมนุุษย์์ ดัังนั้้�นเขาเลยเห็็นว่่า ก่่อนที่่�

ความไม่่เท่่าเทีียมกัันเกิิดขึ้้�นกัับมนุุษย์์นั้้�นสาเหตุุมาจากเร่ื่�องของกรรมสิิทธิ์์� ทรััพย์์สิิน โดย

เขาอธิิบายไว้้เป็็นลำำ�ดับ เพ่ื่�อให้้เราเห็็นถึึงปััญหาต่่างๆ เหล่่านั้้�นด้้วยการแบ่่งมนุุษย์อ์อกเป็็น 

2 สภาวะ กล่่าวคืือ สภาวธรรมชาติิกัับสภาวะสัังคม 1) มนุุษย์์ในสภาวะธรรมชาติินั้้�นมีีความ

สมบููรณ์์แบอยู่่�ภายในตััวเองอยู่่�แล้้ว เพราะพวกเขาไม่่รู้้�จััดคำำ�ว่า ความดีี ความชั่่�วหรืือหลััก

เหตุุผลทางศีีลธรรมแต่ป่ระการใดๆ เลย สิ่่�งเดีียวที่่�พวกเขารู้้�นั้้�นคืือ การปฏิบัิัติิตามเสรีีภาพ

แห่่งสััญชาติิญาณที่่�ตนได้้มาจากธรรมชาติิ โดยเฉพาะเร่ื่�องการเห็็นอกเห็็นใจกันนี้้�เองที่่�บ่่ง

บอกว่่ามนุุษย์์มีีความแตกต่่างจากเหล่่าสััตว์์อ่ื่�นๆ 2) มนุุษย์์ในสภาวะสัังคมรุุสโซมองว่่า 

เม่ื่�อมนุุษย์์ได้้ก้้าวมาถึึงจุุดที่่�อุุปสรรคซึ่่�งขััดขวางการดำำ�รงอยู่่�ของตนในสภาพธรรมชาติิอััน

ใหญ่่หลวงเกิินกว่่าที่่�จะสามารถเอาชนะได้้โดยลำำ�พังหากเขาอยู่่�ในสภาพเดิิม ภาวะการณ์์

ดำำ�รงอยู่่�แบบดั้้�งเดิิมไม่่อาจคงอยู่่�ต่่อไปได้้ พวกเขาเลยต้้องพึ่่�งพากััน การมาอยู่่�รวมกัันของ

มนุุษย์์นั้้�น โดยมีีเง่ื่�อนไขหรืือข้้อตกลงกััน เพราะมนุุษย์์สัังคมนั้้�นได้้สููญเสีียซึ่่�งอิิสระภาพใน

แบบธรรมชาติิไป พวกเขาเลยต้้องการสร้้างตััวตนหรืือการสร้้างคุุณค่่าของความเป็็นมนุุษย์์

ในแบบสัังคม โดยพวกเขาจำำ�เป็็นจะต้้องเป็็นคนทีีมีีคุุณธรรม เม่ื่�อมนุุษย์์สร้้างคุุณค่่าของตััว

เองแล้้วและเป้้าหมายของมนุุษย์์คืืออะไร รุุสโซมองว่่า เป้้าหมายของมนุุษย์์คืือ ต้้องมาอยู่่�

รวมกัันเป็็นสัังคมเพ่ื่�อที่่�จะได้้บรรลุุตามเสรีีภาพที่่�วางไว้้ในทางสัังคม การเมืือง มนุุษย์์จาก

บรรลุุในเร่ื่�องเสรีีภาพได้้นั้้�นพวกเขาต้้องเข้้ามามีีบทบาทหรืือมีีส่่วนร่่วมในการออกกฎหมาย



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256482

อภิิปรายผล
จากการวิิจััยพบว่่า แนวคิิดเร่ื่�องมนุุษย์์นั้้�น เป็็นอีีกสาขาหนึ่่�งหนึ่่�งของวิิชา

ปรััชญาที่่�เรีียกกัันว่่า มนุุษยนิิยม ซึ่่�งสาขาวิิชานี้้�จะศึึกษาเกี่่�ยวกับเร่ื่�องของมนุุษย์์ โดยการ

ศึึกษาที่่�เร่ื่�องต้้นด้้วยคำำ�ถามว่่า มนุุษย์์คืือ อะไร มนุุษย์์ควรดำำ�เนิินไปอย่่างไร จุุดหมายของ

มนุุษย์์คืือ อะไร ซึ่่�งคำำ�ถามเหล่่านี้้�เป็็นคำำ�ถามทางปรััชญาที่่�เริ่่�มใช้้โดยบิิดาทางปรััชญาที่่�มีี

นามว่่า ธาเลส ที่่�เริ่่�มตั้้�งปััญหาเกี่่�ยวกับเร่ื่�องของโลกและจัักรวาล ว่่า อะไรคืือ ธาตุุแท้้ของ

โลกและจัักรวาล ในยุุคปรััชญาเริ่่�มต้้นนั้้�นถึึงแม้้จากไม่่ได้้สนใจเร่ื่�องของมนุุษย์์อย่่างจริงๆ 

จัังๆ แต่่เม่ื่�อเราพิิจารณาอย่่างลึึกๆ เราจะเห็็นว่่า คำำ�ว่า ธาตุุ ไม่่ว่่าจะเป็็น ดิิน น้ำำ�� ลม ไฟ 

อะตอม เหล่่านี้้�มัันก็็อยู่่�ในร่่างกายของมนุุษย์์และวิิธีีการเริ่่�มต้้นคำำ�ถามที่่�ว่่า (What, why, 

how) อะไร ทำำ�ไม อย่่างไร คำำ�เหล่่านี้้�ได้้เป็็นรููปแบบในการตั้้�งสมมติิฐานทางปรััชญาหรืือ

แม้้แต่่การทำำ�งานวิิจััยต่่างๆ การที่่�นัักปรััชญากรีีกโบราณได้้วางรากฐานไว้้เป็็นอย่่างดีีใน

การศึึกษาในเร่ื่�องของโลกและจัักรวาลหรืือที่่�วงการปรััชญาเข้้าใจกันว่่าปรััชญากรีีกโบราณ

สนใจศึึกษาในเร่ื่�องของอภิิปรััชญา แต่่ต่่อมาวิิชาปรััชญาเริ่่�มเป็็นที่่�สนใจของเหล่่าชาวกรีีก 

มีีการตั้้�งสำำ�นักเรีียนกัันตามเมืืองต่่างๆ ของอาณาจัักรกรีีก โดยเฉพาะ กรุุงเอนเธนส์์ ซึ่่�งเป็็น

ที่่�ดึึงดููดของเหล่่าผู้้�แสวงหาความรู้้� สำำ�นักสำำ�คัญที่่�มีีช่ื่�อเสีียงมีีอยู่่�สองสำำ�นักคืือ สำำ�นักโซฟิิสต์์ 

กัับโสเครติิส ซึ่่�งทั้้�งสองสำำ�นักนี้้�ได้้พยายามดึึงปรััชญากลัับเข้้ามาสู่่�มนุุษย์์มนุุย์์ โดยสำำ�นักโซ

ฟิิสต์์กล่่าวว่ามนุุษย์์คืือ เครื่่�องวััดของสรรพสิ่่�ง มนุุษย์์ควรมีีศัักดิ์์�ศรี เสรีีภาพเป็็นของตััวเอง

และเป้้าหมายของมนุุษย์์คืือ การกลัับมาหาตััวเราเอง ส่่วนสำำ�นักโสเครติิสกล่่าวว่า มนุุษย์์

คืือ คนที่่�มีคีวามรู้้� มีีคุณุธรรมและมนุุษย์ค์วรฝึึกฝนพััฒนาตนเองให้้เกิิดความรู้้� เพราะความ

รู้้�นี้้�เองที่่�ทำำ�ให้้มนุุษย์์มีีความแตกต่า่งจากสััตว์์ชนิิดอ่ื่�นๆ ดัังนั้้�นเป้้าหมายของมนุุษย์์อยู่่�ที่่�การ

ศึึกษา พััฒนาสติิปััญญาของมนุุษย์์หรืือเรีียกอีีกอย่่างหนึ่่�งว่่า เป็็นการทำำ�ลายความโง่่ของเรา

เอง เพ่ื่�อให้้ได้้มาซึ่่�งความรู้้�หรืือคุุณธรรม ความรู้้�หรืือคุุณธรรมเป็็นสิ่่�งที่่�สำำ�คัญสำำ�หรัับมนุุษย์์

ทุุกคน	

เม่ื่�อยุุคกรีีกผ่่านไปความเส่ื่�อมเริ่่�มต้้นขึ้้�นมาซึ่่�งเป็็นปกติิของรบบธรรมชาติิที่่�

สร้้างให้้เกิิดความสมดุุลกันในระบบจัักรวาล ยุุกเส่ื่�อมมีีสำำ�นักทางปรััชญาสำำ�คัญอยู่่�หนึ่่�ง

แห่่งคืือ สโตอิิก โดยสโตอิิกมองว่่ามนุุษย์์ดำำ�รงอยู่่�ได้้ เพราะเหตุุผลภายในจิิตใจ อัันเป็็นการ

สะท้้อนขึ้้�นของกฎของสากล ซึ่่�งทำำ�ให้้มนุุษย์์ได้้อิสระจากความกลััวและความกดดัันของสิ่่�ง

ภายนอก พวกสโตอิิกเห็็นว่่า ความอิิสระนั้้�นเป็็นสิ่่�งที่่�สร้้างความสุุขให้้กับมนุุษย์์และมนุุษย์์

ทุุกคนที่่�มีีความอิิสระ ย่่อมอยู่่�ภายใต้้เจตจำำ�นงของตััวเองเท่่านั้้�นและเป้้าหมายของมนุุษย์์



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 83

ของสำำ�นักสโตอิิกคืือ การทำำ�ให้้มนุุษย์์มีีการพััฒนาตนเองในด้้านสติิปััญญาโดยอาศััยวิิชาต

รรตศาสตร์์และฟิิสิิกส์์ วิิชาปรััชญาเดิินทางมาถึึงจุุดๆ หนึ่่�งดููเหมืือนจะตายลงด้้วยน้ำำ��มืือของ

ศาสนา ซึ่่�งยุุคนี้้�วงการปรััชญาเรีียกว่่ายุุคมืืดทางปััญญา เพราะศาสนาเข้้ามามีีบทบาทและ

ทรงอิิทธิิพลเป็็นอย่่างมากในยุุคนั้้�น ใครมีีความคิิดที่่�แตกต่่างออกไปจากหลัักศาสนาก็็จะถููก

เผาทั้้�งเป็็น แต่่อย่่างไรก็็ตามปรััชญาก็็ก็็ไม่่ได้้ตายลงไปอีีกทั้้�งปรััชญากลายมาเป็็นเครื่�องมืือ

ในการอธิิบายหลัักคำำ�สอนของศาสนา โดยยุคุนี้้�มองว่่ามนุุษย์์เป็็น ผลผลิิตของพระผู้้�เป็็นเจ้้า 

มนุุษย์ค์วรปฏิิบััติิตามหลัักคำำ�สั่่�งสอนของศาสนาและจุุดหมายปลายทางคืือ เม่ื่�อสิ้้�นลมหายใจ

แล้้วจะได้้ไปอยู่่�ในดิินแดนของพระเจ้้า หลัังจากยุคุแห่่งความมืืดบอดเริ่่�มมีีแสงสว่่างค่่อยออก

มาทีีละนิิดๆ จงกลายมาเป็็นแสงสว่่างอัันรุ่่�งเรืือนอีีกครั้้�ง ครั้้�งที่่�ผู้้�ที่่�นาปรััชญาออกจากความ

มืืดคืือ เดสคาร์์ เขาได้้ถืือว่่า ในตััวมนุุษย์์นั้้�นต้้องมีีองค์์ประกอบที่่�เป็็นสารอยู่่� 2 ลัักษณะ คืือ 

จิิตและร่่างกาย จิิตคืือ สิ่่�งที่่�คิิดได้้และไม่่กิินที่่� ส่่วนร่่างกายคืือ สิ่่�งที่่�คิิดไม่่ได้้และกิินที่่�จิิตหรืือ

ความคิิดนั้้�นเดการ์์ตแบ่่งออกเป็็น 3 ประเภท คืือ 1) ความคิิดที่่�ได้้จากประสบการณ์์หรืือ

ประสาทสััมผััส (Adventitious idea) เป็็นความคิิดที่่�ไม่่ชััดเจนอยู่่�ในระดัับที่่�ต้้องสงสััย 2) 

ความคิิดที่่�เกิิดจากการจิิตนาการ (Factitious idea) ก็็ยังัไม่่ชััดเจนและเป็็นสิ่่�งที่่�น่่าสงสััยเช่่น

กััน 3) ความคิิดที่่�แฝงอยู่่�ใต้้จิตตั้้�งแต่่เกิิด (Innate idea) เป็็นสิ่่�งที่่�จิิตรู้้�ได้้เอง มีีความชััดเจน

ในตััวเอง เป็็นความคิิดที่่�เห็็นแจ้้งแน่่นอนที่่�สุุด (clear and distinct idea) และเป้้าหมาย

ของมนุุษย์ใ์นทััศนะของเดการ์์ต คืือ การแสวงหาความจริงความแน่่นอนในธรรมชาติิ ซึ่่�งยุคุ

แห่่งแสงสว่า่งทางปัญัญานั้้�นเรีียกอีีกอย่า่งหนึ่่�งว่่ายุคุสมัยัใหม่่ ยุคุนี้้�มองว่่า มนุุษย์มี์ีเหตุุผลใน

การสร้้างตััวตน อิิสรภาพ ทุุกคนมีีสิิทธิิเท่่าเทีียมกััน ส่่วนรุุสโซเองมองว่่า มนุุษย์ค์ืือ ผลผลิิต

ของธรรมชาติิ เขาควรปฏิิบััติิตามกฎเกฑณ์ของธรรมชาติิ เป้้าหมายของมนุุษย์์คืือ การอยู่่�

รวมกัันอย่า่งมีีสิิทธิิเท่่าเทีียมกัันในสัังคมมนุุษย์ ์ไม่่มีีการเอารัับเอาเปรีียบกัันและทุุกคนต้้อง

มีีบทบาทในการออกกฎเกฑณ์

องค์์ความรู้้�จากงานวิิจััย
มนุุษย์์ในทััศนะของรุุสโซนั้้�น คืือ มนุุษย์์เป็็นสััตว์์ที่่�มีีความสามารถในการเรีียน

รู้้� เพ่ื่�อปรัับตััวกับสภาวะแวดล้้อมได้้เป็็นอย่่างดีีและมนุุษย์์มีีเจตจำำ�นงเสรีีในการดำำ�เนิินชีีวิิต

ภายใต้้กฎหมายที่่�พวกเขาเป็็นผู้้�กำำ�หนดขึ้้�นสาระสำำ�คัญของมนุุษย์ใ์นทััศนะของรุุสโซนั้้�น มีีอยู่่� 

2 สภาวะ (1) สภาวะทางธรรมชาติิ (2) สภาวะทางสัังคม รุุสโซเองไม่่ได้้ต้้องการให้้มนุุษย์์

กลัับไปสู่่�สภาวะทางธรรมชาติิ เพราะว่่า เม่ื่�อมนุุษย์์ออกจากสภาวะธรรมชาติิแล้้วนั้้�น พวก



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารพุุทธศาสตร์์ศึึกษา  ปีีที่่� 12  ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256484

เขาก็็ได้้สููญเสีียอิิสระภาพในแบบธรรมชาติิออกไป พวกเขาเลยต้้องสร้้างกฏเกณฑ์์ทางศีีล

ธรรมขึ้้�นมาทดแทนกฏเกณฑ์์ทางธรรมชาติิที่่�คอยควบคุุมพฤติิกรรมมนุุษย์์ เพ่ื่�อให้้พวกเขา

ดำำ�รงชีีวิิตอย่่างมีีความสุุข มีีเสรีีภาพและเท่่าเทีียมกัันในแบบสัังคมเมืือง

สรุป 
การศึึกษาเร่ื่�องมนุุษย์์ของฌอง ฌาสค์์ รุุสโซนั้้�นเราจะเห็็นถึึงลำำ�ดับเหตุุการณ์์

ต่่างๆ ของโลกตะวัันตกไม่่ว่่าจะเป็็นเร่ื่�องแนวคิด สัังคม การศึึกษา สงคราม เป็น็ต้้น อย่่างที่่�

รุุสโซเองเห็็นถึึงความไม่่ยุุติิธรรมในหมู่่�มนุุษย์์ด้้วยกััน เขาเลยตั้้�งคำำ�ถามว่่า อะไรคืือ สาเหตุุ

แห่่งความไม่่เท่่าเทีียมกัันของมนุุษย์์และเขาก็็ได้้ย้้อนกลัับไปศึึกษาเร่ื่�องประวััติิศาตร์์ทาง

ความคิดิของมนุษุย์ว่์่า มัันเกิิดอะไรขึ้้�น อย่า่งไร โดยเขาสมมติว่ิ่าเม่ื่�อธรรมชาติสิร้้าง  สรรพ

สิ่่�งขึ้้�นมา ธรรมชาติิเองก็็ต้้องสร้้างกฎเกฑณ์หรืือเง่ื่�อนไขเช่่นกััน เพ่ื่�อให้้เกิิดความสมดุุลกัน

ในระบบของธรรมชาติิ รุุสโซมองว่่าโดยภาวะธรรมชาติิของมนุุษย์์นั้้�น ชอบความสัันโดษ มีี

ความอิสิระ มนุษุย์ใ์นสภาะนี้้�ไม่่มีีความต้้องการอะไรมาก ความต้้องการของพวกเขามีเีพีียง

แค่่สองสามอย่่างเอง คืือ เร่ื่�องอาหาร เพศ การได้้พักผ่่อนและเห็็นว่่ามนุุษย์์ในธรรมชาติินี้้�

เป็็นคนดีี ไม่่มีีการเอารัับเอาเปรีียบกััน ไม่่มีีความขััดแย้้ซึ่่�งกัันและกััน เพราะมนุุษย์ใ์นสภาวะ

ทางธรรมชาติินั้้�น ไม่่รู้้�จััดคำำ�ว่าความดีีความชั่่�ว ไม่่มีีการครอบครองสิ่่�งของ พวกเขาอยู่่�ภาย

ใต้้กฎเกฑณ์ข์องธรรมชาติ ิเคารพต่อ่กฏเกฑณ์ห์รืือเง่ื่�อนไขที่่�ธรรมชาติไิด้้วางไว้้ ซึ่่�งรุุสโซเอง

ก็็ไม่่ได้้เห็็นปััญหาอะไร เขาลองพิจิารณาต่่อไปอีีก คืือมีีการเพิ่่�มขึ้้�นของประชากรมนุษุย์์ เม่ื่�อ

การเพิ่่�มขึ้้�นสิ่่�งที่่�ตามมาก็็คืือ ปััญหา ตรงนี้้�เองที่่�รุุสโซเริ่่�มเห็็นถึึงความไม่่เท่่าเทีียนการ มนุุษย์์

มีีการครอบครองผืืนดิิน เริ่่�มมีีการแบ่ง่แยกชนชั้้�นขึ้้�นมา มีเีจ้้า มีผ้ีู้�นาย มีทีาส เกิดิขึ้้�น เขาเห็น็

ว่่าสัังคมนี้้�เองที่่�เป็็นตััวทำำ�ร้้ายมนุุษย์์และพามนุุษย์์ออกจากธรรมชาติิ อีีกทั้้�งไม่่เคารพต่อกฎ

เกฑณ์ของธรรมชาติิ เม่ื่�อปััญหาเหล่่านี้้� รุุสโซก็็ได้้เสนอทางออกให้้มนุุษย์์ในการอยู่่�ในสัังคม 

คืือ มนุุษย์์ทุุกคนควรมีีการทำำ�ข้้อตกลงซึ่่�งกัันและกัันในการมาอยู่่�ในสัังคมและทุุกคนควรมีี

บทบาทหรืือมีีสิิทธิิในการเสนอกฎหมาย กฏเกฑณ์์ต่่างๆ เพ่ื่�อควบคุุมมนุุษย์์ให้้อยู่่�ในสัังคม

อย่่างมีีความสุุขและมีีความเท่่าเทีียนกััน



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Buddhist Studies Vol.12  No. 1  | January - June  2021 85

บรรณานุุกรม

ใจรัตน์์ จตุรภััทรพร. (2541). มนุุษย์์ในทรรศนะของปรััชญามนุุษย์์นิิยมใหม่่. วิิทยานิิพนธ์์

ศิิลปะศาสตรมหาบััณฑิิต. บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยเชีียงใหม่่. วิิทย์วิ์ิศท

เวทย์์. (2521). ปรััชญา. กรุุงเทพมหานคร: ไทยวััฒนาพานิิช จำำ�กัด.

สิิทธิ์์� บุุตรอิินทร์์. (2554). ปรััชญาเปรีียบเทีียบมนุุษย์์ตะวัันออกกัับตะวัันตก. กรุงุเทพมหานคร: 

สร้้างสรรค์์บุ๊๊�คส์.

Jean Jacques Rousseau. (2555). แปลโดย เตีียง ศิิริิขัันธ์์. Emile. ครั้้�งที่่�   2. 

กรุุงเทพมหานคร: โฆษิิต.

Jean Jacques Rousseau. (2555). แปลโดย ศุภุชััย ศุุภผล. ความเรีียงว่่าด้้วยต้นกำำ�เนิิด

และรากฐานแห่่งความไม่่เท่่าเทีียมกัันของมนุุษย์์ชาติิ. กรุุงเทพมหานคร : 

สยามปริิทััศน์ จำำ�กัด.

Jean Jacques Rousseau. (2558). แปลโดย ศุุภชััย ศุภุผล, ปาลิิตา จุุนแสงจัันทร์์. ความ

เรีียงว่่าด้้วยเศรษฐกิิจการเมืือง.กรุุงเทพมหานคร: วิิคตอรี่่�.

Jean Jacques Rousseau. (1996). The confessions. by Derek Matravers. Word-

sworth Editions Limited.

Jean Jacques Rousseau. (1998). The social contract, Translation by H.J.Tozer, 

Wordsworth Editions Limited. 


