
8     9    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

ศึกษาเปรียบเทียบกระบวนชีวิตตามทัศนะของจักรกลนิยม

กับปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท

A Comparative Study Of Life’s Process According 

To Mechanism And Paticcasamupāda In 

Theraāda Buddhist Philosophy
   

พระพรสุข ฐิตธมฺโม

 Phra pornsuk  Thitadhammo
สาขาวิชาปรัชญา มจร วิทยาเขตเชียงใหม่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

บทคัดย่อ
บทความเชิงวิชาการเรื่อง  “กระบวนชีวิตตามทัศนะของจักรกลนิยมกับ 

ปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท” โดยมุ่งศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดท่ีเหมือนหรือ

คล้ายคลึงกัน และแนวคิดที่แตกต่างกัน ผลการศึกษา มีดังนี้

ชีวิต ตามทัศนะของชาวจักรกลนิยม  มนุษย์วิวัฒนาการมาจาก สัตว์ชั้นสูง สัตว์

ชัน้สงูววิฒันาการมาจากสตัว์ชัน้ต�ำ่ สตัว์ชัน้ต�ำ่ววิฒันาการมาจากปฐมเชลล์ ซ่ึงประกอบด้วย

สสารและพลังงาน   พฤติกรรมทุกอย่างเป็นไปตามเงื่อนไขทางสสารหรือทางกายภาพ ชาว

จกัรกลนยิมยงัเชือ่อกีว่าพฤตกิรรมทุกอย่างเกดิจากแรงผลกัดนับางอย่างโดยสิน้เชิง ปัจจบุนั

เป็นผลเนือ่งมาจากอดตี อนาคตเป็นผลเนือ่งจากปัจจุบนัเป็นอย่างนีเ้รือ่ยๆ ไป ในกรณกีารก

ระท�ำ การพฒันาชวีติของมนษุย์กเ็หมอืนกนั ชาวจกัรกลนยิมก็มคีวามเชือ่ในลกัษณะเดยีวกัน 

น้ันก็หมายความว่า การกระท�ำเกิดจากแรงผลักดันท้ังหมด ไม่มีความเป็นอิสระในตัว ไม่ว่า

จะเป็นสิ่งแวดล้อม สังคม ค่านิยม การศึกษา อุปนิสัย พ่อแม่ ญาติ  ตลอดเพื่อนมิตร สหาย 

ทัง้หมดนี ้ล้วนเป็นแรงผลกัของมนษุย์ ด้วยเหตนุีก้ารพฒันาชวีติมนษุย์จงึด�ำเนินไปตามกลไกล

น้ี โดยให้สอดคล้องกบัสิง่ทีเ่ราพึง่ปรารถนา ไม่ว่าจะต้องการให้มนษุย์เป็นโจร คนด ีนกับญุ ก็

สามารถท�ำได้ตามกลไกลนี้

ชีวิตตามหลักปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท ถือว่าเป็นส่วนประกอบ

ของนามรูป หรือวิวัฒนาการมาจากนามรูป แต่นามรูปก็มีข้ึนโดยอาศัยเหตุปัจจัย ชีวิตไม่ใช่



10     11    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

ปรากฏการณ์ที่เกิดข้ึนโดยความบังเอิญ แต่ทุกๆส่ิงท่ีเก่ียวข้องกับมนุษย์ล้วนแล้วแต่มีเหตุ

ปัจจัย เกิดขึ้นเพราะมีเหตุปัจจัย ความเป็นไปในชีวิต การกระท�ำของมนุษย์ การพัฒนาชีวิต 

สิง่เหล่าน้ีมีได้ เกดิขึน้ได้เพราะอาศยัเหตปัุจจยั เพราะฉะนัน้ การพฒันาชวีติมนษุย์ ตามหลกั

ของปฏจิจสมปุบาทจงึเน้นไปทีเ่หตปัุจจยั สร้างเหตุปัจจัยให้สอดคล้องกบัสิง่ท่ีเราต้องการ ถ้า

ต้องการเป็นโจรกส็ร้างเหตปัุจจยัให้กลายเป็นโจร ต้องการเป็นนกับญุ นักการเมอืง หรอืพระ

อรหนัต์ ก็จ�ำเป็นต้องสร้างเหตปัุจจยัให้สิง่เหล่านัน้เกดิขึน้ ซึง่ปัจจยัทีเ่ป็นตวัการผลกัดนัชวีติ

นั้น ตามกระบวนของเหตุปัจจัยแล้วมีอยู่ 2 ประการใหญ่ นั้นคือปัจจัยภายนอก และปัจจัย

ภายใน ซึ่งทางพุทธปรัชญาเถรวาทเรียกว่า ปรโตโฆษะบ้าง กัลลยาณมิตรบ้าง ปาปมิตรบ้าง 

โยนิโสมนสิการบ้าง แต่ปัจจัยเหล่านี้ก็มิใช่เกิดขึ้นโดยบังเอิญ แต่เกิดขึ้นเพราะอาศัยปัจจัย

อื่นๆอีกเช่นกัน เป็นลักษณะของลูกโซ่

จะเห็นได้ว่า กระบวนชวีติของทัง้ 2 อย่างนีม้ส่ีวนทีเ่หมอืนกนัอยูม่ใิช่น้อย อย่างไร

กต็ามในเรือ่งกระบวนชวีติท้ัง 2 ทศันะนีก้ม็คีวามต่างกนัอยูม่ใิช่น้อยเช่นกนั ถงึกระบวนชวีติ

ตามทศันะของชาวจกัรกลนยิมจะถอืว่าเป็นไปตามเหตปัุจจยัทีผ่ลกัดนัให้เป็นไปกต็าม แต่ชาว

จักรกลนิยมก็เหน็เพยีงสสาร กบัพลงั งานเท่านัน้ ไม่สามารถมองเข้าไปถงึจติทีเ่ป็นนามธรรม

ได้ ด้วยเหตน้ีุเองการพฒันาชวีติตามทศันะชาวจกัรกลนยิมจงึมุง้ตรงไปทีก่ารสร้างปัจจยัทาง

กายภาพอย่างเดียว แต่ในหลกัปฏจิจสมปุบาทแล้วการพฒันาชวีติให้ความส�ำคญัทัง้ 2 ปัจจยั 

นั้นคือไม่ละเลยนามธรรม อีกทั้งไม่ถอดทิ้งกายภาพด้วย	

คำ�สำ�คัญ: ศึกษาเปรียบเทียบ; จักรกลนิยม  

 

Abstract
The name text is “Life’s process according to mechanism and  

Patฺiccasamuppāda in Theravāda Buddhist Philosophy” it is stressful comparative 

study similar ideas and different ideas. As last searcher can conclude such as:

The life according to mechanism. They thought that human evolve 

to come from high animals, high animals evolve to come from low animals and 

low animals evolve to come from first cell which composed matter and energy. 

And we can talk to brief that human evolve matter and energy. All behaviour’s 

human occur and happen according to cause of matter of physical. Mechanists 



10     11    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

have believed that all things occur from some momentums, the present time 

is result of past time, and the future time is result of present time. It is to go 

always this form, in issue of action, life’s development. It is to go this form. The 

meaning as all activity happens from momentum. It has not freedom or liberty. 

Those momentums, something is an environment, something is popularity, 

something is education, something is habit, parent, relatives and all friends etc. 

These are momentums of human. Therefore development of human must do 

according to law of this mechanic, but we must do to match with thing that we 

want such as: wanting to be robber, good man, and holy man etc. we can do.

The life according to Patฺiccasamuppāda in Theravāda Buddhist 

Philosophy believe that life is path of Nāma-rŭba or evolve from Nāma-rŭba 

(material and immaterial), but Nāma-rŭba rise by cause. The life does not rise 

to happen by accident, all things about human must have cause and condition. 

The life’s process, activity, life’s development, those things have or rise by 

cause and condition. Therefore, cause and conditions is most important main 

for making the  life  get  into  that  we want. So  development  of  human  

according to       

Patฺiccasamuppāda in Theravāda Buddhist Philosophy must take 

charge with cause and conditions, to make condition for things that we wish. 

If we wish to be robber, we must make condition for robber. If we wish to be 

Holyman, politician, or Pra arahanta etc. must make condition for those things. 

However, those conditions have two main, the first is conditional inside and 

the second is conditional outside which Buddhist philosophy called that 

Paratoghosa (hearing or learning from others), Yonisomanasikara  (analytical 
reflection), Kalayanāamitta (having good friend), Pāpamitta (to have evil 
friends) etc. but all these conditions do not rise by chance, they rise to be 
chain

We can observe the life’s process two view, something is similarity, 

but something is difference such as: the cause and the conditions, Mechanist 



12     13    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

and Buddhist together believe. So development according to two view stress 

them, but mechanist could see only physical or outside, they cannot see inside 

mind or immaterial. Therefore, the life’s development has some difference. 

Mechanists only develop condition that to be outside or material, but Buddhist 

philosophy develop condition that to be outside and inside.

Keywords: A Comparative Study; Mechanism

บทน�ำ
มนุษย์เป็นสัตว์ท่ีมีคุณสมบัติพิเศษกว่าส่ิงมีชีวิตทั้งหลาย เพราะมีสติปัญญา

สามารถคิดวิเคราะห์ปัญหาต่างๆ ที่ตนเองยังไม่เข้าใจได้อย่างละเอียดลึกซ้ึง เร่ืองภายนอก 

หรือเร่ืองภายใน ถ้ามนุษย์ไม่เข้าใจสิ่งใดแล้ว ก็จะพยายามคิดค้นหาวิธีท่ีจะรู้และท�ำความ

เข้าใจในสิง่น้ัน เช่น โลกหรอืจกัรวาลนีค้อือะไร มคีวามเปลีย่นแปลง หรือเป็นไปอย่างไร มนษุย์

คืออะไร วิถีชีวิตหรือพฤติกรรมของมนุษย์ เกิดจากอะไรและเป็นไปอย่างไร  ปัญหาเหล่านี้

มนุษย์เป็นผู้ที่มีความใฝ่รู้ใฝ่คิดเพื่อหาค�ำตอบมากกว่าสิ่งที่มีชีวิตอื่นทั้งหมด แต่เนื่องจาก

มนษุย์มรีปูแบบการแสวงหาความรูท้ีต่่างกนัจนท�ำให้ความเข้าใจทีห่ลากหลาย  ดงันัน้ค�ำตอบ

เกี่ยวกับปัญหาเหล่านี้จึงมีหลายแง่หลายมุม

ชาร์ล ดาร์วิน (Charles Darwin) นักวิทยาศาสตร์ชาวอังกฤษผู้ค้นพบทฤษฎี

วิวัฒนาการ (evolution) เสนอว่า  มนุษย์วิวัฒนามาจากสัตว์ชั้นสูง สัตว์ชั้นสูง วิวัฒนาการ

มาจากสัตว์ชั้นต�่ำ และสัตว์ชั้นต�่ำ วิวัฒนาการมาจากปฐมเซลล์ (สุภญาณ ศิยะญาโณ, 108)  

ซึง่กเ็ป็นการสนบัสนนุแนวคดิทีถ่อืว่า มนษุย์คอืผลผลิตของสสาร   ในยคุสมยัปัจจุบนักม็กีลุม่

ที่เห็นด้วยและให้การสนับสนุนแนวคิดนี้เช่น ชาวจักรกลนิยม ที่ถือว่ามนุษย์คือเครื่องจักร 

ท�ำงานอย่างเคร่ืองจักร วัตถุนิยมเห็นว่ามนุษย์หรือสรรพส่ิงคือส่วนประกอบของธาตุท้ัง 

4 คือ ดิน  น�้ำ  ลม  ไฟ  และสิ่งเหล่านี้มีความส�ำคัญเหมือนกันเช่นลัทธิจารวาก (สุนทร ณ 

รังสี, 2545: 70)  ฝ่ายสัจนิยม เห็นว่า มนุษย์หรือสรรพสิ่งประกอบด้วยสสารและจิตที่มี

กระบวนการท�ำงานร่วมกัน

ในยุคสมัยปัจจุบันเป็นยุคที่วิทยาศาสตร์เจริญก้าวหน้าเป็นอย่างมาก  โดยมุ่ง

ศึกษาและแก้ปัญหาท่ีเกี่ยวกับสสารวัตถุหรือโลกทางกายภาพ  การมองชีวิตท่ีเอนเอียงไป

ข้างใดข้างหนึ่งนั้นจะเป็นพลวัตร ท�ำให้วิถีชีวิต อุดมคติ กระบวนชีวิตด�ำเนินไปสู่เป้าหมาย



12     13    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

อันนั้น  เช่น การมองชีวิต หรือกระบวนการชีวิตเป็นเพียงองค์ประกอบของสสาร ชีวิตเป็น

เพียงปรากฏการทางสสารเท่านั้น เป้าหมายชีวิตของเราก็ย่อมจะเห็นสสาร หรือวัตถุส�ำคัญ

กว่าสิ่งอื่นใดทั้งสิ้น  

จักรกลนิยม (Mechanism) ถือว่าเป็นตัวแทนของชาวสสารนิยมซึ่งมีความเห็น

ว่า มนุษย์คือส่วนประกอบของสสารกับพลังงาน พฤติกรรมทุกอย่างเป็นไปตามเง่ือนไขทาง

สสารหรือทางกายภาพเท่านั้น  (วิทย์ วิศทเวทย์, 2520 : 51)  ชาวจักรกลนิยมยังเชื่ออีกว่า

พฤตกิรรมทกุอย่างเกิดจากแรงผลกัดนับางอย่างโดยสิน้เชงิ ปัจจบุนัเป็นผลเน่ืองมาจากอดตี 

อนาคตเป็นผลเนื่องจากปัจจุบันเป็นอย่างนี้เรื่อยๆไป ถ้าเรารู้กฎเกณฑ์หรือกลไกที่สลับซับ

ซ้อนนั้นเป็นอย่างดีแล้ว เราก็จะเข้าใจมนุษย์และสามารถแก้ปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ

ปฏิจจสมุปบาทในทางพุทธปรัชญาเถรวาท ถือว่าเป็นหลักธรรมที่ส�ำคัญอย่าง

มากในพุทธปรัชญาเพราะเป็นหลักธรรมที่มองชีวิตเป็นไปตามเหตุตามปัจจัย การเกิด

ขึ้นของชีวิต พฤติกรรมทุกอย่างของมนุษย์ไม่ได้เกิดข้ึนโดยบังเอิญ แต่เกิดข้ึนเพราะการ

ประชุมแห่งเหตปัุจจัย และด�ำเนนิไปตามหลกัอทิปัปัจจยตาหรอืทีเ่รียกว่าว่าปฏจิจสมปุบาท   

(พระมหาประยูร ธมฺมจิตฺโต,  2832: 16)

ฉะนั้น  ฝ่ายจักรกลนิยมจึงเห็นว่ากระบวนการตลอดจนพฤติกรรมทุกอย่างของ

มนษุย์เป็นไปตามเง่ือนไขท่ีผลกัดนัให้เป็นไปอย่างนัน้ๆ พฤตกิรรมทกุอย่างของมนษุย์มไิด้เกิด

ขึน้อย่างเลือ่นลอยแต่ท่ีจริงแล้วล้วนเกดิจากแรงผลกัทัง้สิน้  ส่วนตามหลกัปฏิจจสมุปบาทนัน้

ถือว่ากระบวนชีวิตไม่ได้เกิดข้ึนเองโดยบังเอิญ แท้ที่จริงแล้วเป็นกระบวนการของเหตุปัจจัย  

ดังที่แนวคิดจักรกลนิยมจึงคล้ายกับหลักปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาทท่ีว่า เมื่อส่ิง

นี้มี สิ่งนี้จึงมี เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้จึงดับ

ด้วยเหตุน้ี   ความสนใจท่ีจะศึกษาเปรียบเทียบทัศนะเก่ียวกับกระบวนชีวิตของ

มนุษย์ตามทัศนะของชาวจักรกลนิยมกับหลักปฏิจจสมุปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาทเพื่อให้

เกดิความกระจ่างชดั จดุเหมอืนจดุต่างของทัง้ 2  เพือ่จะได้น�ำมาเป็นองค์ความรูแ้ละประยกุต์

ใช้ในการด�ำเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสม 

เปรยีบเทยีบกระบวนชวีติตามทศันะของจกัรกลนยิมกบัหลกัปฏจิจสมปุบาท

กระบวนชีวิตตามทัศนะของจักรกลนิยม และกระบวนชีวิตตามหลักปฏิจจสมุ

ปบาทในพุทธปรัชญาเถรวาท สามารถ เปรียบเทียบความเหมือนและความต่างของทั้ง 2 

ทัศนะได้ดังนี้

1. ลักษณะและขอบเขตของกระบวนชีวิต



14     15    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

ความเหมือน 

1) ชีวิต  เกิดขึ้นโดยธรรมชาติ ไม่มีอ�ำนาจไหนๆ  มาบังคับหรือบันดาลให้แก่

มนุษย์ได้

2) ชีวิต เกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัยหลายอย่างรวมตัวกัน  

3) ชวีติ ด�ำรงอยูใ่นฐานะความสมัพนัธ์ (Relativism) หมายความว่าการทีช่วีติ

จะด�ำรงอยู่ได้ ต้องอาศัยเหตุปัจจัย ต่างๆที่สัมพันธ์กัน 

4) ชีวิต สามารถแก้ไข หรือพัฒนาได้โดยอาศัยเหตุปัจจัยหรือเงือนไขต่างๆ
ความต่าง

1) ตามทัศนะของจักรกลนิยม  ธรรมชาติเป็นเพียงสสารหรือปรากฏการณ์

ของสสาร แต่หลักปฏิจจสมุปบาทมีทั้งส่วนที่เป็นสสาร (รูป) และสิ่งที่ไม่ใช่สสาร (นาม)

2)  ตามทศันะของจกัรกลนยิม  จะเหน็ว่า พฤตกิรรมต่างๆ เป็นผลอนัสบืเนือ่ง

มาจากสสารอนัซบัซ้อน แต่ปฏิจจสมปุบาทมทีัง้ทีเ่ป็นสสาร (รปู) และสิง่ทีน่อกเหนอืจากสสาร

ด้วย (นาม) ประกอบกัน 

3) ตามทศันะของจกัรกลนยิม  ถอืว่า ชวีติด�ำเนนิไปโดยแรงผลกัภายนอก ส่วน

ชวีติตามหลกัปฏิจจสมปุบาทถือว่าชีวิตด�ำเนินไปโดยเหตปัุจจยัทัง้ภายนอกและภายใน กล่าว

คือแรงผลักจากภายนอก (ปรโตโฆสะ) และแรงผลักภายใน (โยนิโสมนสิการ)

4)  ตามทัศนะของจักรกลนิยม  ถือว่า เพราะชีวิตด�ำเนินไปโดยแรงผลักดัง

กล่าวชีวิตจึงไม่เป็นอิสระ ถูกแรงผลักจากภายนอกท�ำให้ต้องเป็นไปอย่างนั้น  ส่วนหลักปฏิ

จจสมุปบาท  มิได้มองชีวิตเป็นเช่นนั้นอย่างเดียว แต่มองชีวิตในลักษณะของความมีเง่ือนไข 

ชีวิตก็เป็นอิสระถึงที่สุด 

2.  กระบวนชีวิตเป็นไปตามเงื่อนไข

ความเหมือน

1) ท้ัง 2 ทัศนะล้วนมองชีวิตว่า เดินไปบนเงื่อนไขหรือเหตุปัจจัยด้วยกัน 

หมายความว่า กระบวนชีวิตท้ัง จักรกลนิยมและหลักปฏิจจสมุปบา เป็นไปตามเง่ือนไขหรือ

เหตุปัจจัย  การกระท�ำของมนุษย์ทุกล้วนเกิดจากการผลักของเหตุปัจจัยที่ท�ำให้เป็นอย่าง

นั้นๆ

2) ทั้ง 2 ทัศนะล้วนมองชีวิตว่า อยู่ภายใต้ของอิทธิพลของเหตุปัจจัย เหตุ

ปัจจัยหรือเงื่อนไขทั้งหลายเป็นสิ่งที่ควบคุมความเป็นไปของชีวิต ชีวิตจะเจริญหรือชีวิตจะ

เสือ่ม ล้วนถกูก�ำหนดโดยเหตปัุจจยัหรอืเงือ่นไขเหล่านัน้ การเกดิหรอืสลายตวัของชวีติ ตลอด



14     15    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

จนสายพันธ์ต่างๆ ก็เพราะเหตุปัจจัยต่างๆ เหล่านี้นั่นเอง

ความต่าง

1)  ชาวจักรกลนิยม มองว่า มีเพียงเหตุปัจจัย หรือเง่ือนไขภายนอกเท่านั้นท่ี

ผลกัดนัให้ชวีติเป็นไปในรปูแบบต่างๆ ด้วยเหตุนีชี้วติจงึถกูก�ำหนดโดยเหตุปัจจยัหรอืเงือ่นไข

จากภายนอก ทกุสิง่ทกุอย่างทีม่นษุย์กระท�ำลงไปจึงไม่ใช่ส่ิงท่ีตัวเองกระท�ำลงไปอย่างแท้จริง 

แต่ถกูผลกัโดยเหตปัุจจยัภายนอกให้ต้องเป็นไป ส่วนหลักปฏจิจสมปุบาท มองเหตุปัจจัยเหล่า

นั้นว่ามีทั้งภายในภายนอก ชีวิตจะเป็นอย่างไรก็อาศัยเหตุปัจจัยเหล่านี้นั่นเอง 

2)  ชาวจักรกลนิยม เห็นว่า ด้วยเหตุที่กระบวนชีวิตอยู่ภายใต้อิทธิพลของ

เงื่อนไขหรือเหตุปัจจัยชีวิตจึงไม่มีความเป็นอิสระโดยประการท้ังปวง แต่ส�ำหรับหลักปฏิจจ

สมุปบาทถึงจะมองชีวิตว่าอยู่บนเงื่อนไขหรือเหตุปัจจัย แต่ชีวิตก็หาใช่ไม่มีอิสระเสียเลย ถ้า

หากรู้เข้าใจเหตุปัจจัยเหล่าน้ัน เป็นอย่างดี ก็สามารถอยู่เหนือความปรุงแต่งของเหตุปัจจัย

เหล่านั้นได้

3) จักรกลนิยมไม่เชื่อในเรื่องชีวิตที่ข้ามภพข้ามชาติ  แต่เชื่อเฉพาะชาติ

ปัจจบุนั  แต่ปฏจิจสมปุบาทนอกจากจะให้ความส�ำคญัในชาติปัจจุบนัแล้ว ยงัเป็นเหตุปัจจัย

หนุนน�ำให้ไปสู่ภพชาติหน้าอีกด้วย ซึ่งตราบใดที่เรายังไม่ข้ามพ้นจากวัฏฏสงสารแล้วจะต้อง

เวียนว่าตายเกิดเรื่อยไป

3. การสร้างเหตุปัจจัยต่อกระบวนการกระท�ำ

ความเหมือน

ทั้ง 2 ทัศนะล้วนมองชีวิตว่า จะด�ำเนินไปในทิศทางใด ท่ีส�ำคัญล้วนอยู่ท่ีเหตุ

ปัจจัยหรือเงื่อนไขท่ีจะท�ำให้กระบวนชีวิตด�ำเนินไปในทิศทางนั้นๆ ด้วยเหตุนี้การก�ำหนด

ทิศทางหรือวางทิศทางให้แก่กระบวนชีวิต ทั้ง 2 ทัศนะจึงมุ่งเป้าไปที่เหตุปัจจัยหรือเง่ือนไข

ต่างๆเป็นส�ำคญั ในการท่ีจะพาชีวติหรือกระบวนชวีติให้ด�ำเนินไปสูท่ศิทางทีต่นเองปรารถนา 

ความต่าง

ชาวจักรกลนิยม มุ่งไปที่เงื่อนไขหรือเหตุปัจจัยภายนอกเพียงอย่างเดียว เหตุ

ปัจจยั ทัง้หลายกเ็ป็นเพยีงสสาร การก�ำหนดทศิทางให้แก่ชวีติของชาวจักรกลนยิมก็คอื การ

จัดการกับวัตถุ ท้ังท่ีเป็นกรรมพันธุ์ และวัตถุที่เป็นเครื่องบริหารกาย บ�ำรุงกายให้เหมาะสม

และเพยีงพอแก่ความต้องการ ความปรารถนา ด้วยเหตนุี ้ในการด�ำเนนิชวีติจงึเหน็วัตถสุ�ำคญั

มากกว่าสิง่อืน่ใด  ส่วนหลกัปฏจิจสมปุบาทการก�ำหนดเหตปัุจจัยหรอืเงือ่นไขให้กับกระบวน

ชวีติ มทีัง้เหตปัุจจยัภายนอกและภายใน และปัจจัยทัง้  2 อย่างนีม้ทีัง้ทีเ่ป็น สสาร (รูป) และ



16     17    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

ส่วนท่ีไม่ใช้สสาร นั้นก็หมายความว่า ส่วนท่ีเป็นสสาร (วัตถุ) ก็มีพอใช้ ส่วนที่เป็นจิตก็ท�ำให้

เป็นอิสระจากการผูกมัดโดยประการทั้งปวง ซ่ึงในหลักปฏิบัติจริง ปัจจัยภายในคือจิต เป็น

สิ่งที่ส�ำคัญกว่ากาย ด้วยเหตุนี้ปัจจัยภายในและภายนอกจึงมีความส�ำคัญ และถ้ามีครบทั้ง 

2 อย่างกระบวนชีวิตก็จะด�ำเนินไปสู่ทิศทางที่ตนปรารถนาได้ง่าย

4.  การพัฒนาชีวิตบนเงื่อนไขหรือเหตุปัจจัย

ความเหมือน

ในการพฒันาชวีตินัน้ ทัง้ 2 ทศันะล้วนมุง่ประเด็นไปทีเ่หตุปัจจัยเป็นจุดส�ำคญั 

หมายความว่าการพฒันาชีวติน้ัน กคื็อ การพฒันาเงือ่นไขหรอืเหตปัุจจยัเหล่านัน้ให้เป็นเจรญิ

หรือเป็นไปในทางท่ีต้องการ ท้ัง 2 ทัศนะล้วนมีแนวความคิดตรงกันในข้อว่า ถ้าเงื่อนไขหรือ

เหตุปัจจัยเหล่านั้น ดี พร้อม ชีวิตก็จะด�ำเนินไปในทิศทางที่ดีได้

ความต่าง

ชาวจักรกลนิยม เห็นว่า การพัฒนาเงื่อนไขหรือเหตุปัจจัยเล่านั้น เป็นเพียงการ

มุ่งประเด็นไปสู่สิ่งแวดล้อม กรรมพันธุ์หรือองค์ประกอบของชีวิตท่ีเป็นสสารเท่านั้น ซ่ึงเป็น

เพียงปัจจัยภายนอก โดยการวางเงื่อนไขหรือบีบบังคับ โดยการให้รางวัล และการลงโทษ

เพื่อกระตุ้นให้ชีวิตได้เดินตามหรือควบคุมชีวิตไม่ให้เป็นไปตามที่ไม่พึงประสงค์ ซึ่งบางครั้ง

ก็ถึงกับมีการฆ่า การทรมานท่ีรุนแรงถึงชีวิต  ส่วนหลักปฏิจจสมุปบาท  การพัฒนาชีวิตถึง

จะเป็นการสร้างเงื่อนไขหรือเหตุปัจจัยให้เป็นไปในทางท่ีดี  แต่ปัจจัยเหล่านั้นมีท้ังภายนอก 

และภายใน การสร้างสิง่แวดล้อม หรอืมสีิง่แวดล้อมท่ีเอือ้อ�ำนวยแล้ว ยงัต้องเป็นคนท่ีรู้จักคดิ

พิจารณา (โยนิโสมนสิการ) รูจ้ักและใช้สิ่งแวดล้อมนั้นให้ได้ดีอกีด้วย เมื่อเหตุปัจจัยภายนอก

และภายในสมบูรณ์ถึงที่สุดแล้ว ปัญหาต่างก็จะหายไปในที่สุด 

บทสรุป
จักรกลนยิม หมายถงึ การท่ีสิง่ ๆ  หนึง่เคลือ่นไหวหรอืเปลีย่นแปลงไป ไม่ใช่เพราะ

ทกุสิง่ก�ำลงัด�ำเนนิไปอย่างมจีดุหมาย แต่เป็นเพราะว่า มสีิง่ภายนอกตวัมนัมา “ผลกั” ให้มนั

เป็นไปเช่นนั้น และจ�ำต้องเป็นไปเช่นนั้นจะเป็นอื่นไปไม่ได้ เราเรียกการเปล่ียนแปลงแบบน้ี

ว่า “การเปลี่ยนแปลงแบบจักรกล” 

จกัรกลนยิมเชือ่ว่า ทกุสิง่ด�ำเนนิไปตามกฎเกณฑ์ทีแ่น่นอนตายตัว ยิง่เรามคีวาม

รู้ในกฎเกณฑ์นั้นๆ มากข้ึนเท่าใด เราก็จะยิ่งสามารถคาดหมายเหตุการณ์ล่วงหน้าได้เท่านั้น 

กระบวนชีวิต ก็เช่นกัน  ไม่ต่างอะไรจากวัตถุ  เพียงแต่เป็นเครื่องจักรกลท่ีละเอียดกว่า ยาก



16     17    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

ที่จะเข้าใจได้อย่างลึกซึ้ง    กระบวนชีวิตต้องด�ำเนินไปตามแรงดึงดูดคือสิ่งเร้า  อันมีอุปนิสัย 

และค่านยิมเป็นเป็นเครือ่งหนนุ  และมสีิง่แวดล้อมเป็นตัวหล่อหลอม  กระบวนการของชวีติ

รวมถึงการกระท�ำของมนุษย์จึงขาดความเป็นอิสระอย่างสิ้นเชิง  มีความเห็นแก่ตัวเป็นหลัก  

คุณค่า  ความดี ความชั่ว เป็นเพียงกลอุบายเพื่อให้คนด�ำเนินอยู่ในกรอบไม่ก่อความวุ่นวาย

เพื่อป้องกันไม่ให้ตัวเองเดือดร้อน

ปฏจิจสมปุบาท  เป็นหลกัธรรมทีแ่สดงให้เห็นถงึกระบวนการเกิดการด�ำเนนิไป

และการดบัไปของชวีติ  รวมถงึการเกดิ  การดบัแห่งทกุข์ด้วย  ในกระบวนการนีส้ิง่ทัง้หลาย

จะเกิดขึ้น   เป็นอยู่  และดับลงไปในลักษณะแห่งความสัมพันธ์กันเป็นห่วงโซ่  เป็นเหตุเป็น

ปัจจัยแก่กันและกันในรูปของ วงจร ในกระบวนแห่งปฏิจจสมุปบาทนั้นไม่มีส่วนไหนเป็น

ปฐมกรหรือปฐมเหตุ  เพราะกระบวนการของชีวิตเป็นวัฏฏะแห่งกิเลส  กรรม  วิบาก  ซ่ึง

กลายเป็นวัฏสงสาร

ดังน้ัน กระบวนชีวิตจึงคือปฏิจสมุปบาท  ปฏิจสมุปบาทก็คือกระบวนชีวิต ทั้งนี้

เพราะว่า ชีวิตก็คือสังขารอย่างหนึ่งท่ีเป็นไปตามเหตุปัจจัยที่อาศัยกันตามกระบวนการปฏิ

จจสมปุบาท ตกอยูภ่ายใต้อ�ำนาจของไตรลกัษณ์  ตราบใดท่ีเรายงัไม่เข้าใจกฎปฏจิจสมปุบาท

แล้วเราก็จะไม่สามารถเป็นอิสระแท้จริงได้



18     19    วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา  ปีที่ 6  ฉบับที่ 2 |  กรกฎาคม - ธันวาคม  2558 Journal of Buddhist Studies Vol.6  No. 2  |  July - December  2015

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

บรรณานุกรม
สุภญาณ ศิยะญาโณ.  (2545). โลกความรู้ พัฒนาการทางปัญญาของมนุษย์ชาติ. กรุงเทพมหานคร:

เคล็ดไทย สุนทร ณ รังสี.   
พระมหาประยรู  ธมมฺจิตฺโต. (2532).  พุทธปรัชญาเถรวาท ปรชัญาบรุพาทศิ. กรงุเทพมหานคร: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

วิทย์ วิศทเวทย์. (2520) ปรัชญาท่ัวไป มนุษย์ โลก และความหมายของชีวิต. พิมพ์ คร้ังท่ี 2. 

กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์พิมพ์.

_______.  ปรัชญาอินเดีย ประวัติและลัทธิ. (2545). พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: 

จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 


