
เส้นทางสายบุญทางพระพุทธศาสนาของชาวสยามในประเทศมาเลเซีย :
การวิเคราะห์มรดกร่วมทางวัฒนธรรมไทยและมาเลเซีย1

The Buddhism Merit Road of Siamese in Malaysia :
An Analysis of Thai and Malaysian Cultural Common Heritage1

 
ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ2* (Chonlada Sangmanee Sirisatidkid)2*

ทวนธง ครุฑจ้อน3 (Thuanthong Krutchon)3

พรไทย ศิริสาธิตกิจ4 (Pornthai Sirisatidkit)4

บทคัดย่อ
การวิจัยครั้งน้ี มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรม

ฐานพระพุทธศาสนา รวมท้ังรูปแบบและแนวทางการสืบทอดอัตลักษณ์และมรดก

ทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย  

และเพื่อศึกษาบทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซียและประเทศไทยในการส่งเสริม

อัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอน

เหนือประเทศมาเลเซีย ตลอดจนเพื่อศึกษาเส้นทางความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และ

1 โครงการวิจัยนี้ได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยจากกรมส่งเสริมวัฒนธรรม  กระทรวงวัฒนธรรม ประจ�ำ
ปีงบประมาณ พ.ศ. 2559
2 ผูช่้วยศาสตราจารย์ ดร., สาขาวชิาสงัคมศาสตร์ คณะมนษุยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวทิยาลยัทักษณิ  
สงขลา 90000, อีเมล : schonlada2516@hotmail.com
3 อาจารย์ ดร., สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์และการจัดการทรัพยากรมนุษย์ คณะมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ สงขลา 90000, อีเมล : krutchon@gmail.com
4 ผูช่้วยศาสตราจารย์ ดร., สาขาวชิาสงัคมศาสตร์ คณะมนษุยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวทิยาลยัทักษณิ  
สงขลา 90000, อีเมล : pornthai2517@gmail.com
1 This project was supported the research fund by Department of Cultural Promotion, Ministry of 
Culture, Fiscal Year B.E. 2559.
2 Asst. Prof. Dr., Social Sciences Section, Faculty of Humanities and Social Sciences, Thaksin 
University, Songkhla, 90000, Thailand, E-mail : schonlada2516@hotmail.com
3 Lecturer, Dr., Public Administration and Human Resource Management Section, Faculty of Humanities  
and  Social Sciences, Thaksin University, Songkhla, 90000, Thailand, E-mail : krutchon@gmail.com
4 Asst. Prof. Dr., Social Sciences Section, Faculty of Humanities and Social Sciences, Thaksin University,  
Songkhla, 90000, Thailand, E-mail : pornthai2517@gmail.com
* Corresponding author : E-mail address : schonlada2516@hotmail.com
(Received : June 14, 2018 ; Revised : April 25, 2019 ; Accepted : April 30, 2019)

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 9



มรดกร่วมทางวัฒนธรรมฐานพระพทุธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนอืประเทศ

มาเลเซีย รวมถึงชาวมาเลเซียเชื้อสายอื่นที่นับถือศาสนาพุทธกับชาวไทยท้องถิ่นใน

ภาคใต้ของประเทศไทย ซึ่งเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ

ผลการศกึษาพบว่า ชมุชนสยามในรฐัตอนเหนือประเทศมาเลเซยีเป็นชมุชนทีม่ี

ลักษณะเฉพาะแตกต่างไปจากชุมชนอื่นๆ ของประเทศมาเลเซีย โดยชุมชนสยามม ี

อัตลักษณ์ด้านต่างๆ ที่ส�ำคัญ ได้แก่ ด้านอาหาร ด้านการแต่งกาย ด้านภาษา  

ด้านทีอ่ยูอ่าศยั ด้านประเพณ ีวฒันธรรม และความเชือ่ และด้านศาสนา ส�ำหรบัมรดก

ทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย 

ทีย่งัคงความเป็นอตัลกัษณ์โดดเด่น ได้แก่ การปิดทองฝังลกูนมิติ การเวยีนเทยีนและ

การแห่เทยีน การบวช การท�ำบญุตกับาตร ประเพณที�ำบญุเดอืน 10 ประเพณลีากพระ 

ประเพณีทอดผ้าป่าสามัคคี และประเพณีทอดกฐิน โดยมีรูปแบบการสืบทอด 

อตัลกัษณ์และมรดกทางวฒันธรรมฐานพระพทุธศาสนา 2 รปูแบบ ได้แก่ การสบืทอด

ทางตรง และการสืบทอดทางอ้อม ส่วนบทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซียและ

ประเทศไทยในการส่งเสริมอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนา

ของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียจะมีลักษณะที่คล้ายคลึงกัน แต่จะ

แตกต่างออกไปในรายละเอียด ได้แก่ การส่งเสริมด้านพระพุทธศาสนา การส่งเสริม

ด้านประเพณีและวัฒนธรรม และการส่งเสริมด้านการศึกษา

ส�ำหรับเส้นทางความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรมฐาน

พระพทุธศาสนาของชาวสยามในรฐัตอนเหนอืประเทศมาเลเซยี รวมถงึชาวมาเลเซยี

เชือ้สายอ่ืนทีน่บัถอืศาสนาพทุธกบัชาวไทยท้องถิน่ในภาคใต้ของประเทศไทย พบว่า 

มีด้วยกันหลายเส้นทาง โดยเงื่อนไขความสัมพันธ์ดังกล่าว ได้แก่ การนับถือศาสนา

เดียวกัน ประวัติศาสตร์ร่วม ความคล้ายคลึงทางสังคมและวัฒนธรรม เครือข่าย 

ความสัมพันธ์ และการจัดกระบวนการเรียนรู้

ค�ำส�ำคญั : อัตลกัษณ์, วฒันธรรม, มรดกร่วม, เส้นทางสายบญุ, ฐานพระพทุธศาสนา

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256210



Abstract
This research is aimed at identifying the identity and cultural heritage based 

on Buddhism of Siamese, indicating the pattern and method to inherit identity 

and cultural heritage based on Buddhism of Siamese, discovering the role 

of public sector both Malaysia and Thailand to promote identity and cultural 

heritage based on Buddhism of Siamese in Northern States of Malaysia, and 

determining the relationship road of identity and cultural heritage based on 

Buddhism of Siamese in Northern States of Malaysia, another race of Malaysian 

who worship Buddhism and Thai local in Southern Provinces of Thailand. This 

study was qualitative research method. 

Based on the analyses of data, it was found that Siamese communities 
in Northern States of Malaysia had specific characteristic which different from 
other communities in Malaysia. The Siamese communities in Northern States 
of Malaysia had crucial identities in several dimension compounding food  
dimension; attire dimension ; language dimension ; housing dimension ; custom, 
culture and believe dimension ; and religion dimension. Additionally, the cultural 
heritages based on Buddhism of Siamese in Northern States of Malaysia had 
several eminent performances such as Embed Boundary Stones Blessing or 
Fang Luuk Nimit, triple circumambulation, ordination, made merit and gave alms 
to the monks, the Tenth Lunar Month, Chak Phra festival, Forest-robe presenting  
ceremony and Kathin ceremony or annual robe-presenting ceremony.  
Moreover, the pattern and method to inherit identity and cultural heritage based 
on Buddhism of Siamese in Northern States of Malaysia was able to be divided 
into two pattern ; 1) direct inheritance and 2) indirect inheritance. Accordingly,  
the role of public sector both Malaysia and Thailand to promote identity 
and cultural heritage based on Buddhism of Siamese in Northern States of  
Malaysia had similarity in holistic performance but difference in particular detail. 
The highlight roles were presented as Buddhism affairs promotion, custom and 
cultural promotion, and educative promotion.

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 11



Furthermore, the relationship road of identity and cultural heritage based 
on Buddhism of Siamese in Northern States of Malaysia, another race of 
Malaysian who worship Buddhism, and Thai local in Southern Provinces of 
Thailand was found that there were several different roads. The condition for 
relationship of identity and cultural heritage based on Buddhism of Siamese 
and Thai local in Southern Provinces had various stipulations such as similar 
religion, common history, likeness social and culture, relationship network, and 
leaning process provision.

Keywords : Identity, Culture, Common Heritage, Merit Road, The Buddhism Based

บทน�ำ
“ณ ผืนแผ่นดินแม่ที่ถือก�ำเนิด จึงมิอาจทิ้งบ้านทิ้งเมืองได้” ค�ำกล่าวที่ยืนยัน

การตัง้หลกัปักฐานอย่างแน่วแน่ของบรรพบรุษุกลุม่คนชาวสยามในดนิแดนประเทศ
มาเลเซียที่ถูกเล่าขานผ่านลูกหลานรุ่นต่อรุ่น  จากค�ำบอกเล่าของชาวสยามในรัฐ
ตอนเหนือของประเทศมาเลเซียที่อ้างถึงความรู้สึกของบรรพบุรุษตนเองเม่ือครั้น  
พ.ศ. 2452 ที่รัฐบาลสยามต้องยกหัวเมืองมลายูที่ประกอบด้วย เมืองกลันตัน  
เมอืงตรงักานู เมอืงไทรบรุ ีและเมอืงเปอร์ลสิ5 ให้แก่ประเทศองักฤษตามสนธิสัญญา
กรุงเทพฯ (Bangkok Treaty) เพื่อแลกเปลี่ยนกับการยกเลิกสิทธิสภาพนอกอาณาเขต
ของคนในบังคับอังกฤษในประเทศไทย การท�ำสัญญาระหว่างไทยกับอังกฤษใน 
ครั้งนั้นได้ผนวกว่าด้วยการยกเลิกสัญญาลับที่ไทยท�ำไว้กับอังกฤษ พ.ศ. 2440 และ
ว่าด้วยการสร้างทางรถไฟสายใต้ โดยที่รัฐบาลอังกฤษให้เงินกู้ในการก่อสร้างภายใต ้
เงื่อนไขว่าการสร้างทางสายใต้ต้องอยู่ภายใต้การควบคุมของอังกฤษ ทั้งนี้รัฐบาล 
ไทยต้องสูญเสียดินแดนในหัวเมืองมลายูให้แก่อังกฤษในครั้งนี้ประมาณ 15,000 
ตารางไมล์ ต้องสูญเสียทรัพยากรธรรมชาติที่ส�ำคัญทางเศรษฐกิจเป็นจ�ำนวนมาก  
รวมถงึประชากรไม่ต�ำ่ว่า 5 แสนคน ถอืว่าเป็นการสญูเสยีเกยีรตภิมูขิองชาติเป็นอย่างมาก  
เนือ่งจากรฐับาลสยามได้ผลประโยชน์น้อยกว่าประเทศองักฤษ (นพินธ์ ทพิย์ศรนีมิิต, 
2554ข) แม้ว่าประเทศไทยได้เสียดินแดนมลายูให้แก่อังกฤษ แต่คนสยามอีกจ�ำนวน
ไม่น้อยก็ยังคงยืนหยัดปักฐานในถิ่นฐานหัวเมืองเดิม 

5 เปอร์ลิส หรือ ปะลิส

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256212



ร่องรอยความบอบช�้ำทางประวัติศาสตร์ของชาวสยามที่ถูกบังคับให้แยกออก

จากกลุม่เช้ือสายหรอืวงศ์ตระกลูเดยีวกนัด้วยอาณาเขตดนิแดนทีแ่น่นอนตามแนวคดิ

รฐัสมยัใหม่ (โกวทิ วงศ์สรุวฒัน์, 2553) จนกลายเป็นประชากรของประเทศมาเลเซีย

อย่างสมบูรณ์ที่ถูกเรียกขานว่า ชาวมาเลเซียเช้ือสายสยาม หรือคนสยาม ทั้งนี ้

ในห้วงระยะเวลาที่ผ่านมาตั้งแต่มีการแบ่งแยกดินแดนออกจากประเทศไทย และ

การเปลี่ยนแปลงความเป็นพลเมืองจากคนสยามเป็นคนมาเลเซียเชื้อสายสยาม 

ได้ส่งผลต่อปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมโดยเฉพาะอย่างยิ่งในการด�ำเนินชีวิต 

ทั้งในด้านประเพณี พิธีกรรม และความเชื่อ จากการศึกษาข้อมูลเบื้องต้นของ 

คณะผู้วิจัยพบว่า ปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมดังกล่าวของชาวสยามมีทั้งรูปแบบ

การรักษาวัฒนธรรมดั้งเดิม รูปแบบผสมผสานทางวัฒนธรรมกับชาวจีน ชาวมลายู 

และรูปแบบพลวัตทางวัฒนธรรม  โดยรูปแบบทั้งหมดผูกโยงกับสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ

ที่ส�ำคัญยิ่ง คือ พระพุทธศาสนา ซึ่งปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมชาวสยามมิได ้

ถือปฏิบัติให้งอกงามโดยการใช้ทรัพยากรเฉพาะภายในประเทศมาเลเซียเท่านั้น 

แต่ยังมีการใช้ทรัพยากรทางวัฒนธรรมร่วมกับประเทศไทยอีกด้วย และทรัพยากร

ทางวัฒนธรรมร่วมที่ส�ำคัญ อาทิ องค์พระบรมธาตุเจดีย์ จังหวัดนครศรีธรรมราช  

ในฐานะที่เป็นสัญลักษณ์ร่วมของพุทธศาสนิกชนในแหลมมลายู โดยชาวสยาม 

ส่วนใหญ่มีความเช่ือว่าครัง้หนึง่ในชวิีตควรจะได้เดนิทางไปสกัการะองค์พระบรมธาตุ

เจดีย์ ร่วมท�ำบุญ และน�ำบุตรหลานไปบวชท่ีวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัด

นครศรีธรรมราช นอกจากน้ีชาวสยามยังเดินทางเข้ามาในประเทศไทยเพื่อท�ำบุญ 

สกัการะสิง่ศกัดิส์ทิธิแ์ละพระเกจทิีม่ชีือ่เสยีงในภาคใต้ของประเทศไทยเพือ่ความเป็น

สิริมงคลอีกด้วย อน่ึงการเดินทางในลักษณะดังกล่าวของชาวสยามเป็นวิถีปฏิบัติท่ี 

มีมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เส้นทางสายบุญทางพระพุทธศาสนาของชาวสยาม 

ในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียถือเป็นเส้นทางที่มีความส�ำคัญและควรได้รับ 

การศึกษาก่อนที่เส้นทางสายนี้จะเหลือเพียงเรื่องเล่า

นอกจากนีส้ถานภาพความเป็นชนกลุม่น้อยทีอ่ยูต่ดิเขตชายแดนระหว่างประเทศ

มาเลเซียและประเทศไทย การกลายเป็นชนกลุ่มน้อยจากสภาวะการล่าอาณานิคม

และการเมอืงระหว่างประเทศจงึเป็นอกีประเดน็หนึง่ทีน่่าสนใจของชาวสยาม เพราะ

ประเทศมาเลเซียเป็นประเทศที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ซ่ึงเป็นที่ยอมรับ 

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 13



โดยทัว่ไปว่าประชากรกลุม่ใหญ่ทีส่ดุในประเทศ คอื ผูส้บืเชือ้สายมลายดูัง้เดมิ นบัถอื
ศาสนาอิสลาม และพูดภาษามาเลเซียหรือภาษามลายู รองลงมาคือ ผู้มีเชื้อสายจีน  
และผู้มีเชื้อสายอินเดีย ตามล�ำดับ การเป็นชนกลุ่มน้อยจึงท�ำให้ชาวสยามไม่มีสิทธ ิ
เท่าเทียมกับประชากรกลุ ่มใหญ่ของประเทศ โดยกลุ่มคนชาวสยามได้มีการ 
รวมตัวกันและจัดตั้งสมาคมคนสยามในรัฐต่างๆ แต่ก็ยังขาดพลังอ�ำนาจการต่อ
รองทางการเมืองกับทางรัฐบาลมาเลเซีย อย่างไรก็ตามในแง่มุมทางวัฒนธรรม
รัฐบาลมาเลเซียก็มีการอนุรักษ์และส่งเสริมศิลปะ ขนบธรรมเนียม และประเพณี
ของชาวสยามในประเทศมาเลเซียอย่างต่อเนื่องซึ่งล้วนแต่เป็นมรดกทางวัฒนธรรม
นอกจากรัฐบาลมาเลเซียที่ด�ำเนินการแล้วทางรัฐบาลไทยโดยสถานเอกอัครราชทูต 
ณ กรุงกัวลาลัมเปอร์ (Royal Thai Embassy, Kuala Lumpur) สถานกงสุลใหญ่
ณ เมืองปีนัง (Royal Thai Consulate-General, Penang) และสถานกงสุลใหญ ่
ณ เมืองโกตาบารู (Royal Thai Consulate-General, Kota Bharu) ประเทศมาเลเซีย  
ก็มีการด�ำเนินนโยบายสนับสนุนเกี่ยวกับมรดกทางวัฒนธรรมของชาวสยามและ 
ชาวไทยในประเทศมาเลเซีย เพ่ือสร้างความตระหนักในคุณค่าแห่งมรดกทาง
วัฒนธรรมของราชอาณาจักรไทย 

จากทีก่ล่าวมาท�ำให้คณะผูว้จิยัสนใจศึกษาการวิเคราะห์มรดกร่วมทางวฒันธรรม
ไทยและมาเลเซียเกี่ยวกับเส้นทางสายบุญทางพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐ
ตอนเหนอืประเทศมาเลเซยี โดยมุง่เน้นศกึษาอตัลักษณ์และมรดกทางวฒันธรรมฐาน
พระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียจ�ำนวน 2 รัฐ ได้แก่  
รัฐเคดาห์6 และรัฐเปอร์ลิส ทั้งนี้เพื่อประโยชน์ในเชิงวิชาการ การท่องเที่ยว และการ
ลงทุน รวมถึงการสร้างสัมพันธ์อันดีระหว่างประเทศไทยกับประเทศมาเลเซีย

วัตถุประสงค์การวิจัย
1.	เพื่อศึกษาอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของ 

ชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

2.	เพือ่ศกึษารปูแบบและแนวทางการสบืทอดอัตลกัษณ์และมรดกทางวัฒนธรรม

ฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

6 เคดาห์ หรือ เกดะห์

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256214



3.	เพื่อศึกษาบทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซียและประเทศไทยในการ 

ส่งเสริมอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามใน 

รัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

4.	เพื่อศึกษาเส้นทางความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรม

ฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย รวมถึง

ชาวมาเลเซียเชื้อสายอื่นที่นับถือศาสนาพุทธกับชาวไทยท้องถิ่นในภาคใต้ของ

ประเทศไทย

วิธีด�ำเนินการวิจัย
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธ ี

การศึกษาและเก็บข้อมูลทั้งจากแหล่งข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) และแหล่ง

ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) ส�ำหรับการศึกษาและเก็บข้อมูลจากแหล่ง 

ปฐมภูมิ คณะผู้วิจัยลงพื้นที่ศึกษาและเก็บข้อมูลภาคสนามในรัฐตอนเหนือของ

ประเทศมาเลเซีย และพื้นที่บางส่วนในภาคใต้ของประเทศไทย โดยการสัมภาษณ์ 

(Interview) การสังเกต (Observation) และการสนทนากลุ่ม (Focus Group) ส�ำหรับ

การเก็บข้อมูลภาคสนามเน้นเก็บข้อมูลจากชาวสยามและพระภิกษุชาวสยามใน 

รัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย รวมถึงชาวไทยและพระภิกษุชาวไทยท้องถิ่นใน 

ภาคใต้ของประเทศไทย ตลอดจนเจ้าหน้าท่ีของรัฐประเทศมาเลเซียและเจ้าหน้าที ่

ของรัฐประเทศไทยทีม่คีวามรูค้วามเข้าใจเก่ียวกบัวฒันธรรมของชาวสยามในประเทศ

มาเลเซีย ส่วนการศึกษาและเก็บข้อมูลจากแหล่งทุติยภูมิได้อาศัยข้อมูลจากต�ำรา 

เอกสาร รายงานวิจัย วิทยานิพนธ์ รายงานประจ�ำปี และสิ่งพิมพ์อื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง

กับอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมของชาวสยามในประเทศมาเลเซีย 

เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลได้แก่ การสัมภาษณ์ การสังเกต และ

การสนทนากลุ่ม ซ่ึงคณะผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้า เอกสาร ต�ำรา และงานวิจัยต่างๆ  

ที่เกี่ยวข้องเพื่อใช้เป็นแนวทางสร้างข้อค�ำถามในการสัมภาษณ์และการสนทนากลุ่ม

ส่วนการวิเคราะห์ข้อมูลเมื่อเก็บรวบรวมข้อมูลเสร็จเรียบร้อยแล้วน�ำข้อมูลที่ได้ 

มาแยกหมวดหมู่และท�ำการวิเคราะห์เพื่อตอบวัตถุประสงค์การวิจัย

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 15



ผลการวิจัย
1. คนสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

คนสยามในประเทศมาเลเซยีหรอืคนมาเลเซยีเชือ้สายไทยเป็นกลุม่ชาตพินัธุห์นึง่ 

ในหลายกลุ่มที่ประกอบกันเข้าเป็นประเทศมาเลเซีย คนสยามเป็นคนกลุ่มน้อย

ของประเทศมาเลเซียโดยจะพบคนสยามตั้งหลักแหล่งอยู่ในรัฐตอนเหนือประเทศ

มาเลเซยีทีม่ชีายแดนตดิกบัประเทศไทย เช่น เคดาห์ (ไทรบรุ)ี กลนัตนั เปอร์ลสิ เปรคั 

และตรังกานู ถึงแม้ว่ากัมปงเสียม (Kampung Siam) หรือหมู่บ้านสยามจะมีอยู่ 

ในรัฐดังกล่าวของประเทศมาเลเซียมาเป็นเวลายาวนาน นานขนาดที่ว่ามีคนสยาม

ที่ยังมีชีวิตอยู ่น้อยคนที่สามารถระบุช่วงเวลาที่บรรพบุรุษของตนเข้ามาพ�ำนัก 

ในมาเลเซียได้อย่างชัดเจน แต่คนมาเลเซียส่วนใหญ่มักเข้าใจผิดว่าคนสยามคือ

ประชาชนชาวไทย (Thai Nationals) ที่เพิ่งอพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในมาเลเซีย 

เพ่ือท�ำมาหากิน ความเข้าใจผดิดงักล่าวท�ำให้คนสยามพยายามจะแยกตวัเองออกจาก 

คนไทยโดยการเรียกตวัเองว่า “คนสยาม” หรอื “โอรงัเสยีม” (Orang Siam) ในภาษามลาย ู

เวลามีปฏิสัมพันธ์กับคนมาเลเซียเช้ือชาติอ่ืนหรือกับคนไทยจากประเทศไทย  

จึงหลีกเลี่ยงการใช้ค�ำว่า “คนไทย” เสียเป็นส่วนมาก การเรียกตัวเองว่า “คนสยาม” 

คือ การเลือกที่จะโยงกลุ่มชาติพันธุ์ของตนเข้ากับราชอาณาจักรสยามและราชธานี

ของสยามในอดีตและเป็นการพยายามที่จะไม่โยงกลุ่มของตนเข้ากับประเทศไทย

แต่หากอยู่ในหมู่คนสยามกันเอง ก็มีความผ่อนปรนเร่ืองการเรียกชื่อกลุ่มชาติพันธุ์

ของตน กล่าวคือคนสยามจะเรียกตัวเองว่า “ไทย” หรือ “สยาม” สลับกันไปได้  

(สุภาสเมต ยุนยะสิทธิ์, 2556)

2. อัตลักษณ์ของชุมชนสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

ชุมชนสยามในรัฐตอนเหนือของประเทศมาเลเซียเป็นชุมชนที่มีลักษณะเฉพาะ

แตกต่างไปจากชุมชนอื่นๆ ของประเทศมาเลเซีย โดยชุมชนสยามในรัฐตอนเหนือ

ประเทศมาเลเซียมีอัตลักษณ์ในด้านต่างๆ ดังต่อไปนี้

2.1 อัตลักษณ์ด้านอาหาร  ชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียยังคง

รักษาอัตลักษณ์ด้านอาหารไว้ได้เป็นอย่างดี โดยลักษณะอาหารของคนสยามจะมี

ลักษณะเหมือนกับอาหารของคนภาคใต้ในประเทศไทย ทั้งในด้านรสชาติ รูปแบบ  

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256216



ส่วนผสม และชื่ออาหาร นอกจากนี้อีกสิ่งหนึ่งที่เหมือนกันเกี่ยวกับเรื่องอาหารของ

คนสยามกับคนไทยในภาคใต้ นั้นก็คือ การกินสะตอ และลูกเนียง ซึ่งใช้ทานเป็น 

ผักสด หรือที่คนภาคใต้ เรียกรวมๆ ว่า “ผักเหนาะ” คนสยามก็ใช้ค�ำว่า “ผักเหนาะ” 

โดยเฉพาะในกลุ่มคนสยามที่สูงอายุ ส�ำหรับอาหารของคนสยามในปัจจุบันยังคง

ความเป็นอาหารดัง้เดมิไม่ได้มกีารปรบัประยกุต์ให้เข้ากบัอาหารของคนเช้ือชาตอิืน่ๆ 

ในมาเลเซียแต่อย่างใด

2.2 อัตลักษณ์ด้านการแต่งกาย การแต่งกายของคนสยามมีลักษณะคล้ายกับ

การแต่งกายของคนไทย โดยเฉพาะคนไทยพุทธในภาคใต้ ผู้ชายชาวสยามนิยมสวม

กางเกงและเสื้อ ส่วนผู้หญิงสูงอายุชาวสยามนิยมนุ่งผ้าถุงและสวมเส้ือ แต่อย่างไร 

ก็ตามส�ำหรับการแต่งกายของผู้หญิงสูงอายุชาวสยามบางคนเม่ืออยู่บ้านก็จะ 

คล้ายกับผู้หญิงสูงอายุในชนบทภาคใต้ของไทย นั่นก็คือ การนุ่งกระโจมอก

นอกจากนี้ผู ้หญิงสูงอายุชาวสยามจะให้ความส�ำคัญกับการแต่งกายไปวัด 

เป็นอย่างมาก เมื่อไปวัดท�ำบุญ จะแต่งกายเรียบร้อยและดูดี โดยการห่มผ้าสไบ  

พร้อมแต่งเติมด้วยเครื่องประดับ หรือที่เรียกว่า “ทรงเครื่อง” หรือ “ทรงตัว” ซึ่งเป็น 

สิ่งที่คนในชุมชนสยามให้ความส�ำคัญและยึดถือปฏิบัติ แม้ว่าในรุ่นลูกรุ่นหลาน 

จะมีการปรับเปลี่ยนไปบ้างก็ตาม

2.3 อัตลักษณ์ด้านภาษา คนสยามใช้ภาษาเหมือนกับภาษาท้องถิ่นภาคใต้

ของประเทศไทย และมีส�ำเนียงการพูดคล้ายกับคนภาคใต้จังหวัดนครศรีธรรมราช  

โดยคนสยามเรยีกภาษาทีใ่ช้พดูในชีวติประจ�ำวนัว่า “ภาษาไทย” และเรยีกภาษาไทย

สากล หรือภาษากลางว่า “ภาษากรุงเทพ”  คนสยามโดยเฉพาะวัยกลางคนขึ้นไป 

จะพูดภาษากรุงเทพได้น้อยคน ส่วนเด็กและเยาวชนจะพูดได้ทั้งภาษาไทยและ 

ภาษากรุงเทพ เนื่องจากความเจริญก้าวหน้าทางด้านเทคโนโลยีการสื่อสาร

2.4 อัตลักษณ์ด้านที่อยู่อาศัย ที่อยู่อาศัยของคนสยามจะมีลักษณะคล้ายกับ 

ที่อยู่อาศัยของคนไทยในภาคใต้ ซึ่งที่อยู่อาศัยของคนสยามจะมี 3 ลักษณะใหญ่ๆ 

ได้แก่ ที่อยู่อาศัยที่สร้างด้วยไม้เป็นหลัก ที่อยู่อาศัยท่ีสร้างด้วยปูนเป็นหลัก และ 

ที่อยู ่อาศัยที่สร้างด้วยปูนและไม้เป็นหลัก นอกจากที่อยู ่อาศัยที่มีอัตลักษณ์ 

เฉพาะตัวแล้ว สภาพแวดล้อมภายในชุมชนสยามก็มีลักษณะเฉพาะอีกด้วย โดย 

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 17



ภาพรวมจะมลีกัษณะใกล้เคยีงกนัในแต่ละชมุชน กล่าวคอื คนสยามจะนิยมปลกูต้นไม้ 

และพืชผักในพื้นที่บริเวณบ้านหรือพื้นที่ว่างเปล่าใกล้ๆ บ้าน โดยเฉพาะผักสวนครัว

และเน้นการปลูกเพื่อบริโภคภายในครัวเรือน 

ภาพที่ 1 บ้านครึ่งปูนครึ่งไม้
ในชุมชนสยาม

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ
(ถ่ายเมื่อ 6 พฤษภาคม 2559)

ภาพที่ 2 การปลูกพืชผักของคนสยาม
ในพื้นที่ว่างเปล่า

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ
(ถ่ายเมื่อ 5 พฤษภาคม 2559)

2.5 อัตลักษณ์ด้านประเพณี วัฒนธรรม และความเช่ือ ชุมชนสยามในรัฐ 

ตอนเหนือประเทศมาเลเซียมีเอกลักษณ์ด้านประเพณี วัฒนธรรม และความเชื่อ

เฉพาะตนทีแ่ตกต่างไปจากชาวมาเลเซยีเช้ือสายอืน่อย่างเหน็ได้ชดัเจน แต่จะมคีวาม

ละม้ายคล้ายคลึงกับประเพณี วัฒนธรรม และความเชื่อของคนไทย ที่เป็นเช่นนี ้

สบืเนือ่งจากสาเหตสุ�ำคญัๆ ได้แก่ การนบัถอืศาสนา และประวตัศิาสตร์ความเป็นมา 

ในอดีต ส�ำหรับประเพณี วัฒนธรรม และความเชื่อของชาวสยามท่ีน�ำไปสู่การ 

สร้างอัตลักษณ์ของชุมชนสยามมีมากมาย เช่น 

	 2.5.1 การร�ำมโนราห์ ถอืเป็นวฒันธรรมทีค่นสยามชืน่ชอบและให้ความส�ำคัญ 

เป็นอย่างยิง่ นับตัง้แต่ผูส้งูอายจุนกระท่ังเดก็และเยาวชนล้วนแล้วแต่ชืน่ชอบมโนราห์

ทั้งสิ้น การร�ำมโนราห์จะมีให้ชมอย่างสม�่ำเสมอในชุมชนคนสยาม มีทั้งมโนราห์ที่

เดนิทางไปแสดงจากประเทศไทยและมโนราห์ทีร่�ำโดยเด็กและเยาวชนลกูหลานของ

คนสยามเอง การแสดงการร�ำมโนราห์ของคนสยามโดยทั่วไปจะมีวัตถุประสงค์หลัก 

2 ประการ ได้แก่ การร�ำมโนราห์แก้บน และการร�ำมโนราห์เพื่อความบันเทิง

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256218



ภาพที่ 3 การแสดงร�ำมโนราห์ของคณะมโนราห์บ้านล�ำป�ำต�ำบลรัมไบ 

อ�ำเภอเปิ้นดัง รัฐเคดาห์

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ (ถ่ายเมื่อ 19 มิถุนายน 2559)

	 2.5.2 ประเพณีลอยกระทง ส�ำหรับประเพณีลอยกระทงของคนสยาม 

ในประเทศมาเลเซยี พบว่า คนสยามมีประเพณแีละความเชือ่เกีย่วกบัการลอยกระทง

คล้ายกับคนไทยที่อาศัยอยู่ในประเทศไทย และในแต่ละปีชุมชนสยามแต่ละชุมชน 

กจ็ะมกีารลอยกระทงเป็นประจ�ำทกุปี รวมถงึบางชมุชนได้จดังานลอยกระทงขึน้ด้วย 

ภายในงานมีการแสดงดนตรี นักร้อง และมีการออกร้านจ�ำหน่ายสินค้า 

2.6 อตัลกัษณ์ด้านศาสนา  คนสยามทีอ่าศยัอยูใ่นรฐัตอนเหนือประเทศมาเลเซยี

เป็นผู้ที่นับถือศาสนาพุทธ  นิกายเถรวาท ดังนั้นค�ำสอนทางพุทธศาสนาจึงถือเป็น

แนวปฏิบัติที่คนสยามยึดถือและน�ำมาใช้เป็นแนวทางในการด�ำรงชีวิต โดยศาสนา

พุทธเข้ามามีบทบาทในวิถีชีวิตของคนสยามต้ังแต่เกิดจนกระทั่งตาย ด้วยเหตุนี้ 

วัดและพระสงฆ์จึงเป็นศูนย์รวมจิตใจและศูนย์รวมกิจกรรมของคนในชุมชนสยาม 

ซึ่งไม่เฉพาะแต่ศูนย์รวมกิจกรรมทางด้านศาสนาเท่านั้น แต่ยังรวมถึงกิจกรรม 

ด้านอื่นๆ อีกด้วย

3. อัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยาม

ในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย 

มรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพทุธศาสนาของชาวสยามในรฐัตอนเหนอืประเทศ

มาเลเซียที่ยังคงความเป็นอัตลักษณ์อันโดดเด่นมีอยู่ด้วยกันหลายประการ ซึ่ง 

ล้วนแล้วแต่สะท้อนผ่านประเพณี พิธีกรรม และความเชื่อบนฐานพระพุทธศาสนา

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 19



แทบทัง้สิน้ ส�ำหรับมรดกทางวฒันธรรมฐานพระพทุธศาสนาของชาวสยามในรฐัตอน

เหนือประเทศมาเลเซียที่ส�ำคัญๆ ได้แก่ 

3.1 การปิดทองฝังลูกนิมิต การปิดทองฝังลูกนิมิตของคนสยามในประเทศ

มาเลเซียเป็นประเพณีปฏิบัติที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน มีแนวทางปฏิบัติที่มี

ลักษณะคล้ายคลึงกับแนวทางปฏิบัติของคนไทยในประเทศไทย โดยการฝังลูกนิมิต

จะมีขึ้นเมื่อมีการสร้างพระอุโบสถหลังใหม่

3.2 การเวียนเทียนและการแห่เทียน การเวียนเทียนและการแห่เทียนของคน

สยามเป็นวิถีปฏิบัติที่สืบทอดมาอย่างยาวนาน โดยการเวียนเทียนและแห่เทียน

ของคนสยามในแต่ละชุมชนจะมีลักษณะที่คล้ายคลึงกันแต่จะแตกต่างออกไปบ้าง

เล็กน้อยในรายละเอียด

3.3  การบวช การบวชของคนสยามในรฐัตอนเหนอืประเทศมาเลเซยีม ี2 ลกัษณะ 

ได้แก่ การบวชพระและการบวชเณร การบวชของคนสยามมีลักษณะคล้ายกับ 

การบวชของคนไทยพุทธในประเทศไทย โดยการบวชพระของคนสยามจะนิยมบวช

เข้าพรรษา ซึ่งการบวชของคนสยามนอกจากบวชในถิ่นฐานของตนเองแล้ว ยังม ี

การบวชข้ามถ่ินอกีด้วย โดยเฉพาะการข้ามถิน่มาบวชยังวัดพระมหาธาตวุรมหาวหิาร  

จังหวัดนครศรีธรรมราช โดยการบวชข้ามถ่ินของคนสยามที่เดินทางมาบวชยัง 

วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร ส่วนใหญ่มีเหตุผลหลัก 2 ประการ ได้แก่ 

	 3.3.1 การเดินทางมาบวชเมือ่อายุครบบวช เพราะมคีวามเชือ่ว่าการเดนิทาง 

มาบวชยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จะท�ำให้ได้บุญมากกว่า เพราะมีองค์ 

พระบรมธาตุเจดีย์ หรือที่ชาวสยามบางคนเปรียบเปรยว่า “วัดพระมหาธาตุ

วรมหาวิหารส�ำหรับชาวพุทธ ก็เปรียบเสมือนเมกกะของชาวมุสลิม”

	 3.3.2 การเดินทางมาบวชเพือ่แก้บน สบืเนือ่งจากคนสยามจะมกีารบนบาน

ต่อองค์พระบรมธาตุเจดีย์ ที่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร ส่วนใหญ่เป็นการบนบาน

เพือ่ให้หายจากการเจบ็ไข้ไม่สบาย เมือ่หายแล้วจงึเดนิทางพาลกูหลานมาบวชแก้บน  

ซึง่นอกจากการบนบานเพือ่ให้หายจากการเจบ็ไข้ไม่สบายแล้ว ยงันยิมบนบานในเรือ่ง

ของการขอให้ได้งานท�ำ และการขอให้ได้ลูกชาย เป็นต้น 

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256220



3.4 การท�ำบุญตักบาตร เป็นประเพณีปฏิบัติที่คนสยามยึดถือและสืบทอด 

ต่อเนื่องกันมาอย่างยาวนานในทุกชุมชน โดยคนสยามมีความเชื่อในเรื่อง  

“บาปบุญคุณโทษ” และ “การท�ำดีได้ดี” ด้วยเหตุน้ีการท�ำบุญตักบาตรจึงกลายเป็น

กิจวัตรส่วนหนึ่งในวิถีชีวิตของคนสยาม

3.5 ประเพณีท�ำบุญเดือน 10 หรือ “วันสารทเดือน 10” หรือ “ท�ำบุญชิงเปรต”  

เป็นประเพณีส�ำคัญอีกประเพณีหน่ึงของคนสยามที่มีการปฏิบัติสืบต่อกันมาตั้งแต่

อดีต โดยมีรูปแบบและวิถีปฏิบัติที่คล้ายคลึงกับประเพณีเดือน 10 ของคนไทยพุทธ

ในภาคใต้ของประเทศไทย

ส�ำหรับประเพณีเดือน 10 ของคนสยามจะจัดขึ้น 2 ครั้ง ในรอบ 1 ปี หรือที่เรียกว่า  

“เดือน 10 แรก” และ “เดือน 10 หลัง” การท�ำบุญเดือน 10 แรก คนสยามเชื่อว่า

เป็นการต้อนรับบรรพบุรุษท่ีล่วงลับไปแล้วกลับมาเยี่ยมเยือนโลกมนุษย์ จึงเรียกว่า 

การท�ำบุญ “ต้อนรับ” ส่วนการท�ำบุญเดือน 10 หลัง คนสยามเชื่อว่าเป็นการส่ง

บรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้วกลับไปยังภพภูมิที่มาหลังจากที่ถูกปล่อยให้กลับมายัง 

โลกมนษุย์ จงึเรยีกว่าการท�ำบญุ “ต้อนส่ง” ซึง่ความเชือ่ดงักล่าวเหมอืนกบัความเชือ่

ของคนภาคใต้ในประเทศไทย โดยสัญลักษณ์ส�ำคัญอย่างหนึ่งของงานบุญเดือน 10 

ของคนสยาม ได้แก่ “ร้านเปรต” หรอื “ลานเปรต” คอื บรเิวณทีท่�ำขึน้เพือ่วางอาหาร 

เครื่องดื่ม และขนม เพื่อท�ำบุญหรืออุทิศให้กับบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว โดยทั่วไป

จะมีการตั้งร้านเปรต 2 บริเวณ ได้แก่

	 3.5.1 ร้านเปรตบริเวณภายในวัด เพื่อท�ำบุญและอุทิศให้กับบรรพบุรุษที่

ล่วงลับไปแล้วที่สามารถเข้ามาภายในบริเวณวัดได้

	 3.5.2 ร้านเปรตบรเิวณภายนอกวดั เพือ่ท�ำบญุและอทุศิให้กบับรรพบรุษุที่

ล่วงลบัไปแล้วทีไ่ม่สามารถเข้ามาภายในบรเิวณวดัได้ อาจเนือ่งจากความพกิาร ไม่มี

เรี่ยวแรง รวมถึงผีเปรตที่ไม่มีญาติ

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 21



ภาพที่ 4 ร้านเปรตบริเวณภายในวัด 
ณ วัดล�ำป�ำ ต�ำบลรัมไบ อ�ำเภอเปิ้นดัง 

รัฐเคดาห์
ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ 

(ถ่ายเมื่อ 17 กันยายน 2559)

ภาพที่ 5 ร้านเปรตบริเวณภายนอกวัด 
ณ วัดล�ำป�ำ ต�ำบลรัมไบ อ�ำเภอเปิ้นดัง 

รัฐเคดาห์
ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ 

(ถ่ายเมื่อ 17 กันยายน 2559)

3.6 ประเพณลีากพระหรอืประเพณชีกัพระ หรอืประเพณเีดอืน 11 เป็นประเพณี

ส�ำคญัอกีประเพณีหน่ึงของคนสยาม ทีจ่ดัขึน้ในช่วงเดือน 11 ของทกุปี ตามปีปฏิทินไทย

ภาพที่ 6 การท�ำเรือพระของวัดล�ำป�ำ
ต�ำบลรัมไบ อ�ำเภอเปิ้นดัง รัฐเคดาห์
ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ

(ถ่ายเมื่อ 17 กันยายน 2559)

ภาพที่ 7 เรือพระที่ถูกเก็บรักษาไว้เพื่อ
น�ำกลับมาใช้ในปีถัดไป ณ วัดมัชฌิมาประสิทธิ์ 
ต�ำบลอาเหร่า อ�ำเภอกาง่าร์ รัฐเปอร์ลิส

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ
(ถ่ายเมื่อ 5 พฤษภาคม 2559)

3.7 ประเพณีทอดผ้าป่าสามัคคี เป็นประเพณีเก่าแก่ที่คนสยามปฏิบัติสืบทอด 

ต่อกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ท่ีบ่งบอกถึงอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐาน

พระพุทธศาสนา เป็นการร่วมจิตร่วมใจด้วยพลังแรงศรัทธาของชาวพุทธในการ

ท�ำบญุเพือ่วตัถปุระสงค์ในการสร้างอาคารสถานทีห่รอือืน่ๆ เพือ่ถวายให้กบัวดัหรอื

ส�ำนักสงฆ์ อันเอื้อประโยชน์ต่อการท�ำกิจกรรมต่างๆ ทางพระพุทธศาสนา

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256222



3.8 ประเพณีทอดกฐิน การทอดกฐินของชาวสยามมีการก�ำหนดช่วงระยะเวลา 

ในการทอดกฐนิไว้อย่างชดัเจน แต่ละวดัสามารถทอดกฐนิได้ปีละ 1 คร้ัง เช่นเดยีวกบั 

การทอดกฐินในประเทศไทย

3.9 ประเพณีสรงน�้ำพระมหาเถระช้ันผู้ใหญ่ จะจัดข้ึนเนื่องในวันส�ำคัญ  

เช่น วันสงกรานต์ และวันฉลองอายุพระมหาเถระชั้นผู้ใหญ่ (วันเกิด) เป็นต้น  

โดยจะมีชาวสยามรวมถึงชาวพุทธเชื้อสายอ่ืนท่ีมีความเล่ือมใสศรัทธาเข้าร่วมพิธี

เป็นจ�ำนวนมาก 

4. รปูแบบและแนวทางการสบืทอดอตัลกัษณ์และมรดกทางวฒันธรรมฐาน

พระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

รูปแบบการสืบทอดอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนา

ของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 รูปแบบ

ใหญ่ๆ ได้แก่ 

4.1 การสืบทอดทางตรง เป็นการสืบทอดที่ชาวสยามมีการเรียนรู้และยึดถือ

ปฏิบัติตามแบบอย่างกันมาโดยผ่านแนวทางการสืบทอดในลักษณะต่างๆ ที่เกิดขึ้น 

โดยตรง ได้แก่ การอบรมสั่งสอนผ่านระบบครอบครัว การประพฤติและปฏิบัต ิ

ให้เห็น และการเรียนธรรมศึกษา 

4.2 การสืบทอดทางอ้อม ได้แก่ การรับชมและรับฟังจากส่ือ โดยเฉพาะส่ือ

โทรทัศน์ วิทยุ และอินเทอร์เน็ต สื่อเหล่านี้นอกจากให้ความรู้และความบันเทิงแล้ว  

บางครั้งยังสอดแทรกแบบแผนหรือแนวทางประพฤติปฏิบัติเกี่ยวกับอัตลักษณ์ 

และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาอีกด้วย โดยเฉพาะส่ือโทรทัศน์ที่เป็น

ช่องรายการสถานีจากประเทศไทย ซึ่งพบว่าคนสยามนิยมรับชมรายการโทรทัศน์

จากประเทศไทยเป็นอย่างมาก ส่งผลให้คนสยามเกิดการซึมซับและรับวัฒนธรรม

ฐานพระพุทธศาสนาในระดับหนึ่ง นอกจากน้ียังมีการสืบทอดทางอ้อมโดยผ่าน 

การเรียนการสอนภาษาไทย แม้พระราชบัญญัติภาษาประจ�ำชาติของประเทศ

มาเลเซีย ฉบบั ค.ศ. 1967 (พ.ศ. 2510) ได้ก�ำหนดให้ภาษามลายเูป็นภาษาประจ�ำชาติ 

และภาษาราชการเพียงภาษาเดียว และมีผลบังคับใช้กับทุกชุมชนทุกเช้ือชาติใน

ประเทศมาเลเซีย แต่ในส่วนของนโยบายการศึกษาของประเทศมาเลเซียได้ก�ำหนด

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 23



ให้การศึกษาระดับประถมศึกษาสามารถสอนด้วยภาษามลายู ภาษาจีน ภาษาทมิฬ 

และภาษาองักฤษได้ (พชัรนิทร์ สวนฐติะปัญญา, 2541) ส่วนชาตพัินธุอ่ื์นๆ สามารถ

เรียนภาษาหรือศาสนาของกลุ่มชาติพันธุ์ตนเองได้ ดังนั้นจึงเป็นการเปิดพื้นที่ให้กับ

คนสยามในการจัดการเรียนการสอนภาษาไทย ซ่ึงเป็นสะพานในการเช่ือมโยงไปสู่

การท�ำความเข้าใจในอตัลกัษณ์และมรดกทางวฒันธรรมและน�ำไปสูก่ารปฏบิตัใินทีส่ดุ

5. บทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซียและประเทศไทยในการส่งเสริม 

อัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐ

ตอนเหนือประเทศมาเลเซีย

5.1 บทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซีย บทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซีย

ในการส่งเสริมอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของ 

ชาวสยามปรากฏภาพชัดเจนมากข้ึน ภายหลังจากรัฐบาลมาเลเซียเปิดโอกาสให ้

คนสยามสามารถเข้าไปด�ำรงต�ำแหน่งสมาชิกวุฒิสภา (ส.ว.) ของประเทศมาเลเซีย

ได้ในสัดส่วน 1/63 โดยที่ผ่านมาบทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซียในการส่งเสริม

ที่ส�ำคัญๆ มีดังต่อไปนี้ 

	 5.1.1 การส่งเสริมด้านพระพุทธศาสนา เช่น การให้งบประมาณสนับสนุน

การพัฒนาและบูรณะวัดของชุมชนสยามท่ีตั้งอยู่ตามรัฐต่างๆ และการก�ำหนด

ให้วันวิสาขบูชาเป็นวันหยุดราชการของประเทศมาเลเซีย แม้ว่ารัฐบาลมาเลเซีย 

จะไม่ได้ประกาศให้วนัอาสาฬหบชูาและวนัมาฆบชูาเป็นวนัหยดุราชการของประเทศ

มาเลเซียก็ตาม แต่การที่รัฐบาลประกาศให้วันวิสาขบูชาเป็นวันหยุดราชการของ

ประเทศมาเลเซีย ย่อมสะท้อนให้เห็นถึงการให้ความส�ำคัญกับพระพุทธศาสนา

	 5.1.2 การส่งเสรมิด้านประเพณแีละวฒันธรรม ส่วนใหญ่เป็นการส่งเสรมิใน

ลกัษณะของการให้งบประมาณสนบัสนนุ โดยประเพณแีละวฒันธรรมของชาวสยาม

ส่วนใหญ่ต้ังอยู่บนรากฐานของพระพุทธศาสนา ดังน้ันการเข้ามาส่งเสริมประเพณี

และวัฒนธรรมของรัฐบาลประเทศมาเลเซียจึงเปรียบเสมือนกับการเข้ามาส่งเสริม

อัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนานั่นเอง 

	 5.1.3 การส่งเสริมด้านการศึกษา การศึกษาเป็นปัจจัยส�ำคัญประการหนึ่ง 

ในการด�ำรงไว้ซึ่งอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนา กล่าวคือ 

หากคนสยามมคีวามรูห้รอืได้รบัการศกึษากจ็ะมคีวามสามารถหรอืมศีกัยภาพในการ

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256224



คงรักษาไว้ซึง่อัตลกัษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพทุธศาสนา ส�ำหรบับทบาท

ภาครฐัของประเทศมาเลเซยีในการส่งเสรมิการศกึษาของคนสยามม ี2 ประการ ได้แก่ 

การส่งเสริมการศึกษาในระบบ และการส่งเสริมการศึกษานอกระบบ 

5.2 บทบาทภาครัฐของประเทศไทย ส�ำหรับบทบาทภาครัฐของประเทศไทย 

ในการส่งเสรมิอัตลกัษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพทุธศาสนาของชาวสยาม

ในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียที่ส�ำคัญๆ มีดังต่อไปนี้ 

	 5.2.1 การส่งเสริมด้านพระพุทธศาสนา เป็นบทบาทส�ำคัญประการหนึ่ง 

ของภาครฐัของประเทศไทยทีน่�ำไปสูก่ารส่งเสรมิอตัลกัษณ์และมรดกทางวฒันธรรม

ฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย โดยเฉพาะ

บทบาทการส่งเสริมของสถานเอกอัครราชทูต ณ กรุงกัวลาลัมเปอร์ สถานกงสุลใหญ ่

ณ เมืองปีนงั และสถานกงสลุใหญ่ ณ เมอืงโกตาบาร ูเช่น การส่งเสรมิด้านงบประมาณ  

และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา เป็นต้น

	 5.2.2 การส่งเสริมด้านประเพณีและวัฒนธรรม โดยพบว่ามี 2 ลักษณะ 

ได้แก่ 

	      5.2.2.1 บทบาทการส่งเสริมประเพณีและวัฒนธรรมโดยหน่วยงาน 

ภาครัฐที่ตั้งอยู่ในประเทศมาเลเซีย โดยมีบทบาทในการส่งเสริมและสนับสนุนงบ

ประมาณ ตอดจนการเข้าไปมีส่วนร่วมในงานประเพณีและวัฒนธรรมของชาวสยาม

ในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียอย่างต่อเนื่อง

	      5.2.2.2 บทบาทการส่งเสริมประเพณีและวัฒนธรรมโดยหน่วยงาน

ภาครัฐที่ตั้งอยู ่ในประเทศไทย ซ่ึงมีบทบาททั้งการเข้าไปส่งเสริมประเพณีและ

วัฒนธรรมของชาวสยามที่ชุมชนสยามประเทศมาเลเซีย และการส่งเสริมประเพณี

และวัฒนธรรมของชาวสยามที่ประเทศไทย

	 5.2.3 การส่งเสรมิด้านการศกึษา โดยเฉพาะในส่วนของการศึกษานอกระบบ  

ซึ่งได้แก่ การจัดการเรียนการสอนภาษาไทย และธรรมศึกษาให้กับเด็กและเยาวชน

สยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย โดยได้ให้การส่งเสริมและสนับสนุนใน

เรื่องของอุปกรณ์เกี่ยวกับการจัดการเรียนการสอน การสนับสนุนงบประมาณ และ 

การสนับสนุนโล่ประกาศเกียรติคุณต่างๆ ตลอดจนการเข้าร่วมงาน

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 25



6. เส้นทางความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรมฐาน

พระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียกับชาวไทย

ท้องถิ่นในภาคใต้ของประเทศไทย

เส้นทางสายบุญทางพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศ

มาเลเซีย เมื่อชาวสยามต้องการเดินทางไปท�ำบุญที่วัดในประเทศไทย วัดซึ่งเป็น 

จดุหมายปลายทางหลกั ได้แก่ วดัพระมหาธาตวุรมหาวหิาร จังหวดันครศรธีรรมราช 

สามารถแบ่งเส้นทางได้ดังต่อไปนี้ 

6.1 เส้นทางสายบุญทางพระพุทธศาสนาของชาวสยาม : เส้นทางสายอดีต

	 6.1.1 เส้นทางจากรัฐเปอร์ลิสสู ่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัด

นครศรีธรรมราช

	     6.1.1.1 เส้นทางที่ 1 เดินทางจากรัฐเปอร์ลิสเข้าสู ่วังประจัน  

จงัหวดัสตลู แล้วเดนิทางต่อไปยังเทือกเขาพบัผ้า จงัหวัดตรงั หลังจากนัน้เข้าสู่จงัหวดั

พัทลุง และเดินทางต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

รัฐเปอร์ลิส
ประเทศ
มาเลเซีย

วังประจัน
จังหวัดสตูล

เทือกเขาพับผ้า
จังหวัดตรัง

จังหวัดพัทลุง
วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 8 เส้นทางที่ 1 จากรัฐเปอร์ลิสสู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 113)

	      6.1.1.2 เส้นทางที่ 2 เดินทางจากรัฐเปอร์ลิสเข้าสู่พื้นที่ปาดังเบซาร์

ประเทศมาเลเซีย แล้วเดินทางต่อเข้าสู่ปาดังเบซาร์ อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา 

ประเทศไทย แล้วเดนิทางต่อเข้าอ�ำเภอหาดใหญ่ จงัหวัดสงขลา หลังจากนัน้เดนิทาง 

เข้าสู่บก ซึ่งปัจจุบันก็คือพ้ืนที่บริเวณอ�ำเภอสทิงพระ จังหวัดสงขลา หลังจากนั้น 

เดินทางต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256226



รัฐเปอร์ลิส
ประเทศ
มาเลเซีย

ปาดังเบซาร์
ประเทศ
มาเลเซีย

ปาดังเบซาร์
ประเทศไทย

อ�ำเภอ
หาดใหญ่

จังหวัดสงขลา

บก
(อ�ำเภอ
สทิงพระ)

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 9 เส้นทางที่ 2 จากรัฐเปอร์ลิสสู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 114)

6.1.2 เส้นทางจากรัฐเคดาห์สู ่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารในอดีตมีเพียง  

1 เส้นทางหลัก ได้แก่ เริ่มเดินทางออกจากรัฐเคดาห์โดยผ่านจังโหลน (Changlun) 

ซึ่งตั้งอยู่ในเขตกูบังปาซู จากน้ันเดินทางเข้าสู่อ�ำเภอสะเดา และอ�ำเภอหาดใหญ่ 

จังหวัดสงขลา แล้วเดินทางต่อไปยังเมืองสงขลา หลังจากนั้นเดินทางต่อไปยัง 

วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

รัฐเคดาห์
ประเทศ
มาเลเซีย

จังโหลน
ประเทศ
มาเลเซีย

อ�ำเภอหาดใหญ่
จังหวัดสงขลา

เมืองสงขลา
จังหวัดสงขลา

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 10 เส้นทางจากรัฐเคดาห์สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 114) 

การเดินทางเส ้นทางสายอดีตจากรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียสู ่วัด 

พระมหาธาตวุรมหาวหิาร ขณะเดนิทางคนสยามในสมัยก่อนจะพกพาเสบยีงอาหาร

เพื่อน�ำมารับประทานระหว่างเดินทาง ซ่ึงเสบียงอาหารที่นิยม ได้แก่ “ข้าวแห้ง”  

มีวิธีการท�ำ คือ น�ำข้าวสารไปหุงให้สุก หลังจากข้าวสุกแล้วน�ำไปตากให้แห้งและ 

ใส่เกลือเพื่อให้ข้าวมีรสชาติ โดยข้าวสาร 7 กิโลกรัม เม่ือหุงสุกแล้วและน�ำไปตาก 

ให้แห้งจะได้ข้าวแห้ง ประมาณ 1 กิโลกรัม ท�ำให้ง่ายและสะดวกในการพกพาเพราะ

มีน�้ำหนักเบาเมื่อจะรับประทานก็น�ำข้าวแห้งใส่กระบอกไม้ไผ่ และเติมน�้ำเพื่อให้ 

ข้าวแห้งพองตัวเมื่อข้าวแห้งพองตัวก็รับประทานได้ นอกจากนี้คนสยามบางคนที่มี

ญาติอยู่ทางฝั่งประเทศไทยก็จะใช้วิธีการแวะที่บ้านญาติ

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 27



6.2 เส้นทางสายบุญทางพระพุทธศาสนาของชาวสยาม : เส้นทางสายปัจจุบัน

	 6.2.1 เส้นทางจากรัฐเปอร์ลิสสู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

	     6.2.1.1 เส้นทางที่ 1 โดยการเดินทางจากรัฐเปอร์ลิสเข้าสู่พื้นที่ 

ปาดังเบซาร์ ประเทศมาเลเซีย แล้วข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซีย-ไทย เข้าสู่บ้าน 

ปาดังเบซาร์ อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย และเดินทางต่อเข้าสู่ 

อ�ำเภอหาดใหญ่ จงัหวดัสงขลา แล้วเดินทางผ่านเกาะยอ อ�ำเภอเมอืง จงัหวดัสงขลา 

หลังจากนั้นเดินทางต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

รัฐเปอร์ลิส
ประเทศ
มาเลเซีย

ปาดังเบซาร์
ประเทศ
มาเลเซีย

ปาดังเบซาร์
ประเทศไทย

อ�ำเภอ
หาดใหญ่

จังหวัดสงขลา

เกาะยอ
จังหวัด
สงขลา

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 11 เส้นทางที่ 1 จากรัฐเปอร์ลิสสู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารในปัจจุบัน

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 118)

	     6.2.1.2 เส้นทางที่ 2 โดยการเดินทางจากรัฐเปอร์ลิสเข้าสู่พื้นที่ 

ปาดังเบซาร์ ประเทศมาเลเซีย แล้วข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซีย-ไทย เข้าสู่บ้าน 

ปาดังเบซาร์ อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย และเดินทางต่อเข้าสู่ 

อ�ำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา แล้วเดินทางผ่านจังหวัดพัทลุง หลังจากนั้นเดินทาง

ต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

รัฐเปอร์ลิส
ประเทศ
มาเลเซีย

ปาดังเบซาร์
ประเทศ
มาเลเซีย

ปาดังเบซาร์
ประเทศไทย

อ�ำเภอ
หาดใหญ่

จังหวัดสงขลา

จังหวัด
พัทลุง

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 12 เส้นทางที่ 2 จากรัฐเปอร์ลิสสู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารในปัจจุบัน

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 118)

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256228



	 6.2.2 เส้นทางจากรัฐเคดาห์สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

	      6.2.2.1 เส้นทางที่ 1 โดยการเดินทางจากรัฐเคดาห์เข้าสู่จังโหลน  

ประเทศมาเลเซีย มาข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซีย-ไทย ที่บ้านส�ำนักขาม อ�ำเภอ

สะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย จากน้ันเดินทางเข้าสู่อ�ำเภอหาดใหญ่ จังหวัด

สงขลา แล้วเดินทางผ่านเกาะยอ อ�ำเภอเมือง จังหวัดสงขลา หลังจากนั้นเดินทาง 

ต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

รัฐเคดาห์
ประเทศ
มาเลเซีย

จังโหลน
ประเทศ
มาเลเซีย

อ�ำเภอสะเดา
จังหวัด
สงขลา

อ�ำเภอ
หาดใหญ่

จังหวัดสงขลา

เกาะยอ
จังหวัด
สงขลา

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 13 เส้นทางที่ 1 จากรัฐเคดาห์สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารในปัจจุบัน

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 118) 

	      6.2.2.2 เส้นทางที่ 2 โดยการเดินทางจากรัฐเคดาห์เข้าสู่จังโหลน  

ประเทศมาเลเซีย มาข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซีย-ไทย ที่บ ้านส�ำนักขาม  

อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย จากน้ันเดินทางเข้าสู่อ�ำเภอหาดใหญ่ 

จังหวัดสงขลา แล้วเดินทางผ่านจังหวัดพัทลุง หลังจากนั้นเดินทางต่อไปยัง 

วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 

รัฐเคดาห์
ประเทศ
มาเลเซีย

จังโหลน
ประเทศ
มาเลเซีย

อ�ำเภอสะเดา
จังหวัด
สงขลา

อ�ำเภอ
หาดใหญ่

จังหวัดสงขลา

จังหวัด
พัทลุง

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 14 เส้นทางที่ 2 จากรัฐเคดาห์สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารในปัจจุบัน

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 119)

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 29



7. เส้นทางความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรมฐาน

พระพุทธศาสนาของชาวมาเลเซียเช้ือสายอ่ืนท่ีนับถือศาสนาพุทธกับชาวไทย

ท้องถิ่นในภาคใต้ของประเทศไทย

นอกจากคนสยามที่เดินทางมายังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารแล้ว ยังพบว่า 
มีชาวมาเลเซียเชื้อสายอื่นเดินทางเข้ามาท�ำบุญยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร 
เป็นจ�ำนวนมาก ไม่ว่าจะเป็นชาวมาเลเซียเชื้อสายจีนหรือเช้ือสายอินเดีย ซ่ึงล้วน
แล้วแต่มีความเลื่อมใสศรัทธาในองค์พระบรมธาตุเจดีย์เช่นเดียวกัน โดยส่วนใหญ่
จะเดินทางมากับรถบัสน�ำเที่ยว และบางส่วนเดินทางมากับรถยนต์ส่วนตัว ซ่ึงส่วน
ใหญ่ชาวมาเลเซียเชื้อสายอื่นที่เดินทางมายังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร นอกจาก
มากราบไหว้และนมัสการองค์พระบรมธาตุเจดีย์แล้ว ประเพณีปฏิบัติอย่างหน่ึงที่ 
ชาวมาเลเซียเชื้อสายอื่นปฏิบัติเมื่อมาถึงวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารนั่นก็คือ  
การแห่ผ้าขึ้นธาตุ โดยชาวมาเลเซียเชื้อสายอื่นที่เดินทางมายังวัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหารจะนิยมใช้ 4 เส้นทางหลัก และจะแวะพักค้างคืนที่ตัวเมืองหาดใหญ่ 

7.1 เส้นทางที่ 1 เดินทางจากประเทศมาเลเซียมาข้ามด่านพรหมแดน 
มาเลเซีย - ไทย ที่บ้านปาดังเบซาร์ อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย  
แล้วเดนิทางเข้าสูอ่�ำเภอหาดใหญ่ จงัหวดัสงขลา และเดินทางผ่านเกาะยอ อ�ำเภอเมือง  
จังหวัดสงขลา หลังจากนั้นเดินทางต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ประเทศ
มาเลเซีย

ด่านปาดังเบซาร์
อ�ำเภอสะเดา
จังหวัดสงขลา

อ�ำเภอหาดใหญ่
จังหวัดสงขลา

เกาะยอ
จังหวัดสงขลา

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 15 เส้นทางที่ 1 การเดินทางของชาวมาเลเซียสายอื่นจากประเทศมาเลเซีย

สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 122)

7.2 เส้นทางที ่2 เดนิทางจากประเทศมาเลเซียมาข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซยี-
ไทย ทีบ้่านปาดังเบซาร์ อ�ำเภอสะเดา จงัหวัดสงขลา ประเทศไทย แล้วเดนิทางเข้าสู่
อ�ำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา และเดินทางผ่านจังหวัดพัทลุง หลังจากนั้นเดินทาง
ต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256230



ประเทศ
มาเลเซีย

ด่านปาดังเบซาร์
อ�ำเภอสะเดา
จังหวัดสงขลา

อ�ำเภอหาดใหญ่
จังหวัดสงขลา

จังหวัดพัทลุง
วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 16 เส้นทางที่ 2 การเดินทางของชาวมาเลเซียสายอื่นจากประเทศมาเลเซีย

สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 122)

7.3 เส้นทางที ่3 เดนิทางจากประเทศมาเลเซียมาข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซยี-

ไทย ที่บ้านส�ำนักขาม อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย หรือที่เรียกว่า  

“ด่านนอก” แล้วเดินทางเข้าสู่อ�ำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา และเดินทางผ่าน

เกาะยอ อ�ำเภอเมือง จังหวัดสงขลา หลังจากนั้นเดินทางต่อไปยังวัดพระมหาธาตุ

วรมหาวิหาร 

ประเทศ
มาเลเซีย

บ้านส�ำนักขาม
(ด่านนอก)

อ�ำเภอสะเดา
จังหวัดสงขลา

อ�ำเภอหาดใหญ่
จังหวัดสงขลา

เกาะยอ
จังหวัดสงขลา

วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 17 เส้นทางที่ 3 การเดินทางของชาวมาเลเซียสายอื่นจากประเทศมาเลเซีย

สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 122)

7.4 เส้นทางที ่4 เดนิทางจากประเทศมาเลเซยีข้ามด่านพรหมแดนมาเลเซยี-ไทย  

ที่บ้านส�ำนักขาม อ�ำเภอสะเดา จังหวัดสงขลา ประเทศไทย หรือ “ด่านนอก”  

แล้วเดินทางเข้าสู่อ�ำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา และเดินทางผ่านจังหวัดพัทลุง  

หลังจากนั้นเดินทางต่อไปยังวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 31



ประเทศ
มาเลเซีย

บ้านส�ำนักขาม
(ด่านนอก)

อ�ำเภอสะเดา
จังหวัดสงขลา

อ�ำเภอหาดใหญ่
จังหวัดสงขลา

จังหวัดพัทลุง
วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร

จังหวัดนครศรีธรรมราช

ภาพที่ 18 เส้นทางที่ 4 การเดินทางของชาวมาเลเซียสายอื่นจากประเทศมาเลเซีย

สู่วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร

ที่มา : ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ (2559 : 123) 

8. เง่ือนไขความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรมฐาน

พระพุทธศาสนาของชาวสยามกับชาวไทยท้องถิ่นในภาคใต้ของประเทศไทย

ส�ำหรับเงื่อนไขความสัมพันธ์เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรมฐาน
พระพุทธศาสนาของชาวสยามกับชาวไทยท้องถิ่นในภาคใต้ของประเทศไทย มีดัง
ต่อไปนี้

8.1 การนบัถอืศาสนาเดยีวกนั ชาวสยามในรฐัตอนเหนอืประเทศมาเลเซยีมกีาร
นบัถอืศาสนาพทุธเช่นเดียวกบัชาวไทยส่วนใหญ่ในภาคใต้ของประเทศไทย ด้วยเหตนุี้ 
จึงก่อให้เกิดความเชื่อ ประเพณี และวัฒนธรรมที่คล้ายคลึงกันอันเป็นปัจจัยส�ำคัญ 
ที่น�ำไปสู่การเกิดอัตลักษณ์และมรดกร่วม

8.2 ประวัติศาสตร์ร่วม ในอดีตท่ีผ่านมาชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศ
มาเลเซียกับชาวไทยในภาคใต้ของประเทศไทยล้วนแล้วแต่ผ่านเหตุการณ์หลายๆ 
เหตุการณ์มาด้วยกัน จนท�ำให้เกิดประวัติศาสตร์ร่วม เนื่องจากในอดีตรัฐตอนเหนือ
ของมาเลเซียเคยเป็นหัวเมืองที่อยู่ภายใต้การปกครองของราชอาณาจักรสยาม  
ก่อนที่ประเทศสยามจะยกดินแดนส่วนนี้ให้อยู่ภายใต้การปกครองของประเทศ
องักฤษตามสนธสิญัญากรงุเทพฯ (Bangkok Treaty) จากการมีประวตัศิาสตร์ร่วมกนั
มายาวนาน จึงเป็นปัจจัยส�ำคัญที่ส่งผลให้เกิดอัตลักษณ์และมรดกร่วม

8.3 ความคล้ายคลึงทางสังคมและวัฒนธรรมไม่ว่าจะเป็นภาษา ความเช่ือ 
ประเพณี และวัฒนธรรม การที่ชาวสยามกับชาวไทยในภาคใต้ของประเทศไทย 
ใช้ภาษาพูดเดียวกัน ได้แก่ ภาษาไทยท้องถ่ินภาคใต้ ได้น�ำไปสู่ความรู้สึกท่ีเรียกว่า 
“พวกเดยีวกนั” นอกจากนีก้ารทีม่คีวามเชือ่ ประเพณีและวฒันธรรมบางอย่างเหมอืน
กันก็ยิ่งตอกย�้ำถึงความเป็น “พวกเดียวกัน” ให้ทวีมากยิ่งขึ้น

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256232



8.4 เครือข่ายความสัมพันธ์

	 8.4.1 เครือข่ายความสัมพันธ์ของพระสงฆ์ ได้แก่ เครือข่ายความสัมพันธ์

ระหว่างพระสงฆ์ในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียกับพระสงฆ์ในประเทศไทย  

โดยเฉพาะพระสงฆ์ในภาคใต้ของประเทศไทย ส่วนใหญ่จะเป็นเครือข่ายความ

สัมพันธ์ท่ีเกี่ยวข้องกับกิจกรรมการจัดการเรียนการสอนภาษาไทยในชุมชนสยาม 

และเครือข่ายของพระสงฆ์ในด้านกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา

	 8.4.2 เครือข่ายความสัมพันธ์ของชาวสยาม ได้แก่ เครือข่ายความสัมพันธ์

ระหว่างชาวสยามกับชาวไทยท้องถ่ินในภาคใต้ของประเทศไทย ที่มีการรู้จักและ 

ไปมาหาสู่ทั้งในลักษณะเครือญาติ มิตรสหาย หรือคนรู้จัก จึงน�ำไปสู่ความสัมพันธ์ 

เชิงอัตลักษณ์และมรดกร่วมทางวัฒนธรรม

8.5 การจัดกระบวนการเรียนรู้ โดยเฉพาะการจัดการเรียนการสอนภาษาไทย

ส�ำหรับเดก็และเยาวชนชาวสยาม ซึง่ให้ความส�ำคญักบัภาษา สงัคม และวฒันธรรมไทย  

รวมถึงการเรียนธรรมศึกษาล้วนแล้วแต่เป็นการส่งเสริมและสนับสนุนให้เด็กและ

เยาวชนชาวสยามมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับภาษา สังคม และวัฒนธรรมไทย  

ตลอดจนมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น

อภิปรายผลการวิจัย
ชุมชนสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียเป็นชุมชนที่มีลักษณะเฉพาะ 

แตกต่างไปจากชมุชนอืน่ๆ ของประเทศมาเลเซยี ไม่ว่าจะเป็นอตัลกัษณ์ด้านอาหาร 

ด้านการแต่งกาย ด้านภาษา ด้านทีอ่ยูอ่าศยั ด้านประเพณ ีวฒันธรรม และความเชือ่ 

และด้านศาสนา ส�ำหรบัมรดกทางวฒันธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรฐั

ตอนเหนือประเทศมาเลเซียทีย่งัคงความเป็นอตัลกัษณ์อันโดดเด่นมอียูด้่วยกนัหลาย

ประการ ซึ่งล้วนแต่สะท้อนผ่านประเพณี พิธีกรรม และความเช่ือบนฐานพระพุทธ

ศาสนาแทบทั้งสิ้น ซ่ึงสอดคล้องกับงานศึกษาของนิพนธ์ ทิพย์ศรีนิมิต (2554ก)  

ที่พบว่า ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยในรัฐตอนเหนือของประเทศมาเลเซีย ยังคงมี 

อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่เกิดจากระบบความเชื่อและพิธีกรรม คือ เชื่อและศรัทธา

ในพุทธศาสนา โดยมวีดัไทยเป็นศนูย์รวมวฒันธรรม มพีระสงฆ์เป็นศนูย์รวมจติใจ ใช้

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 33



ภาษาไทยถิน่ภาคใต้ตดิต่อสือ่สารในชวีติประจ�ำวนั นยิมให้บุตรหลานบวชเรยีน นยิม

ถ่ายทอดศลิปวฒันธรรมท่ีโดดเด่นในความเป็นไทยให้แก่ลกูหลาน มีความภาคภมิูใจ

ในการเป็นคนสยามด้ังเดมิ งานศกึษาของอบัดรุรอฮ์มาน จะปะกยิา ดลวานะ ตาเยะ  

จารวุจัน์ สองเมอืง และมาหามะรอสล ีแมย ู(2552) ทีพ่บว่า คนสยามเป็นคนดัง้เดมิ

ของพื้นที่นับถือศาสนาพุทธและใช้ชีวิตในวิถีเกษตรกรรม มีภาษาไทยเป็นภาษา 

ที่ใช้สื่อสารในชุมชน มีศิลปวัฒนธรรมท่ีส�ำคัญ แม้ปัจจุบันจะมีความเปลี่ยนแปลง

ทางสังคมแต่ก็ยังมีการอนุรักษ์ประเพณีและวัฒนธรรมของชุมชนไว้ได้เป็นอย่างดี 

ด้วยความร่วมมือของคนในชุมชนโดยมีวัดเป็นศูนย์กลาง และงานศึกษาของ 

วนัพชิติ ศรสีขุ (2552) ทีพ่บว่า คนไทยในรฐักลนัตนัมสีถานะเป็นพลเมอืงของมาเลเซยี  

แต่เพราะมีเชื้อสายไทยจึงท�ำให้กลายเป็นชนกลุ่มน้อยในสังคมมาเลเซีย แต่ก็ได้

พยายามแสดงอัตลักษณ์ความเป็นไทยผ่านทางภาษา ศาสนา วัฒนธรรมประเพณี 

และมีการสืบทอดไปสู่คนไทยรุ่นหลัง

นอกจากน้ีคนสยามยังสามารถแสดงออกถึงอัตลักษณ์ได้อย่างอิสระภาย

ใต้ขอบเขตของกฎหมาย ซ่ึงสอดคล้องกับงานศึกษาของพรชัย นาคสีทอง  

และอนินทร์ พุฒิโชติ (2552) ที่พบว่า ในด้านสังคมวัฒนธรรม คนไทยในรัฐเกดะห์ 

(ไทรบรีุ) สามารถแสดงออกซึง่อตัลกัษณ์ทางสงัคมและวฒันธรรมในรปูของประเพณี

การละเล่นและความเช่ือของตนได้อย่างเสรีภายใต้บทบัญญัติในรัฐธรรมนูญ และ

งานศึกษาของอับดุรรอฮ์มาน จะปะกิยา ดลวานะ ตาเยะ จารุวัจน์ สองเมือง และ 

มาหามะรอสลี แมยู (2552) ที่พบว่า นโยบายรัฐกลันตันภายใต้การบริหารงานของ 

พรรคอิสลามมาเลเซียต่อความหลากหลายทางวัฒนธรรม คือการให้อิสระในการ

ปฏบิตัติามค่านยิมและความเชือ่ตนเองโดยไม่อนญุาตให้เกดิการปะปนกนัในกิจกรรม

ทางศาสนาและส่งเสริมประเพณีวัฒนธรรมอันดีงามของทุกกลุ่มชาติพันธุ์ รวมท้ัง 

งานศกึษาของพชัรี กล่อมเมอืง (2559) ทีพ่บว่า ชาวมาเลเซียเช้ือสายไทยในรฐักลนัตนั  

ประเทศมาเลเซยีทีมี่การแสดงออกซึง่อตัลกัษณ์เป็นสิง่ทีส่ามารถกระท�ำได้อยูภ่ายใต้

เงื่อนไขของกฎหมายและบริบททางการเมืองแบบศาสนานิยม หรือแนวทางกระแส

อิสลามานุวัตรเข้มข้นมาบังคับใช้ แต่ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยในรัฐกลันตันก็ยัง

สามารถด�ำรงวิถีความเป็นไทยไว้ได้อย่างเหนียวแน่นและตระหนักเห็นความส�ำคัญ

ต่อการเป็นพลเมืองของมาเลเซีย ตลอดจนงานศึกษาของวันพิชิต ศรีสุข (2552)  

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256234



ที่พบว่า คนไทยมีส�ำนึกความเป็นพลเมืองของมาเลเซียสูง ย�ำเกรงกฎหมาย ส่วนรัฐ 

ก็ให้สิทธิเสรีภาพอย่างเต็มที่ตามกรอบกฎหมาย และสนับสนุนกิจกรรมของคนไทย

อย่างสม�่ำเสมอ

แต่อย่างไรก็ตามจากงานศึกษาของอนุสรณ์ เมฆบุตร (2549) ได้สะท้อนให้เห็น

อีกมุมมองหนึ่งซึ่งเป็นประเด็นที่น่าสนใจ ที่พบว่า รัฐบาลมาเลเซียใช้กระบวนการ 

บูรณาการหลักๆ เป็นเครื่องมือน�ำมาซึ่งเอกภาพภายใต้ความแตกต่าง 3 ประการ 

ได้แก่ ประการแรก โดยการสถาปนาและสญัลกัษณ์ร่วม ประการทีส่อง โดยการสร้าง

วาทกรรมหุ้นส่วนทางเศรษฐกิจที่เน้นถึงการสร้างความเป็นธรรมระหว่างชาติพันธุ์

ต่างๆ และประการท่ีสาม โดยการสร้างนยิามพลเมอืงทีเ่รยีกว่า ภมิูบตุร กระบวนการ 

บรูณาการข้างต้นในด้านหนึง่ส่งผลให้ชาวสยามมสิีทธคิวามเป็นพลเมอืงไม่น้อยกว่า

กลุ่มชาติพันธุ์อื่น แม้จะเป็นกลุ่มชนขนาดเล็ก แต่อีกด้านหนึ่งความเป็นตัวตน โดย

เฉพาะภาษาถูกลดทอนลง เนื่องจากเยาวชนสยามเข้าสู่ระบบการศึกษาของรัฐที่ใช้

ภาษามลายูเพื่อการธ�ำรงและสืบทอดอัตลักษณ์ 

ส�ำหรับรูปแบบการสืบทอดอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธ
ศาสนาของชาวสยามในรฐัตอนเหนอืประเทศมาเลเซยี มี 2 รปูแบบ ได้แก่ การสบืทอด
ทางตรง และการสืบทอดทางอ้อม ในประเด็นนี้แม้จะไม่มีงานศึกษาไว้โดยตรง แต่ก็
มีงานศึกษาที่สะท้อนให้เห็นถึงการสืบทอดอัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมของ 
ชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซีย เช่น งานศึกษาของค�ำนวณ นวลสนอง 
(2546) ทีพ่บว่า การสบืทอดวัฒนธรรมไทย การใช้ชือ่และนามสกลุทีเ่ป็นภาษาไทยนัน้ 
ชาวมาเลเซยีเชือ้สายไท7ในรฐัตอนเหนอืของมาเลเซยีมีความเล่ือมใสในพทุธศาสนา
อย่างแรงกล้า และมีการยึดถือปฏิบัติตามขนบธรรมเนียมประเพณีแบบไทยอย่าง
เคร่งครัด และมีการใช้ชื่อและนามสกุลที่เป็นภาษาไทย และงานศึกษาของนิพนธ์ 
ทิพย์ศรีนิมิต (2554ก) ที่พบว่า ปัจจัยที่ส่งผลต่อการธ�ำรงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม
เกิดจากปัจจัยด้านประวัติศาสตร์ท้องถ่ิน ปัจจัยภายในชุมชนและภายนอกชุมชน 
ด้านรูปแบบและวิธีการธ�ำรงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมจะใช้วิธีการปรับตัวและ
สร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมขึ้นใหม่โดยผ่านระบบเครือข่ายทางสังคม ส่วนด้าน

ผลกระทบและแนวโน้มทีม่ต่ีอการธ�ำรงไว้ซึง่อตัลกัษณ์ทางวฒันธรรม คอื ผลกระทบ 

ด้านการเรียนการสอนภาษาไทย ด้านพระพุทธศาสนา ด้านการประกอบอาชีพ  
7 การใช้ค�ำว่า “ไท” ในบทความฉบับนี้ ยึดตามเอกสารต้นฉบับ

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 35



ด้านขนบธรรมเนียมประเพณี ด้านการถ่ายทอดภูมิปัญญา และด้านนโยบายการ

พัฒนาของประเทศมาเลเซีย นอกจากน้ียังมีงานศึกษาของไพบูลย์ ดวงจันทร์ และ

คณะ (2551) ท่ีพบว่า ปัจจัยที่ส่งผลต่อกระบวนการทางสังคมเพื่อการธ�ำรงและ

สบืสานความเป็นไทยของคนไทท่ีอาศัยอยูใ่นรฐัทางตอนเหนือของประเทศมาเลเซยี 

ได้แก่ ปัจจัยด้านประวัติศาสตร์ ปัจจัยด้านการศึกษา ปัจจัยด้านความเชื่อ ประเพณี 

และพิธีกรรม ปัจจัยด้านพุทธศาสนา และปัจจัยด้านครอบครัวและระบบเครือญาติ 

ที่คนไทยังคงยึดถือปฏิบัติและสืบทอดกันมาอย่างต่อเนื่อง 

ส�ำหรับบทบาทภาครัฐของประเทศมาเลเซียและประเทศไทยในการส่งเสริม 

อัตลักษณ์และมรดกทางวัฒนธรรมฐานพระพุทธศาสนาของชาวสยามในรัฐตอน

เหนือประเทศมาเลเซีย พบว่า มีลักษณะท่ีคล้ายๆ กัน ได้แก่ การส่งเสริมด้าน

พระพุทธศาสนา การส่งเสริมด้านประเพณีและวัฒนธรรม และการส่งเสริมด้านการ

ศึกษา เนื่องจากวิถีของชาวสยามในรัฐตอนเหนือประเทศมาเลเซียยังคงยึดโยงและ

เหนียวแน่นอยู่กับพระพุทธศาสนา การใช้ภาษาไทย และการธ�ำรงรักษามรดกทาง

วฒันธรรมทีส่บืทอดมาตัง้แต่บรรพบรุษุ จงึส่งผลให้ภาครฐัของประเทศมาเลเซยีต้อง

ด�ำเนินนโยบายที่ตอบสนองต่อวิถีของชาวสยามในบริบทดังกล่าว แม้ว่าประชากร

ส่วนใหญ่ของประเทศมาเลเซยีจะนบัถอืศาสนาอสิลาม แต่ภาครฐัโดยเฉพาะรฐับาล

ของประเทศมาเลเซียก็มิได้สร้างความแตกแยกในกลุ่มผู้นับถือศาสนาอื่น

รัฐบาลมาเลเซียพยายามสนับสนุนและส่งเสริมกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา  

ดงัจะเหน็ได้จากการสนบัสนนุให้มีการตัง้ส�ำนกัสงฆ์และวดั รวมถึงกจิกรรมวนัส�ำคญั 

ทางพระพทุธศาสนา นอกจากนีย้งัส่งเสรมิให้เกดิการอนุรกัษ์ประเพณแีละวัฒนธรรม

ในกลุ ่มชาวสยามอย่างเข้มแข็ง อาทิ ประเพณีงานบุญเดือนสิบ งานชักพระ  

งานบุญผ้าป่า และงานทอดกฐิน เป็นต้น ซ่ึงสอดคล้องกับงานศึกษาของสุธานี  

เพ็ชรทอง (2547) ที่พบว่า โดยภาพรวมประเพณีท�ำบุญเดือนสิบของชาวมาเลเซีย

เชื้อสายไทย ในอ�ำเภอตุมปัต รัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย ยังถือปฏิบัติกันอย่าง

เคร่งครัด และเป็นแบบดั้งเดิม และงานศึกษาของพระสมชาติ ศรีรักษา (2552) 

ที่พบว่า ลักษณะทางวัฒนธรรมของชาวสยามที่เห็นได้เด่นชัดและคงความโดดเด่น

ท่ามกลางวัฒนธรรมที่แตกต่าง คือ การส�ำนึกในความเป็นเช้ือชาติที่เป็นการส�ำนึก

ในความเป็นไทย และแสดงออกให้เห็นถึงการมีวัฒนธรรมเป็นของตนเองท่ามกลาง

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256236



วัฒนธรรมต่างๆ และชาวสยามมีความรักในภาษาของตนเองโดยมีการเปิดโรงเรียน

ศูนย์การศึกษาภาษาและวัฒนธรรมไทยเพื่อรักษาความเป็นไทยไว้ให้ลูกหลาน  

รวมท้ังชาวสยามมีความศรัทธาในพระพุทธศาสนา และแสดงออกร่วมกันทาง

ประเพณีและพิธีกรรม ท�ำให้เห็นถึงความรักความสามัคคี

งานศึกษาของทัศนาวดี แก้วสนิท (2552) ท่ีพบว่า ชุมชนสยามยังคงยึดถือใน

พิธีกรรมการบวชและบุญเดือนสิบอย่างเคร่งครัด ปัจจัยที่มีผลต่อการด�ำรงอยู่ของ

สถานภาพของพธิกีรรม คอื ความเชือ่ ผูน้�ำชุมชน ระบบเครอืญาต ินโยบายของภาครฐั  

และอิทธิพลของสื่อมวลชน เช่นเดียวกับงานศึกษาของอับดุรรอฮ์มาน จะปะกิยา  

ดลวานะ ตาเยะ จารุวัจน์ สองเมือง และมาหามะรอสลี แมยู (2552) ที่พบว่า กลวิธี

ส�ำคัญที่ใช้ภายใต้การบริหารงานของพรรคอิสลามมาเลเซียต่อความหลากหลาย 

ทางวฒันธรรม คอืการเข้าร่วมกจิกรรมของกลุม่ชาตพินัธุต่์างๆ โดยผูบ้รหิารระดบัสงู

ของรฐั การสนบัสนนุงบประมาณ และการเป็นสือ่กลางน�ำเสนอประเพณวีฒันธรรม

ของกลุ่มชาติพันธุ์ในโอกาสต่างๆ

ในส่วนของเส้นทางความสัมพนัธ์เชงิอตัลกัษณ์และมรดกร่วมทางวฒันธรรมฐาน

พระพทุธศาสนาของชาวสยามในรฐัตอนเหนอืประเทศมาเลเซยี รวมถงึชาวมาเลเซยี

เชือ้สายอ่ืนทีน่บัถอืศาสนาพทุธกบัชาวไทยท้องถิน่ในภาคใต้ของประเทศไทย พบว่า

มีด้วยกันหลายเส้นทาง โดยเงื่อนไขความสัมพันธ์ดังกล่าว ได้แก่ การนับถือศาสนา

เดียวกัน ประวัติศาสตร์ร่วม ความคล้ายคลึงทางสังคมและวัฒนธรรม เครือข่าย 

ความสมัพันธ์ และการจัดกระบวนการเรยีนรู ้ซึง่สอดคล้องกับงานศกึษาของค�ำนวณ 

นวลสนอง (2550) ที่พบว่า การปฏิสัมพันธ์ของชาวมาเลเซียเชื้อสายไทในรัฐเกดะห์ 

ปะลสิ และเประ ประเทศมาเลเซยี นอกจากมคีวามสมัพนัธ์ภายในและระหว่างชุมชน

แล้ว ยงัมคีวามสมัพันธ์กบัชมุชนในประเทศไทยอกีด้วย ซึง่ลกัษณะของความสมัพนัธ์ 

คอื ความสมัพนัธ์อนัเนือ่งมาจากพรหมแดนไทยและมาเลเซยีตดิต่อกนั ความสัมพนัธ์ 

ฉันท์เครือญาติที่มีมาแต่เดิม ความสัมพันธ์ของคณะสงฆ์มาเลเซีย-ไทย และ 

ความสัมพันธ์ระหว่างมูลนิธิ องค์กร หรือสมาคมของทั้งสองประเทศ 

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 37



งานศึกษาของนิพนธ์ ทิพย์ศรีนิมิต (2554ข) ก็เป็นอีกงานหนึ่งที่สะท้อนให ้

เหน็ถึงเงือ่นไขความสัมพนัธ์เชงิอตัลกัษณ์และมรดกร่วมทางวฒันธรรมฐานพระพุทธ

ศาสนาของชาวสยามกับชาวไทยท้องถ่ินในภาคใต้ของประเทศไทย ที่พบว่า ปัจจัย

ส�ำคัญประการหนึ่งที่บ่งบอกถึงคุณลักษณะที่เป็นตัวตนทางวัฒนธรรมของคนไทย

ในรฐัตอนเหนอืประเทศมาเลเซยี ได้แก่ ปัจจยัด้านประวตัศิาสตร์ท้องถิน่ นอกจากนี้

ยงัมปัีจจยัอ่ืนๆ อกี เช่น ปัจจยัจากภายนอกชมุชนทีม่ส่ีวนท�ำให้เกดิการปรบัเปลีย่น 

ตัวตนทางวฒันธรรม การสญูสลายหรอืการสร้างตวัตนทางวฒันธรรมขึน้ใหม่ รวมทัง้

งานศกึษาของอทัุย เอกสะพงั และค�ำนวณ นวลสนอง (2555) ทีพ่บว่า ความสมัพนัธ์

ระหว่างพระสงฆ์ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยกับคณะสงฆ์ไทยและกลุ่มบุคคล/องค์กร 

ในประเทศไทยนั้น คณะสงฆ์ทั้งสองมีสัมพันธไมตรีดีมาก ส�ำหรับคณะบุคคลทั้ง

สองฝ่ังล้วนนบัถอืเป็นเสมอืนเครือญาตพิีน้่องกนั เช่นเดยีวกบังานศกึษาของไพลดา  

ชยัศร และคณะ (2552) ทีพ่บว่า วดัเป็นทัง้สถาบนัทางศาสนาและสถาบนัทางสงัคมที่

มบีทบาทส�ำคญัในการประดิษฐ์สร้าง ธ�ำรงรกัษา ปรบัเปลีย่น และถ่ายทอดอตัลกัษณ์

ของชุมชนไทยในรฐักลนัตนั วัดมบีทบาทในการสร้าง “พืน้ที”่ ทัง้ในเชงิการเมอืงและ

วัฒนธรรมต่อชุมชนไทยในรัฐกลันตัน การบริหารจัดการและด�ำเนินกิจกรรมทาง

ศาสนาของวัดและคณะสงฆ์ไทยมีส่วนส�ำคัญในการสร้างและค�้ำจุนความสัมพันธ์ 

ระหว่างชมุชนไทยในรัฐกลนัตนักบัสถาบนัต่างๆ ในสงัคมไทย นอกจากนีย้งัสอดคล้อง 

กับงานศึกษาของไพบูลย์ ดวงจันทร์ และคณะ (2551) ที่พบว่า ปัจจัยที่ส่งผลต่อ

กระบวนการทางสังคมเพ่ือการธ�ำรงและสืบสานความเป็นไทยของคนไทที่อาศัย 

อยู่ในรัฐทางตอนเหนือของประเทศมาเลเซีย ได้แก่ ปัจจัยด้านประวัติศาสตร์ ปัจจัย

ด้านการศึกษา ปัจจัยด้านความเชื่อ ประเพณี และพิธีกรรม ปัจจัยด้านพุทธศาสนา 

และปัจจัยด้านครอบครัวและระบบเครือญาติ ที่คนไทยังถือปฏิบัติและสืบทอด 

มาอย่างต่อเนือ่ง และส่งผลต่อกระบวนการทางสงัคมเพือ่การธ�ำรงและสบืสานความ

เป็นไทย

ข้อเสนอแนะ
1. ข้อเสนอแนะทั่วไป

	 1.1 ควรมีการส่งเสรมิและสนบัสนนุความพร้อมในด้านการจดัการเรยีนการ

สอนภาษาไทยให้มากกว่านี้ โดยเฉพาะด้านอาคารสถานที่

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256238



	 1.2 ควรมีการด�ำเนินการให้ชัดเจนเกี่ยวกับการให้วุฒิบัตรหรือการก�ำหนด
คุณวุฒิส�ำหรับเด็กและเยาวชนสยามที่จบการเรียนการสอนภาษาไทยจากโรงเรียน
สอนภาษาไทยในชุมชนสยาม

2. ข้อเสนอแนะส�ำหรับการวิจัยครั้งต่อไป

	 2.1 การวิจัยคร้ังต่อไปควรเน้นการศึกษาเกี่ยวกับประเพณีวัฒนธรรมของ
คนสยามที่มีความเชื่อมโยงกับประเพณีวัฒนธรรมของคนไทย โดยมุ่งศึกษาเพียง
ประเพณีวัฒนธรรมเดียวเท่านั้น

	 2.2 การวิจัยคร้ังต่อไปควรศึกษาเกี่ยวกับระบบความสัมพันธ์ระหว่าง 
พระสงฆ์ในชุมชนสยามของประเทศมาเลเซียกับพระสงฆ์ในประเทศไทยที่น�ำไปสู่ 
อัตลักษณ์ร่วมทางวัฒนธรรม

เอกสารอ้างอิง
โกวิท วงศ์สุรวัฒน์.  (2553).  การเมืองการปกครองไทย : หลายมิติ. กรุงเทพฯ : 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

ค�ำนวณ นวลสนอง.  (2546).  พัฒนาการทางสังคมและวัฒนธรรมของชนชาติไท
ในรัฐตอนเหนือของมาเลเซีย (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ : ส�ำนักงาน
คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงวัฒนธรรม.

ค�ำนวณ นวลสนอง.  (2550).  ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นของชาวมาเลเซียเช้ือสายไท
ในรัฐเกดะห์ ปะลิส และเประ (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ : ส�ำนักงาน
คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงวัฒนธรรม.

ชลลดา แสงมณี ศิริสาธิตกิจ ทวนธง ครุฑจ้อน และพรไทย ศิริสาธิตกิจ.  (2559).  
เส้นทางสายบญุทางพระพทุธศาสนาของชาวสยามในประเทศมาเลเซยี  
: การวิเคราะห์มรดกร่วมทางวัฒนธรรมไทยและมาเลเซีย (รายงานผล 
การวิจัย). กรุงเทพฯ : กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม.

ทศันาวด ีแก้วสนทิ.  (2552).  การสือ่สารเพือ่ธ�ำรงรกัษาอตัลกัษณ์ทางวฒันธรรม
ของชุมชนชาวมาเลเซียเช้ือชาติไทยในรัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย. 
(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 39



นิพนธ์ ทิพย์ศรีนิมิต.  (2554ก).  ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยกับการธ�ำรงไว้ซึ่ง 

อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม, วารสารปาริชาต มหาวิทยาลัยทักษิณ. 24(2), 

167-194.

นพินธ์ ทพิย์ศรนีมิติ.  (2554ข).  ตวัตนทางวฒันธรรมของคนไทยในรฐัตอนเหนอื

ของประเทศมาเลเซีย (วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). มหาสารคาม : 

มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.

พรชัย นาคสีทอง และอนินทร์ พุฒิโชติ.  (2552).  คนไทยในรัฐเกดะห์ (ไทรบุรี) : 

ศกึษาการด�ำรงอยูใ่นมติปิระวตัศิาสตร์ (พ.ศ.2452-2550) (รายงานผลการ

วิจัย). กรุงเทพฯ : ส�ำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.

พระสมชาติ ศรีรักษา.  (2552).  ลักษณะทางวัฒนธรรมของชาวสยามในรัฐ 

ตอนเหนือของประเทศมาเลเซีย : กรณีศึกษาหมู ่บ้านคลองใหม่  

ต�ำบลจิตรา อ�ำเภอกูบังปาสู รัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย (วิทยานิพนธ์

ปริญญามหาบัณฑิต). นครปฐม : มหาวิทยาลัยมหิดล.

พัชรินทร์ สวนฐิตะปัญญา.  (2541).  มาเลเซีย : เอกภาพกับการศึกษา. ชาญวิทย์ 

เกษตรศิริ และกาญจนีละอองศรี (บรรณาธิการ). กรุงเทพฯ : ส�ำนักงาน

กองทุนสนับสนุนการวิจัย.

พัชรี กล่อมเมือง.  (2559).  ศึกษาเปรียบเทียบนโยบายชนกลุ่มน้อยของรัฐบาล

ไทยกับรัฐบาลมาเลเซีย. (วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). กรุงเทพฯ 

: มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง.

ไพบูลย์ ดวงจันทร์ พิทยา บุษรารัตน์ ชัยวุฒิ พิยะกูล สถาพร ศรีสัจจัง ค�ำนวณ  

นวลสนอง สาวิตรี สัตยายุทย์ อารยา ด�ำเรือง รัชการ วิชชุรังศรี และพนัดดา  

เทพญา.  (2551).  กระบวนการทางสังคมเพื่อธ�ำรงและสืบสานความ

เป็นไทยของคนไทที่อาศัยอยู่ในรัฐทางตอนเหนือของประเทศมาเลเซีย 

(รายงานผลการวิจัย). สงขลา : มหาวิทยาลัยทักษิณ.

ไพลดา ชัยศร และคณะ.  (2552).  วัดไทยในกลันตัน : การปรับเปลี่ยนมิติทาง

สังคมและเศรษฐกจิของชมุชนชาวพทุธในรฐัมสุลมิ (รายงานผลการวจัิย). 

กรุงเทพฯ : ส�ำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.

ปีที่ 14 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 256240



วันพิชิต ศรีสุข.  (2552).  บทบาททางสังคมและการมีส่วนร่วมในการพัฒนาของ

คนไทยในรัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ : 

ส�ำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.

สุธานี เพ็ชรทอง.  (2547).  ประเพณีท�ำบุญเดือนสิบของชาวมาเลเซียเชื้อสาย

ไทย ในอ�ำเภอตมุปัต รฐักลนัตนั ประเทศมาเลเซยี (วทิยานพินธ์ปรญิญา

มหาบัณฑิต). สงขลา : มหาวิทยาลัยทักษิณ. 

สุภาสเมต ยุนยะสิทธิ์.  (2556).  คนสยามของมาเลเซีย : ความเชื่อมโยงของ

สองแผ่นดิน, ใน สุชาดา ทวีสิทธิ์มาลี สันภูวรรณ์ และศุทธิดา ชวนวัน 

(บรรณาธกิาร), ประชากรและสงัคมในอาเซยีน : ความท้าทายและโอกาส, 

83-100. นครปฐม : สถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล. 

อนุสรณ์ เมฆบุตร.  (2549).  การบูรณาการกลุ่มชาติพันธุ์ในรัฐพหุสังคม : กรณี

ศึกษากลุ่มชาติพันธุ์สยามในรัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย (วิทยานิพนธ์

ปริญญามหาบัณฑิต). เชียงใหม่ : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

อับดุรรอฮ์มาน จะปะกิยา ดลวานะ ตาเยะ จารุวัจน์ สองเมือง และมาหามะรอสลี แมยู.  

(2552).  ศึกษาเรื่องการอนุรักษ์ความหลากหลายทางวัฒนธรรมใน

ประเทศมาเลเซียกรณีศึกษาประเพณีและวัฒนธรรมของของคนสยาม 

ในเขตตมูปัตรฐักลนัตนั (รายงานผลการวจิยั). กรงุเทพฯ : ส�ำนกังานกองทนุ

สนับสนุนการวิจัย.

อุทัย เอกสะพัง และค�ำนวณ นวลสนอง.  (2555).  บทบาทพระสงฆ์ชาวมาเลเซีย 

เชือ้สายไทในรฐัทางตอนเหนอืของประเทศมาเลเซยี (รายงานผลการวจัิย).

สงขลา : มหาวิทยาลัยทักษิณ.

Vol.14 No.1 January-June 2019
INTHANINTHAKSIN JOURNAL 41


