
วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 1 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 

การสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก0

* 
THE PACKAGE KNOWLEDGE FOR SELF-DEVELOPMENT BASED ON THE 

THREEFOLD PRINCIPLES IN THE TIPITAKA 
 

1พระครูวิรุฬหสุตคุณ (อุดมศักดิ์ อุตฺตมสกฺโก)  PhrakhruWirunsutakhun (Udomsak Uttamasakko)  
2ธานี สุวรรณประทีป  Thanee Suwanprateep  3วิโรจน คุมครอง  Viroj Koomkrong 

1,2,3มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
Corresponding Author E-mail: sin.ngam2501@hotmail.co.th 

 

บทคัดยอ 
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาหลักไตรสิกขาที่ปรากฏในพระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษา

การพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 3) เพื่อศึกษาการสรางชุดความรูเพื ่อพัฒนาตนตามหลัก
ไตรสิกขาในพระไตรปฎก เปนการวิจัยเชิงคุณภาพแบบการวิจัยเชิงเอกสาร และการสัมภาษณเชิงลึกผูใหขอมูล
สำคัญจำนวน 15 รูป/คน โดยดำเนินการศึกษางานเอกสาร และเก็บรวบรวมขอมูลจากการสัมภาษณ ทำการ
วิเคราะหขอมูลตามเนื้อหา ผลการวิจัยพบวา 1) หลักไตรสิกขาที่ปรากฏในพระไตรปฎกโดยไตรสิกขาเปน
หลักการอบรมฝกหัดทางกาย วาจา จิตใจ และสติปญญา ศีล เปนบทฝกหัดหรือขอปฏิบัติ สำหรับฝกหัดกาย
และวาจาใหเรียบรอย อันจะสงผลตอการพัฒนาทางดานจิตใจและปญญาตอไป สมาธิความตั้งม่ันของจิต ภาวะ
ที่จิตมีอารมณเปนหนึ่ง แนวแนตออารมณเดียวและภาวะที่จิตอันกำหนดรูอยูกับอารมณใดอารมณหนึ่งปญญา 
เปนความรูชัด คือ ความรูโดยอาการตางๆ ท่ียิ่งกวา ความกำหนดรู (สัญญา) และความรูแจง (วิญญาณ) 2) การ
พัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก คือ การฝกฝนตนเองในดานของศีล สมาธิ และปญญา (1) ศีล คือ 
การฝกในดานพฤติกรรม โดยใชวินัยเปนเครื่องมือในการฝกพฤติกรรมเคยชินที่ดี และการจัดสภาพแวดลอมให
เหมาะสมกับการพัฒนา (2) สมาธิ คือ การฝกในดานจิต หรือระดับจิตใจ ไดแกการพัฒนาคุณสมบัติ คุณธรรม 
และความสุขของจิต โดยใชการบำเพ็ญ สมถกรรมฐาน เปนเครื่องมือในการฝกจิตใหสงบมั่นคงเปนสมาธิ (3) 
ปญญา คือ การฝกในดานการรูความจริง โดยใชการวิเคราะห ไตรตรอง ตรวจสอบ คิดการตางๆ เปนเครื่องมือ
ในการฝกปญญาใหแจมแจง และรูเห็นตามท่ีมันเปน จนเขาถึงอิสรภาพ และ 3) การสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนา
ตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก ไดแก (1) การสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักศีลในพระไตรปฎก
เปนหลักการพฤติตนใหมีพฤติดีทั้งทางกาย วาจา และใจ ประกอบดวยมีวินัยในตนเอง สามารถดำรงตน รักษา
ระเบียบวินัย อยูรวมกันในสังคมที่ดี มีความสัมพันธกับสังคม ปฏิบัติหนาที่และมีความรับผิดชอบตอสังคม 
เกื้อกูลประโยชน (2) การสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักสมาธิในพระไตรปฎก หลักการฝกจิตใจใหมี
สมาธิ ประกอบดวยการนั่งสมาธิ การฝกจิตใหสงบตามธรรมชาติ รักษาระเบียบวินัย สัมมาวายามะ (เพียรชอบ) 
สัมมาสติ (ระลึกชอบ) สัมมาสมาธิ (จิตตั้งมั่นชอบ) (3) การสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักปญญาใน
พระไตรปฎก หลักการฝกจิตใจเจริญปญญาในการเรียนรู ประกอบดวยศึกษาเพ่ือเรียนรูลึกในศาสตรท่ีตองการ 
รูจักฟงเปนคิดเปนและวิเคราะหดวยเหตุผล ใฝเรียนรู อบรมปญญาใหรูแจงตามความเปนจริง สัมมาทิฏฐิ 
(เห็นชอบ) สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) 
คำสำคัญ: ชุดความรู, การพัฒนาตน, หลักไตรสิกขา, พระไตรปฎก 

 
*Received: August 08, 2024, Revised: August 23, 2024, Accepted: August 25, 2024. 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 2 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 

Abstract 
This research article aimed to study 1) the principle of Tri-sikkha� as appeared in the 

Tipitaka, 2) to study self-development according to the principle of Tri-sikkha� in the Tipitaka, 
and 3) to study the creation of a knowledge set for self-development according to the principle 
of Tri-sikkha� in the Tipitaka. This research was conducted by using documentary research methods and in-depth 
interviews with 15 key informants. The research was conducted by studying documents and collecting 
data from the interviews. The data were analyzed according to the content. The research 
results found that 1) the principle of Tri-sikkha� as appeared in the Tipitaka by Tri-sikkha� was 
the principle of training the body, speech, mind, and intellect. Sīla is the practice for training 
the body and speech to be proper, which will affect the development of the mind and 
intellect in the future. Sama�dhi is the determination of the mind, the state of the mind having 
one emotion, steadfast on one emotion, and the state of the mind that is aware of a particular 
emotion. Pañña� is clear knowledge, that is, knowledge by various characteristics that are greater 
than knowing (Sañña�) and clear knowledge (Viñña�ṇa). 2) Developing oneself according to the 
principle of Tri-sikkha� in the Tipitaka, that is, training oneself in terms of precepts, concentration, and 
wisdom. (1) Sīla is a training in behavior by using discipline as a tool to train good behavior and 
arranging an environment suitable for development. (2) Sama�dhi is a training in the mind or at 
the mental level, that is, developing qualities, virtues, and happiness of the mind by using the 
practice of Samatha meditation as a tool to train the mind to be calm and stable as 
concentration. (3) Pañña�  is a training in knowing the truth by using analysis, pondering, 
examining, and thinking of various things as tools to train wisdom to be clear and to know and 
see as it is until reaching freedom. And 3) Creating a set of knowledge for developing oneself 
according to the principle of Tri-sikkha� in the Tipitaka, that is, (1) Creating a set of knowledge 
for developing oneself according to the principle of Sīla in the Tipitaka as the principle of 
behavior to have good behavior in body, speech, and mind, consisting of self-discipline, being 
able to conduct oneself, maintain discipline, live together in a good society, have relationships 
with society, perform duties and be responsible to society and contributes to the benefits. (2) 
Creating a set of knowledge to develop oneself according to the principles of Sama�dhi in the 
Tripitaka. The principles of training the mind to have concentration include sitting meditation, 
training the mind to be naturally calm, maintaining discipline, Samma�va�ya�ma (Right effort), 
Samma�sati (Right mindfulness), and Samma�sama�dhi (Right concentration). (3) Creating a set of 
knowledge to develop oneself according to the principles of Pañña�  in the Tripitaka. The 
principles of training the mind to develop wisdom in learning include studying to learn deeply 
in the desired science, knowing how to listen, thinking and analyzing with reason, being eager to learn, 
training wisdom to know the truth, Samma�diṭṭhi (Right view), and Samma�saṅkappa (Right thought). 
Keywords: Package Knowledge, Self-Development, The Threefold Principles, The Tipitaka 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 3 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาถือวาเปนศาสนาแหงการศึกษาท่ีพระสัมมาสัมพุทธเจาผูเปนศาสดาทรงสั่งสอนเนน
ใหพุทธบริษัทเขาถึงแกนของพระพุทธศาสนาดวยปญญา และกระบวนการพัฒนาปญญาก็คือการศึกษาใหมี
ความรู ความเขาใจ สามารถนำไปปฏิบัติได ซึ่งพุทธบริษัทที่สำคัญเปนผูสืบทอดพระพุทธศาสนาในฐานะเปนผู
ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยท่ีเปนแบบอยางแหงการประพฤติปฏิบัติตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาและเปน
ผูฝกอบรมสั่งสอนศีลธรรม และจริยธรรมและเปนผูนำดานจิตใจของประชาชน ซึ่งเปนบทบาทและหนาที่ท่ี
สำคัญของพระสงฆเกี่ยวของกับหนาที่ทางสังคมดังพระพุทธพจนที่วา “ภิกษุทั้งหลายเธอทั้งหลายจงจาริกไป
เพื่อประโยชนและความสุขของชนหมูมาก เพื่ออนุเคราะหชาวโลก เพื่อประโยชนเกื้อกูลและความสุขแกทวย
เทพและมนุษยท้ังหลาย” (ดูรายละเอียดเพ่ิมใน วิ.ม. (ไทย) 4/32/40) จากขอนี้ชี้ใหเห็นวา พระพุทธองคทรงมี
อุดมการณท่ีม่ันคง ในการสอนมนุษยในโลกนี้ใหพนจากทุกข 

หลักการพัฒนาตนตามหลักพระพุทธศาสนา คือ หลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิและปญญา  
ซึ่งมีคำอธิบายดังนี้ ศีลที่เกี ่ยวกับมารยาท ความประพฤติ หรือสิกขาบทที่จะพึงใหสำเร็จดวยความเชื่อถือ 
ไววางใจและเคารพนับถือ พรอมทั้งดวยความพากเพียรหมั่นรักษามารยาทที่ดีงามของตนอยางแรงกลา ศีลใน
ขอนี้ทานเรียกวา จาริตตศีล ซึ่งเปนขอวัตรปฏิบัติที่ควรประพฤติปฏิบัติตาม และกลาวถึงศีลที่เกี่ยวกับขอหาม
หรือบทบัญญัติที่ไมควรทำอันจะพึงใหสำเร็จไดดวยความเชื่อถือเชนกันและดวยการมีสติสัมปชัญญะในการ
รักษาศีลทุกขณะของการดำเนินชีวิต ใหรูตัวทั่วพรอมแลวจึงสามารถงดเวนในขอหามและทำตามขอที่เปนบท
ฝกหัดกาย วาจา และจิตใจไดซึ่งเรียกวาวาริตตศีล ซึ่งเปนขอวัตรปฏิบัติที่ขอฝกหัดหรือขอหาม (ดูรายละเอียด
เพ่ิมใน วิ.มหา (ไทย) 4/32/17) 

วิธีการเจริญสมาธิที่ปรากฏในคัมภีรวิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสาจารย ไดแบงเปน คือ 1) การเจริญ 
โลกุตตรสมาธิ ตองใชวิธีเจริญดวยปญญา 2) การเจริญโลกิยสมาธิ ตองใชวิธีเจริญดวยสมถะ (ดูรายละเอียดเพ่ิม
ใน วิ.มหา (ไทย) 4/32/146) การที่จะเจริญสมาธิใหถูกตองตามระเบียบและขั้นตอนนั้น เบื้องตนผูที่จะเจริญ
สมาธิตองรักษาศีลใหบริสุทธิ์ สะอาดปราศจากขอดางพรอยตาง ๆ ใหไดเสียกอน ตอจากนั้นจึงสามารถปฏิบตัิ
ตามวิธีการเจริญสมาธิท่ีถูกตองได  

สำหรับปญญา หมายถึง ความรูชัด คือ ความรูโดยอาการตางๆ ที่ยิ่งกวา ความกำหนดรู (สัญญา) 
และความรูแจง (วิญญาณ) (ดูรายละเอียดเพิ่มใน วิ.มหา (ไทย) 4/32/711) ที่เปนความรูเหมือนกันแตมี
ความสามารถในการรับรูตางกัน ปญญา มีการรับรูที่เหนือกวาทั้งสัญญาและวิญญาณ คือ สามารถทำใหรูเทา
ทันถึงความเปลี่ยนแปลงของสังขารและไตรลักษณ ทั้งสามแลวบรรลุมรรคผลได แตสัญญาและวิญญาณไมเปน
อยางนั้นไดแตกำหนดรูแตเพียงผิวเผินแบบไมลึกซ้ึงลงในรายละเอียดเหมือนปญญา ผูวิจัยจึงสนใจศึกษาแนวคิด
ของหลักไตรสิกขาเพ่ือพัฒนาตนและนำผลการวิจัยไปบูรณาการพัฒนาตน 

จากความเปนมาของปญหาดังกลาว ผูวิจัยจึงสนใจที่จะทำการวิจัยเรื่องการสรางชุดความรูเพ่ือ
พัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก เพราะการพัฒนาตนไดตองเรียนรูหลักท่ีถูกตองเพ่ือท่ีนำความรูไป
บูรณากับการพัฒนาตนและสามารถเขาถึงความจริงดวยความรูและสามารถนำความรูตามหลักไตรสิกขาไป
ปฏิบัติใหไดผลอยางแทจริงได  

 
 
 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 4 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
วัตถุประสงคการวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาหลักไตรสิกขาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก 
2. เพ่ือศึกษาการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
3. เพ่ือศึกษาการสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้ ผูวิจัยไดกำหนดวิธีดำเนินการวิจัยไวเปน 3 ข้ันตอน ดังนี้ 
ข้ันตอนท่ี 1 ศึกษาหลักไตรสิกขาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก 
แหลงขอมูล : พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย หนังสือ บทความ ตำรา งานวิจัย website 
เครื่องมือ : พระไตรปฎก อรรถกถา  
การวิเคราะห : การวิเคราะหเนื้อหา Content Analysis 
ผลลัพธท่ีได : หลักไตรสิกขาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก 
ข้ันตอนท่ี 2 ศึกษาการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
1. ศึกษาการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
แหลงขอมูล : ผลลัพธจาก วัตถุประสงค ขอท่ี 1 
เครื่องมือ : แบบศึกษาเอกสารในพระไตรปฎก 
การวิเคราะหขอมูล : การวิเคราะหเนื้อหา Content Analysis 
ผลลัพธท่ีได : แนวทางการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
2. ปรึกษาอาจารยท่ีปรึกษา และสัมภาษณผูทรงคุณวุฒิ 
แหลงขอมูล : เอกสาร พระไตรปฎก หนังสือ วารสาร 
เครื่องมือ : แบบศึกษาเอกสารในพระไตรปฎก 
การวิเคราะหขอมูล : การวิเคราะหเนื้อหา Content Analysis 
ผลลัพธท่ีได : การพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
ข้ันตอนท่ี 3 ศึกษาการสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
1. ศึกษาการสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
แหลงขอมูล : ผลลัพธจาก วัตถุประสงค ขอท่ี 2 
เครื่องมือ : แบบศึกษาเอกสารในพระไตรปฎก 
การวิเคราะหขอมูล : การวิเคราะหเนื้อหา Content Analysis 
ผลลัพธท่ีได : หลักการสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
2. ปรึกษาอาจารยท่ีปรึกษา และสัมภาษณผูทรงคุณวุฒิ 
แหลงขอมูล : ผูทรงคุณวุฒิ / นักวิชาการ โดยการเลือกแบบเจาะจงกำหนดเกณฑในการคัดเลือก 

1) มีประสบการณการสอนเทศน 2) จบเปรยีญเอก 3) ครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรมสนามหลวงอยาง 3 ป 
เครื่องมือ : แบบสัมภาษณ 
การวิเคราะหขอมูล : การวิเคราะหเนื้อหา Content Analysis  
ผลลัพธท่ีได : ชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 5 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
สรุปผลการวิจัย 

1. การศึกษาหลักไตรสิกขาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก 
ผลการวิจัยพบวา พระพุทธเจาตรัสเรื่องนี้วา “เธอทั้งหลายพึงสำเหนียกอยางนี้วา เราจักมีความ

พอใจอยางยิ่งในการสมาทาน อธิศีลสิกขา เราจักมีความพอใจอยางยิ่งในการสมาทาน อธิจิตตสิกขา เราจักมี
ความพอใจอยางยิ่งในการสมาทาน อธิปญญาสิกขา” พระองคยังทรงยกยองผูที่ปฏิบัติตามไตรสิกขาวาเปน
นักศึกษา เปนนักปฏิบัติ เปนนักปราชญ ดังพระพุทธพจนท่ีวา “ภิกษุผูมีความเพียร มีความเขมแข็ง มีปญญา 
เพงพินิจ มีสติ คุมครองอินทรียครอบงำทุกทิศดวยอัปปมาณสมาธิ ประพฤติอธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิ
ปญญาสิกขา ... ภิกษุเชนนั้น บัณฑิตกลาววาเปนนักศึกษา เปนนักปฏิบัติ และมีความประพฤติบริสุทธิ์ ภิกษุ
เชนนั้น บัณฑิตกลาววาเปนผูตรัสรูชอบ เปนนักปราชญเปนผูถึงที่สุดแหงการปฏิบัติในโลก (ดูรายละเอียดเพิ่มใน 
องฺ.ติก. (ไทย) 20/82-84/308-310) แตสำหรับภิกษุผูไมไดปฏิบัติตามหลักไตรสิกขานี้ พระพุทธองคทรงเปรียบ
วาเหมือนดังลาท่ีเดินตามหลังฝูงโค คือ แมลาจะเดินตามฝูงโคแตก็ไมมีอะไรท่ีเหมือนกับโค เหมือนกับภิกษุท่ีไม
มีไตรสิกขาแมจะอยูในหมูภิกษุแตก็ไมเหมือนภิกษุ (ดูรายละเอียดเพ่ิมใน องฺ.ติก. (ไทย) 20/83/309) 

พระสารีบุตรเถระไดกลาวถึงหลักไตรสิกขาไววา “เมื่อนึกถึงชื่อวาพึงศึกษา เมื่อทราบชื่อวาพึงศึกษา 
เมื่อเห็นชื่อวาพึงศึกษา เมื่อพิจารณาชื่อวาพึงศึกษา เมื่ออธิษฐานจิตชื่อวาพึงศึกษา เมื่อนอมใจเชื่อดวยศรัทธา 
ชื่อวาพึงศึกษา เม่ือประคองความเพียรชื่อวาพึงศึกษา เม่ือตั้งสติชื่อวาพึงศึกษา เม่ือตั้งใจม่ันชื่อวาพึงศึกษา เม่ือ
รูชัดดวยปญญาชื่อวาพึงศึกษา เมื่อรูชัดธรรมที่ควรรูชัดชื่อวาพึงศึกษา เมื่อกำหนดรูธรรมที่ควรกำหนดรูชื่อวา
พึงศึกษา เม่ือละธรรมท่ีควรละชื่อวาพึงศึกษา เม่ือเจริญธรรมท่ีควรเจริญชื่อวาพึงศึกษา เม่ือทำใหแจงซ่ึงธรรมท่ี
ควรทำใหแจงชื่อวาพึงศึกษาคือประพฤติเอื้อเฟอประพฤติเอื้อเฟอโดยชอบ สมาทานประพฤติ” (ดูรายละเอียด
เพิ่มใน ขุ.ม. (ไทย) 29/10/48-49) ดังนั้น ไตรสิกขา หมายถึง หลักการอบรมฝกหัดทางกาย วาจา จิตใจ และ
สติปญญา ไดแก อธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปญญาสิกขา หรือเรียกวา ศีล สมาธิ ปญญา (ดูรายละเอียด
เพิ่มใน องฺ.ทุก. (ไทย) 20/90-91/318-320) หมายถึง ขอที่จะตองศึกษา ขอที่จะตองปฏิบัติเพื่อฝกหัดอบรม
กาย วาจาจิตใจ และสติปญญาใหสูงยิ ่งขึ ้นไป จนสามารถบรรลุพระนิพพานอันเปนจุดมุ งหมายหลักใน
พระพุทธศาสนา (บุญมี แทนแกว, 2545) 

ศีล หมายถึงบทฝกหัดหรือขอปฏิบัติ สาหรับฝกหัดกายและวาจาใหเรียบรอย อันจะสงผลตอการ
พัฒนาทางดานจิตใจและปญญาตอไปในคัมภีรวิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสาจารยจึงไดยกศีลขึ้นมากลาวกอนโดย
กลาววา “บุคคลผูสมบูรณดวยศีล มีปญญา มีจิตตั้งม่ันดีแลว มีความเพียร อันปรารภแลว มีตนอันสงไปแลวใน
กาลทุกเมื่อ ยอมขามหวงนาอันขามแสนยากได” (บุญมี แทนแกว, 2545) ศีลจึงเปนพื้นฐานของคุณธรรมท้ัง
ปวงท่ีจะเกิดข้ึนตามมา ดังจะเห็นไดจากการท่ีมีพิธีสมาทานศีลเปนเบื้องตนในการบำเพ็ญกุศลตางๆ ท้ังนี้ก็เพ่ือ
เปนการเตรียม กาย วาจาและใจ ใหสะอาด สวางและสงบ (บุญมี แทนแกว, 2545) 

สมาธิในคัมภีรวิสุทธิมรรค ก็เหมือนกับสมาธิในพระไตรปฎกและคัมภีรอื่นๆ แตมีความแตกตางกัน
ในสวนของการอธิบายในรายละเอียดอยูบาง โดยเนื้อหาหลักแลวก็รวมลงในความหมายที่กลาววาความตั้งม่ัน
ของจิต ภาวะท่ีจิตมีอารมณเปนหนึ่ง แนวแนตออารมณเดียวและภาวะท่ีจิตอันกำหนดรูอยูกับอารมณใดอารมณ
หนึ่งเพ่ือใหจิตมีกาลัง ออนโยนควรแกงานและเพ่ือท่ีจะเปนพ้ืนฐานแหงการเจริญปญญาไดอยางม่ันคงตอไป ผูท่ี
จะเจริญสมาธิตองเตรียมความพรอมดานตางๆ ไวเรียบรอยกอน เชน ตัดความกังวลเล็กๆ นอยๆ ไดแลว จึงเขา
ไปหาอาจารยผูที่เปนกัลยาณมิตรเพื่อใหทานไดแนะนาสั่งสอนและเปนที่พึ่งของตนในเวลามีความสงสัยเกิดข้ึน
หรือ มีความขัดของในขอปฏิบัติที่ตนไมสามารถแกไขไดก็ใหอาจารยชวยแกไขให ดังนั้นการเจริญสมาธิจึงจา



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 6 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
เปนตองมีอาจารยเปนผูคอยกากับดูแลอยางใกลชิด การปฏิบัติที่ไมมีอาจารยคอยดูแลนั้นนับวาเปนเรื ่องท่ี
อันตรายอยางยิ่งเพราะถาเกิดความติดขัดขึ้นมาจะไมสามารถแกไขไดแลวอาจไดสมาธิที่เปนมิจฉาสมาธิที่ผิดๆ
ไปซ่ึงจะไมเปนประโยชนตอผูปฏิบัติและยังทาใหหลงทางในการปฏิบัติได 

สำหรับปญญา หมายถึง ความรูชัด คือ ความรูโดยอาการตางๆ ที่ยิ่งกวา ความกำหนดรู (สัญญา) 
และความรูแจง (วิญญาณ) (บุญมี แทนแกว, 2545) ที่เปนความรูเหมือนกันแตมีความสามารถในการรับรู
ตางกัน ปญญา มีการรับรูที่เหนือกวาทั้งสัญญาและวิญญาณ คือ สามารถทำใหรูเทาทันถึงความเปลี่ยนแปลง
ของสังขารและไตรลักษณ ทั้งสามแลวบรรลุมรรคผลได แตสัญญาและวิญญาณไมเปนอยางนั้นไดแตกำหนดรู
แตเพียงผิวเผินแบบไมลึกซึ้งลงในรายละเอียดเหมือนปญญา ระดับปญญาที่เปนโลกิยะและโลกุตระ ซึ่งแตละ
ระดับก็มีความลึกซึ้งแตกตางกันไปดังจะเห็นไดจากฎีกาปรมัตถมัญชุสาที่กลาวไววา “ ปญญาชื่อวาโลกิยะ 
เพราะอรรถวา ประกอบอยูในโลก เพราะเปนธรรมนับเนื่องอยูในโลก หรือดวยอรรถวา ปรากฏอยูในโลกนั้น 
ปญญาชื่อวาโลกุตระ ดวยอรรถวา ขามขึ้น คือ ขามขึ้นแลวจากโลก เพราะไมเปนธรรมนับเนื่องอยูในโลก” (วิ
สุทธิ.มหาฎีกา (ไทย) 5/17) ดังนั้น โลกิยปญญากับโลกุตรปญญาจึงมีความหมายและเปาหมายท่ีลึกซ้ึงกวากัน 

2. การพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
การพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎกพบวา เนนวิธีการเรียนรู การคนพบดวยตนเอง 

การประเมินตนเองและปรับปรุงแกไขผลแหงการปฏิบัตินั้นเปนนิจ โดยมีครูเปนกัลยาณมิตรคอยชี้แนะแนวทาง 
ชวยสรางบรรยากาศทางวิชาการและสิ่งแวดลอมท่ีมีสุนทรียภาพดวยการฝกฝนตนเองเรื่องศีล การฝกฝนตนเอง
เรื่องสมาธิ และการฝกฝนตนเองเรื่องปญญา คือ 

2.1 ศีล เปนการฝกในดานพฤติกรรม โดยใชวินัยเปนเครื่องมือ การฝกศีล จะชวยใหมนุษยมี
ความสัมพันธที่เกื ้อกูลกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ และเพื่อนมนุษยในสังคม การฝกศีล จะปองกันไมใหมี
พฤติกรรมท่ีไมดี และเอ้ือตอการมีพฤติกรรมท่ีดีท่ีพึงประสงค 

2.2  สมาธิ เปนการฝกในดานจิต หรือระดับจิตใจ ไดแก การพัฒนาคุณสมบัติตางๆ ของจิต 
ทั้งในดานคุณธรรม เชน ความเมตตากรุณา ความเอื้อเฟอเผื ่อแผ ในดานความสามารถของจิต เชน ความ
เขมแข็งม่ันคง ความเพียรพยายาม ความรับผิดชอบ ความแนวแนม่ันคง ความมีสติ สมาธิ และ ในดานความสุข 
เชน ความอิ่มใจ ความราเริงเบิกบานใจ ความสดชื่นผองใส ความรูสึกพอใจ การฝกสมาธิ จะชวยใหมนุษยมี
จิตใจท่ีเจริญงอกงาม มีสมรรถภาพ และสุขภาพของจิต 

2.3 ปญญา เปนการฝกหรือพัฒนาในดานการรูความจริง เริ ่มตั้งแตความเชื่อ ความเห็น 
ความรู ความเขาใจ ความหยั่งรูเหตุผล การรูจักวินิจฉัย ไตรตรอง ตรวจสอบ คิดการตางๆ สรางสรรค เฉพาะ
อยางยิ่งเนนการรูตรงตามความเปนจริงหรือรูเห็นตามท่ีมันเปนตลอดจนรูแจงความจริงท่ีเปนสากล 

3. การสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
ผลการวิจัย เอกสารและการสัมภาษณผูทรงคุณวุฒิ ตามหลักไตรสิกขามาสังเคราะหเพื่อสรางชุด

ความรูการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาซ่ึงแยกเปน 3 ชุดความรู ตามหลักไตรสิกขาดังนี้ 
3.1 การสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักศีลในพระไตรปฎก 

1.1 หลักการพฤติตนใหมีพฤติดีท้ังทางกาย วาจา และใจ ประกอบดวย 1) มีวินัยในตนเอง 
2) สามารถดำรงตน 3) รักษาระเบียบวินัย 4) อยูรวมกันในสังคมที่ดี มีความสัมพันธกบัสังคม 5) ปฏิบัติหนาท่ี
และมีความรับผิดชอบตอสังคม 6) เก้ือกูลประโยชน 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 7 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
1.2 วัตถุประสงค เพื่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตนใหมีความสุขกาย และสุขใจดวย

การรักษาศีลในพระไตรปฎก 
1.3 กระบวนการพัฒนา ประกอบดวย 1) จัดกิจกรรมสงเสริมการรักษาศีล เชน บวช

ภาคฤดูรอน 2) ชวยกันทำความสะอาดสถานท่ีสาธารณะในวัด ชุมชน โรงเรียน หนวยของภาครัฐและเอกชน 3) 
เขารวมโครงการรักษาศีล 5 ของวัด หรือ หนวยงาน 4) เขารวมโครงการจิตอาสา 5) จัดกิจกรรมดานรักษาศีล 
ตองมีกิจกรรมสัมมาวาจา (เจรจาชอบ) สัมมากัมมันตะ (การงานชอบ) สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) 

1.4 บูรณาการหลักพุทธธรรม ประกอบดวย 1) สติสัมปชัญญะ 2) พรหมวิหาร 4 3) หลัก
เบญจศีลและเบญจธรรม 4) สุจริต 3 5) ภาวนา 4  

1.5 การประเมินผล ประกอบดวย 1) การใชหลากหลายรูปแบบ เชน ทดสอบ 2) การสัเกต 
3) การใหคำแนะนำ 4) การลงมือปฏิบัติ 

3.2 การสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักสมาธิในพระไตรปฎก 
1.1 หลักการฝกจิตใจใหมีสมาธิ ประกอบดวย 1) การนั่งสมาธิ 2) การฝกจิตใหสงบตาม

ธรรมชาติ 3) รักษาระเบียบวินัย 4) สัมมาวายามะ (เพียรชอบ) 5) สัมมาสติ (ระลึกชอบ) 6) สัมมาสมาธิ (จิตตั้ง
ม่ันชอบ) 

1.2 วัตถุประสงค เพื่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตนใหมีความสุขจิตใจของการฝก
สมาธิทำจิตใหบริสุทธิ์ 

1.3 กระบวนการพัฒนา ประกอบดวย 1) จัดกิจกรรมสงเสริมการรักษาสมาธิ เชน 
โครงการเจริญจิตภาวนา 2) กิจกรรมสวดมนต 3) เขารวมโครงการฝกสมาธิ เชน แขงขันวิชาการ 4) เขารวม
โครงการจิตอาสา 5) จัดกิจกรรม สัมมาวายามะ (เพียรชอบ) สัมมาสติ (ระลึกชอบ) และสัมมาสมาธิ (จิตตั้งม่ัน
ชอบ) 6) กิจกรรมเจริญจิตภาวนาและแผเมตตา 

1.4 บูรณาการหลักพุทธธรรม ประกอบดวย 1) สติสัมปชัญญะ 2) พรหมวิหาร 4 3) การ
รักษาศีล 5 4) สุจริต 3 5) หลักวิปสสนากรรมฐานและสมถกรรมฐาน 

1.5 การประเมินผล ประกอบดวย 1) การใชหลากหลายรูปแบบ เชน การสอบอารมณ  
2) การสัเกต 3) การใหคำแนะนำ 4) การลงมือปฏิบัติ 

3.3 การสรางชุดความรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักศีลในพระไตรปฎก 
1.1 หลักการฝกจิตใจเจริญปญญาในการเรียนรู ประกอบดวย 1) ศึกษาเพื่อเรียนรูลึกใน

ศาสตรที่ตองการ 2) รูจักฟงเปน คิดเปนและวิเคราะหดวยเหตุผล 3) ใฝเรียนรู 4) อบรมปญญาใหรูแจงตาม
ความเปนจริง 5) สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) 6) สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) 

1.2 วัตถุประสงค เพ่ือการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตนใหมีความทางสุขจิตใจดวยปญญา
รูจริง 

1.3 กระบวนการพัฒนา ประกอบดวย 1) จัดกิจกรรมสงเสริมการพัฒนาปญญา เชน 
โครงการเจริญจิตภาวน 2) กิจกรรมสวดมนต 3) เขารวมโครงการฝกปญญา เชน แขงขันวิชาการ 4) เขารวม
โครงการเจริญปญญาแบบพระพุทธศาสนา 5) จัดกิจกรรมตามหลักสัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) และสัมมาสังกัปปะ 
(ดำริชอบ) 6) กิจกรรมเจริญจิตภาวนาและแผเมตตาเพ่ือพัฒนาความคิดใหชัดตามความจริง 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 8 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
1.4 บูรณาการหลักพุทธธรรม ประกอบดวย 1) สติสัมปชัญญะ 2) ปญญา 3 สุตมยปญญา 

รูฟงเปนชอบฟง จิตมยปญญา รูจักคิดวิเคราะหดวยเหตุผลและภาวนามยปญญา ฝกอบรมใหเขาใจชัด 3) หลัก
อริยสัจ 4 4) มรรคมีองค 8 5) หลักวิปสสนากรรมฐานและสมถกรรมฐาน 

1.5 การประเมินผล ประกอบดวย 1) การใชหลากหลายรูปแบบ เช น ว ัดความรู 
ความสามารถดานทักษะ ความถนัดเฉพาะทาง 2)การสัเกต 3) การเขารวมรวมกิจกรรมวิชาการ 4) การคิด
สรางองคความรู พัฒนานวัตกรรมใหมๆ ในการชวยแกปญหาสังคม ผลิตอาชีพและพัฒนาตนเองใหมีความสุข 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้พบผลการวิจัยท่ีสามารถนำมาอภิปรายผลการวิจัยไดดังนี้ 
1. ผลการศึกษาหลักไตรสิกขาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก  
ผลการวิจัยพบวา พระพุทธเจาตรัสเรื่องนี้วา “เธอทั้งหลายพึงสำเหนียกอยางนี้วา เราจักมีความ

พอใจอยางยิ่งในการสมาทาน อธิศีลสิกขา เราจักมีความพอใจอยางยิ่งในการสมาทาน อธิจิตตสิกขา เราจักมี
ความพอใจอยางยิ่งในการสมาทาน อธิปญญาสิกขา” พระองคยังทรงยกยองผูที่ปฏิบัติตามไตรสิกขาวาเปน
นักศึกษา เปนนักปฏิบัติ เปนนักปราชญ ดังพระพุทธพจนที่วา “ภิกษุผูมีความเพียร มีความเขมแข็ง มีปญญา 
เพงพินิจ มีสติ คุ มครองอินทรียครอบงำทุกทิศดวยอัปปมาณสมาธิ ประพฤติอธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา  
และอธิปญญาสิกขา ภิกษุเชนนั้น บัณฑิตกลาววา เปนนักศึกษา เปนนักปฏิบัติ และมีความประพฤติบริสุทธิ์ 
ภิกษุเชนนั้น บัณฑิตกลาววาเปนผูตรัสรูชอบ เปนนักปราชญเปนผูถึงที่สุดแหงการปฏิบัติในโลก  แตสำหรับ
ภิกษุผูไมไดปฏิบัติตามหลักไตรสิกขานี้ พระพุทธองคทรงเปรียบวาเหมือนดังลาที่เดินตามหลังฝูงโค คือ แมลา
จะเดินตามฝูงโคแตก็ไมมีอะไรท่ีเหมือนกับโค เหมือนกับภิกษุท่ีไมมีไตรสิกขาแมจะอยูในหมูภิกษุแตก็ไมเหมือน
ภิกษุ ซึ่งมีความสอดคลองกับคำอธิบายของพระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต) (2539) ท่ีกลาววา ในการปฏบิัติ
ตามสิกขา ตองมีศีล สมาธิ ปญญาครบ ถาไมครบก็ไมสำเร็จ ไมบรรลุจุดหมายของพระพุทธศาสนา ดังนั้น 
ไตรสิกขา หมายถึง หลักการอบรมฝกหัดทางกาย วาจา จิตใจ และสติปญญา ไดแก อธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา 
และอธิปญญาสิกขา หรือเรียกวา ศีล สมาธิ ปญญา  หมายถึง ขอที่จะตองศึกษา ขอที่จะตองปฏิบัติเพื่อฝกหัด
อบรมกาย วาจาจิตใจ และสติปญญาใหสูงยิ่งขึ้นไป จนสามารถบรรลุพระนิพพานอันเปนจุดมุงหมายหลักใน
พระพุทธศาสนา 

2. ผลการศึกษาการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก ผลการวิจัย พบวา การพัฒนาตน
ตามหลักไตรสิกขา คือ การฝกฝนตนเองในดานของศีล สมาธิ และปญญา ซ่ึงเปนหลักการสำคัญของการพัฒนา
มนุษยตามนัยแหงพุทธธรรม 1) ศีล คือ การฝกในดานพฤติกรรม โดยใชวินัยเปนเครื่องมือในการฝกพฤติกรรม
เคยชินที่ดี และการจัดสภาพแวดลอมใหเหมาะสมกับการพัฒนา 2) สมาธิ คือ การฝกในดานจิต หรือระดับ
จิตใจ ไดแกการพัฒนาคุณสมบัติ คุณธรรม และความสุขของจิต โดยใชการบำเพ็ญ สมถกรรมฐาน เปน
เครื่องมือในการฝกจิตใหสงบมั่นคงเปนสมาธ ิ3) ปญญา คือ การฝกในดานการรูความจริง โดยใชการวิเคราะห 
ไตรตรองตรวจสอบคิดการตางๆ เปนเครื่องมือในการฝกปญญาใหแจมแจง และรูเห็นตามที่มันเปน จนเขาถึง
อิสรภาพ จากผลการวิจัยนี้สอดคลองกับงานวิจัยของพระมหาสุธน ยสสีโล (ผลชอบ) (2541) ไดทำการวิจัยเรื่อง
การศึกษาเชิงวิเคราะหเรื่องวิปสสนากัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนา ผลการศึกษาวิจัย พบวา วิปสสนากัมมัฏฐาน
เปนคำสอนแนวปฏิบัติทางดานจิต เพราะรางกายของมนุษยเรามีใจเปนใหญ ใจเปนหัวหนา ทุกสิ่งทุกอยาง
สำเร็จจากใจเมื่อบุคคลตั้งใจไวดีแลว ไมวาบุคคลนั้นจะเปนชนชาติใด อยูในประเทศใด ใชภาษาใด เปนคนมี



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 9 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
ฐานะร่ำรวยหรือเปนคนยากจน เม่ือปรารถนาความสุขความสงบท่ีแทจริงแลวไมตองไปแสวงหาท่ีอ่ืนใดคนหาได
ภายในจิตใจของเรานี้เอง เพราะความทุกขหรือความสุขเกิดข้ึนจากใจท้ังนั้น และสอดคลองกับงานวิจัยของพระ
มหาสมชาย สุรเตโช (สิงหา) (2556) ไดทำการศึกษาวิจัยเรื่องศึกษาการบรรลุธรรมของพระจูฬปนถกเถระ 
ผลการวิจัย พบวา การบรรลุธรรมคือการเขาถึงโลกุตรธรรม 9 มีมรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 เขาสูความเปนพระ
อริยบุคคล มีพระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามีและ พระอรหันตตามลำดับ ดวยการปฏิบัติตามหลักสติ
ปฏฐาน 4 มีกายานุปสสนาสติปฏฐานเปนเบื้องตน 

3. ผลการศึกษาการสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก ซึ่งสามารถ
สรางชุดความรูเปน 3 ชุดดังนี้ 

3.1 การสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักศีลในพระไตรปฎก การใชหลากหลายรูปแบบ 
เชน ทดสอบ การสังเกต การใหคำแนะนำ การลงมือปฏิบัติ การสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักศีลโดย
ไดมีการนำบูรณาการในการจัดการเรียนการสอนไดเปนอยางด ีซึ่งสอดคลองผลการวิจัยของทวีศักดิ์ ทองทิพย 
(2555) ไดศึกษาเรื่องการวิเคราะหการศึกษาตามหลักไตรสิกขาท่ีวาการศึกษาตามหลักไตรสิกขา มีข้ันตอนการ
ดำเนินการตามองคประกอบที่สำคัญ 4 ประการ คือ 1) การจัดหาหรือการสรางปจจัยแหงสัมมาทิฎฐิ 2) การ
สรางสัมมาทิฎฐิ 3) การฝากตามหลักไตรสิกขา ไดแก การฝากตามหลักของ ศีล สมาธิ และปญญา 4) การวัดผล
และประเมินผลตามหลักไตรสิกขา 

3.2 การสรางชุดความรู เพื ่อพัฒนาตนตามหลักสมาธิในพระไตรปฎก การใชหลากหลาย
รูปแบบ เชน การสอบอารมณ การสัเกต การใหคำแนะนำ การลงมือปฏิบัติจากผลการสรางชุดความรูเพ่ือ
พัฒนาตนตามหลักสมาธิในพระไตรปฎก จากผลการศึกษานี้ชี ้ชัดวาการพัฒนาตนใหมีสมาธิตามแนวทาง
พระพุทธศาสนาถือวาเปนทางสายเอกและเปนพ้ืนฐานในการพัฒนาปญญาซ่ึงสอดคลองกับผลการวิจัยของแมชี
ศุกรภาวดี ณ พัทลุง (2556) ไดทำการวิจัยเรื่องการเรียนรูเพ่ือพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขากรณีศึกษาพุทธทาส
ภิกขุ” พบวาดานสมาธิฝกฝนตนเองอยางเขมขนพิเศษ มีการจัดทำสมุดบันทึกปฏิบัติธรรมรายวันแบบพุทธทาส
และฝกจิตโดยใชอานาปานสติภาวนา ดานปญญา ฝกฝน 3 อยางคือ 1) อานาปานสติภาวนา 2) วิปสสนาแบบ
ระบบรัดสั้น 3) การปฏิบัติงานคือการปฏิบัติธรรม 

3.3 การสรางชุดความรูเพื ่อพัฒนาตนตามหลักปญญาในพระไตรปฎก การใชหลากหลาย
รูปแบบ เชน วัดความรู ความสามารถดานทักษะ ความถนัดเฉพาะทาง การสัเกตการเขารวมรวมกิจกรรม
วิชาการ การคิดสรางองคความรู พัฒนานวัตกรรมใหมๆในการชวยแกปญหาสังคม ผลิตอาชีพและพัฒนาตนเอง
ใหมีความสุขจากผลการวิจัยยืนยันวาการพัฒนาตนตามหลักปญญาในไตรสิกขาถือวาหลักการพัฒนาตนที่มี
คุณภาพที่สุด ซึ่งมีความสอดคลองบางประการกับแนวคิดของวิทยา ประวะโข (2561) ไดศึกษาวิจัยเรื่องการ
สรางกระบวนการเรียนรูตามหลักไตรสิกขาเพื่อพัฒนานักเรียน ในโรงเรียนวิถีพุทธ สังกัดสำนักงานเขตพื้นท่ี
การศึกษาประถมศึกษา อุดรธานี เขต 1 พบวา รูปแบบและกระบวนการเรียนรูตามหลักไตรสิกขาคือหลักการ
พัฒนาชีวิตเพื ่อใหประสบ ผลสำเร็จและเปนคนสมบูรณแบบตามแนวพุทธ มีหลักสำคัญ 3 ประการคือ  
1) อธิสีลสิกขาคือศึกษาเรื่องศีล อบรมปฏิบัติใหถูกตองดีงาม 2) อธิจิตตสิกขาคือศึกษาเรื่องจิต อบรมจิตใหสงบ
มั ่นคงเปนสมาธิ 3) อธิปญญาสิกขาคือศึกษาเรื ่องปญญาอบรมตนใหเกิดปญญาแจมแจง และการสราง
กระบวนการเรียนรูตามหลักไตรสิกขาเพื่อพัฒนานักเรียนนั้น ทางพระพุทธศาสนา จัดวางเปนหลักเรียกวา 
ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปญญา ซ่ึงถือวาเปนระบบการสรางและพัฒนาท่ีทำใหนักเรียนพัฒนาอยางมีบูรณาการ
และใหมนุษยเปนองครวมที่พัฒนาอยางมีดุลยภาพหลักทั้ง 3 ประการนี้เปนสวนประกอบของชีวิตที่ดีงาม 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 10 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
ตัวการฝากที่จะใหมีชีวิตที่ดีงามเปนสิกขา ตัวชีวิตที่ดีงามที่เกิดจากการฝากนั้นก็เปนมรรคมีองค 8 นำไป
ประยุกตในชีวิต 
 
องคความรูการวิจัย 

องคความรูการวิจัยครั้งนี้คือการสรางชุดความรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก 
เปนหลักการสำคัญของการพัฒนามนุษยตามนัยแหงหลักไตรสิสกขา คือ 1) ศีล คือ การฝกในดานพฤติกรรม 
โดยใชวินัยเปนเครื่องมือในการฝกพฤติกรรมเคยชินท่ีดี และการจัดสภาพแวดลอมใหเหมาะสมกับการพัฒนา 2) 
สมาธิ คือ การฝกในดานจิต หรือระดับจิตใจ ไดแกการพัฒนาคุณสมบัติ คุณธรรม และความสุขของจิต โดยใช
การบำเพ็ญ สมถกรรมฐาน เปนเครื่องมือในการฝกจิตใหสงบม่ันคงเปนสมาธิ 3) ปญญา คือ การฝกในดานการรู
ความจริง โดยใชการวิเคราะห ไตรตรองตรวจสอบคิดการตางๆ เปนเครื่องมือในการฝกปญญาใหแจมแจง และ
รูเห็นตามที่มันเปน จนเขาถึงอิสรภาพประกอบดวย 1) หลักการ 2) วัตถุประสงค 3) กระบวนการพัฒนา 4) 
บูรณาการหลักพุทธธรรม 5) การประเมินผล สรุปดังในภาพท่ี 1 
 

 
ภาพท่ี 1 องคความรูจากการวิจัย 

 
ขอเสนอแนะ 

1. ขอเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช 
1.1 จากผลการวิจัยเรื่องการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก ไตรสิกขาเปนระบบ

การปฏิบัติในพุทธศาสนาเปนระบบการศึกษาที่สมบูรณ และเปนระบบการศึกษาอบรมทั้งหมดจะตองมี
องคประกอบพรอมทั้งไตรสิกขา ไดแก ศีล สมาธิ ปญญา เพราะถาขาดเพียงอยางใดอยางหนึ่งจะกลายเปน
ระบบการศึกษาท่ีทำลายการศึกษาเสียเอง กลาวคือ ในการปฏิบัติสิกขา ตองมีศีล สมาธิ ปญญาครบ ถาไมครบ
ก็ไมสำเร็จ จึงควรนำหลักไตรสิกขาไปบูรณาการใชในการดพัฒนาตนเองใหครอบคลุมทุกดาน 

1.2 จากผลการวิจัยเรื่องการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎก การฝกฝนตนเอง
เรื่องศีลการศึกษาท่ีฝกในดานการสัมพันธติดตอปฏิบัติ สวนสำคัญท่ีควรเนน คือ ดานพฤติกรรมในความสัมพันธ

1. หลักการ

2. วัตถุประสงค

3. กระบวนการพัฒนา
4. บูรณาการหลักพุทธ

ธรรม 

5. การประเมินผล 
ชุดความรู 

เพ่ือพัฒนาตน 

ตามหลัก
ไตรสิกขา 

ในพระไตรปฎก 



วารสารครุศาสตรปรทิรรศนฯ              - 11 –  ปท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม) 2567 

 
กับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ การฝกฝนตนเองเรื่องสมาธิ การศึกษาท่ีฝกในดานจิต หรือระดับจิตใจ  ซ่ึงแยกออก
ไดดังนี้ (สภาพจิตที่ดีทุกอยาง มีสมาธิเปนฐานที่ตั้ง) การฝกฝนตนเองเรื่องปญญา การศึกษาที่ฝกหรือพัฒนาใน
ดานการรูความจริง ซึ่งมีการพัฒนาหลายดานหลายระดับ เชน ความรูความเขาใจในสิ่งที่สดับตรับฟง หรือเลา
เรียน และรับถายทอดศิลปะวิทยาการ ตลอดจนขอมูลขาวสารตางๆ อยางมีประสิทธิภาพ ไปบูรณาการใชใน
ชีวิตประจำวัน 

2. ขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 
2.1 จากผลการศึกษาหลักไตรสิกขาที่ปรากฏในพระไตรปฎก ขอที่จะตองปฏิบัติเพื่อฝกหัด

อบรมกาย วาจาจิตใจ และสติปญญาใหสูงยิ่งขึ้นไป จนสามารถบรรลุพระนิพพานอันเปนจุดมุงหมายหลักใน
พระพุทธศาสนา จากประเด็นดังกลาวควรทำการศึกษาการบูรณาการการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาใน
พระไตรปฎกสูการปฏิบัติ 

2.2 ควรศึกษากระบวนการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาในพระไตรปฎกเปนการพัฒนาตนตาม
หลักไตรสิกขาในพระไตรปฎกโดยไตรสิกขาเปนระบบการปฏิบัติในพุทธศาสนาเปนระบบการศึกษาที่สมบูรณ 
การฝกฝนตนเองเรื่องสมาธิ การศึกษาท่ีฝกในดานจิต หรือระดับจิตใจโดยสภาพจิตท่ีดีทุกอยาง มีสมาธิเปนฐาน
ท่ีตั้ง การฝกฝนตนเองเรื่องปญญาควรนำปบูรณาการปรับใชในชีวิตประจำวัน 
 
 

เอกสารอางอิง 
ทวีศักดิ์ ทองทิพย. (2555). การวิเคราะหการศึกษาตามหลักไตรสิกขา. สารนิพนธสาขาวิชา พระพุทธศาสนา. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
บุญมี แทนแกว. (2545). พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร. 
พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2539). การศึกษากับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพการศาสนา. 
พระมหาสมชาย สุรโตโช (สิงหา). (2556). ศึกษาการบรรลุธรรมของพระจูฬปนถกเถระ. วิทยานิพนธพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสุธน ยสสีโล (ผลชอบ). (2541). การศึกษาเชิงวิเคราะหวิปสสนากัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนา. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
แมชีศุกรภาวดี ณ พัทลุง. (2556). การเรียนรูเพื่อพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขากรณีศึกษาพุทธทาสภิกขุ. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิทยา ประวะโข. (2561). การสรางกระบวนการเรียนรูตามหลักไตรสิกขาเพ่ือพัฒนานักเรียน ในโรงเรียนวิถี

พุทธ สังกัดสนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษา อุดรธานี เขต 1. ดุษฎีนิพนธพุทธศาสตร
ดุษฎีบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 


